

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

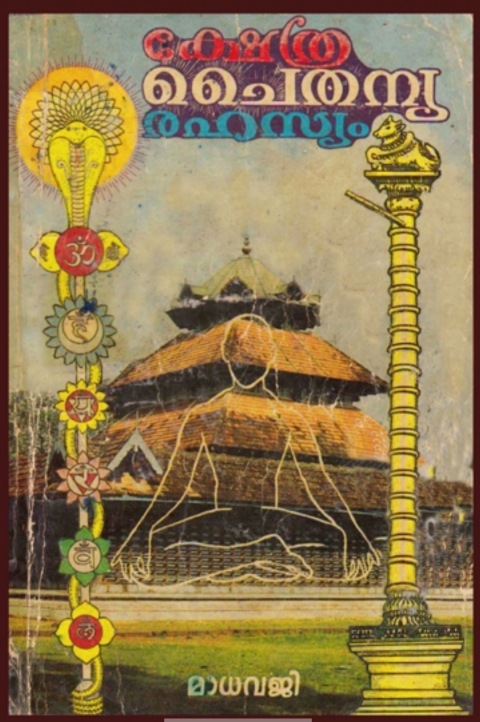
ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in



digitized by www.sreyas.in



# സമർപ്പണം

യൽപാദ പത്മസൂരണേന സമ്യൿ പ്രചോദിതം സ<sup>്</sup>ഫൂത്തി സുധാർഘ്യമേതൽ ആനന്ദനാഥാങ്കിത ധാമ്മികായ നാരായണായേതി സമർപ്പയാമി

## മുഖ**വ**ുര

ചരിതുപരമായ കാരണങ്ങളാൽ, മലബാറിൽ ജീർണ്ണി ച്ചകിടക്കുന്ന ആയിരക്കണക്കിൽ ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സമുദ്ധാരണ ത്തിനാവേണ്ടി സാഗ്ഗീയ കേളപ്പജിയടെ. നേതൃത്വത്തിൽ സമാ രംഭിച്ച ഒരു പ്രസ്ഥാനമാണ് ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണസമിതി. ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സംവിധാനത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന ഘടകങ്ങ ളായ ഗാസ്ത്രങ്ങളിൽ (തന്ത്ര-മന്ത്ര-ആഗമശാസ്ത്രങ്ങരം, ശില്പശാ സ്ത്രം, ജ്യോതിശാസ്ത്രം, വാദ്യം) അവഗാഹമായ ജ്ഞാനം സി **ദ്ധിച്ചി**ുള്ള ശ്രീ. മാധവജിയടെ മാഗ്ഗദർശനം ലഭ്യമാകാൻ വേ ണ്ടി സമിതി ഭാരവാഹിക⊙ ഉദ്യമി്യ്ക്കയും 1975–ൽ മഞ്ചേരി യിൽവച്ച നടന്ന സമിതി വാർഷികത്തിൽ വച്ച് മാധവജി, കേസരി പത്രാധിപർ എം. എ. സാർ, രാഷ്ട്രീയ സായംസേ വക സംഘത്തിലെ രണ്ട പരിചയസമ്പന്നമാരായ പ്രചാരക ന്മാരായ ശ്രീ. പി, രാമചന്ദ്രജി, പത്മനാഭൻ (ഇപ്പോരം സ്ഥാമി ജ്ഞാനനിഷാനന്ദസരസാതി), കൂടാതെ മല്പ്പറ് ജില്ലയിലെ ഏതാനം സംഘപ്രവത്തകരായിരുന്ന സർവ്വശ്രീ. സി. പി. ജനാർദ്ദനൻ, പി. എസ്സ്. ദേവശിഖാമണി തുടംങ്ങിയവരെയെ ല്ലാം ഉയപ്പെടത്തിക്കൊണ്ട് സമിതി പ്രവത്തനം കേരള വ്യാപ കമായി വളത്തിക്കൊണ്ടുവരുവാൻ തീരുമാനിയ്ക്കുകയും ചെയ്തു. അങ്ങിനെ ആദ്യമായി 1975-ൽ മാധവജി ഇതഃപര്യന്തം നട ത്തിയിരുന്ന ഗവേഷണങ്ങളുടെയും, അന്ത:പ്രചോദനത്തിൻെറ യം ഫലമായി അദ്ദേഹത്തിൻെറ ചിന്താസരണിയിൽകൂടി പ്രവ ഹിച്ച ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തെക്കുറിച്ചും, ക്ഷേത്രാരാധനയെപ്പററിയു മുള്ള സമഗ്രമായ ആശയങ്ങാള സമിതിയുടെ സൈധാന്തിക മായ അടിത്തറയായി നാം സചീകരിച്ചു, തുടന്ന് സമിതിയടെ പ്രവത്തനത്തിനു് ഒരു നവജീവൻ തന്നെ കൈവന്നു. അദ്ദേഹ ത്തിൻെ മാഗ്ഗനിർദ്ദേശമനുസരിച്ചതന്നെ സംഘടനാപ്രവത്തന ത്തിലം ശാസ്ത്രീയമായ ഒരു Methodology ആവിഷ്കൃതമായി. തുടന്ന് സമിതി ഇന്ന് 1272 ശാഖാ സമിതികളം 25000ഓളം അംഗങ്ങളമുള്ള ഏററവും വലിയ ആദ്ധ്യാത്മിക സംഘടന യായി വ്ളന്തകാണ്ടി മിയ്ക്കയാണ്.

പൗരാണികശാസ്ത്രങ്ങളെയും, ആധുനിക ഭൗതികശാസ്ത്രത്തെയും സമന്പയിപ്പിച്ചുകൊണ്ടുള്ള മാധവജിയുടെ ചിന്താസര ണിയിൽ ആവിർഭവിച്ച ആശയങ്ങാ 1967 മുതൽ കേസരി, പ്രഗതി, സമിതിയുടെ പ്രസിദ്ധീകരണമായ മകരജ്യോതി സൂരണിക എന്നിവയിൽ ലേഖനരൂപത്തിൽ പ്രസിദ്ധീകൃത ങ്ങളായി. 1984-ൽ, സമിതിയുടെ കോട്ടയം ജില്ലാഘടകം മാധവജിയുടെ ക്ഷേത്രസംബന്ധമായ 9 ലേഖനങ്ങാം സമാഹ

രിച്ചുകൊണ്ട് ഒരു ഗ്രന്ഥം പ്രകാഗിപ്പിക്കുകയുണ്ടായി. ആയതി ഒൻറ പരിഷ്പരിച്ച 9 അദ്ധ്യായങ്ങരം കൂടി എഴതിച്ചേത്തുണ്ടാ ക്കിയ, സമഗ്രമായ ഒരു രചനയാണ് ഈ രണ്ടാമത്തെ പതി പ്പ്. ഒന്നാം പതിപ്പിൽനിന്നും തികച്ചം വ്യത്യസ്ഥമായ ഒരു വ്യക്തിതചം ഈ പതിപ്പിനുണ്ട്. സമിതിയുടെതായ ഒരു പ്രകാ ശനവിഭാഗം ആരംഭിയ്ക്കുകയും ആയതിൻെറ ഒരു പ്രഥമസംരംഭ വും കൂടിയാണിത്ര്.

ക്ഷേത്രങ്ങളെസംബന്ധിച്ചുള്ള ശാസ്ത്രങ്ങളെ അടിസ്ഥാ നപ്പെടത്തി മാധവജിയുടെതായ രചനക⊙ ഇനിയം തുടർന്ന് അനുവാചക കേരളത്തിന്ന് പ്രതീക്ഷിയ്ക്കാം.

പ്രകാശനത്തിന് ചില സാങ്കേതിക കാരണങ്ങളാൽ അ ല്ലം വൈകിയതിന് ക്ഷമായാചനം ചെയ്യാൻ ഈ സന്ദർഭം വിനിയോഗിക്കുകയാണ്. ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ പ്രീപബ്ലിക്കേ ഷൻ വ്യവസ്ഥ വിജയിപ്പിക്കവാൻ വേണ്ടി പ്രയത്നിച്ച എല്ലാ സമിതി പ്രവർത്തകരോടും, അനഭാവികളോടും ഞങ്ങളുടെ ഹൃ ദയംഗമമായ കൃതജ്ഞത പ്രകാശിപ്പിക്കുകയാണ്. 250 പേജു ണ്ടായിരിക്കമേന്ന് പ്രതീക്ഷിച്ചിരുന്നുവെങ്കിലും, അച്ചടി അവ സാനിക്കുന്നുതെടെ 340 പേജുണ്ടാകമെന്നു കാണുന്നു. ആയതു കൊണ്ട് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ വിലയിൽ അനിവാര്യമായും മാററം വരുത്തേണ്ടി വന്നിട്ടുണ്ട്.

ഒന്നം രണ്ടം പതിപ്പുകയക്ക് അവതാരിക എഴതിത്തന്ന കേരളത്തിലെ അം[ഗാസനസ്ഥിതരായ രണ്ട തന്ത്രിപ്രമുഖന്മാ ക്കം, യഥാക്രമം, സർവൃശ്രി. പുതുമന ദാമോദരൻ നമ്പൂതിരി പ്പാട് അവർകയക്കം, കൽപ്പഴ ദിവാകരൻ നമ്പൂതിരിപ്പാട് അവർകയക്കം സമിതിയുടെ അകൈതവമായ നന്ദി പ്രകാശി പ്പിച്ചകൊള്ളുന്നം.

ഈ സംരംഭം വിജയപ്രദമാക്കാൻ ശ്രമിച്ച എല്ലാ സജ്ജ നങ്ങഠംകും, അച്ചടി നിവ്വഹിച്ച ശ്രീരാം പ്രിൻേറഴ്സിലെ കമ്മശീലരായ സഹോദരീ സഹോദരന്മാക്കും ഞങ്ങഠംക്കുള്ള കൃതജ്ഞത നിസ്സീമമാണ്.

ഗുരുവായൂരപ്പൻെറ തുപ്പാദകമലങ്ങളിൽ സമർപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടാണിതിൻെറ പ്രകാശനം നിർവ്വഹിക്കുന്നതു്. എല്ലാവക്കും ഭഗവദനുഗ്രഹം ഉണ്ടാകാനായി പ്രാത്ഥിച്ചുകൊണ്ട് ഇതു് സവി നയം സമർപ്പിയ്ക്കുകയാണ്.

പ്രസാധകർക്ക് വേണ്ടി കോഴിക്കോട്ട് പി. എസ്. ദേവശിഖാമണി 1—1—1988 ട്ര ജനറൽ സിക്രട്ടരി കേരള ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണസമിതി.

## ഒന്നാം പതിപ്പിൻെറ അവതാരിക

#### ശ്രീക്ലഷ്ണായ നമഃ

എൻെ മാന്യസുഹൃത്തം, ആദ്ധ്യാത്തിക വിഷയങ്ങളിൽ അ സാമാന്യ ഉഞാനസമ്പന്നനും ഹിന്ദുജനതയുടെ സനാതന മതത്തി ൻറ–ഉദ്ധാരണത്തിനും പ്രചരണത്തിനും വിവിധ പദ്ധതികളിലൂടെ സദാ പ്രവത്തിച്ചപോരുന്ന ഒരു ബ്രഹ്മചാരിയും തപോനിഷ്ഠനമായ ശ്രീമാൻ മാധവജി ആസ്തികരായ ജനങ്ങളാൽ അറിയപ്പെടുന്ന ഒരു മഹാനാണം". ഈ പണ്ഡിത പ്രവരനാൽ രചിക്കപ്പെട്ട ചൈതനു രഹസ്യം" എന്ന അതൃന്തം വിജ്ഞാനപ്രദമായ ഗ്രന്ഥ തല്ലജം ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതിയുടെ കോട്ടയം ജില്ലാസമിതി പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്ന ഈ സന്ദർഭത്തിൽ ഈ പുസൂകത്തിൽ ഒരു അവതാരിക കൂടി ചേക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നതായി പ്രസാധകർ എന്നോട് ആവശ്യപ്പെട്ടപ്പോയ തത്വജ്ഞാനികളായ വിദ്വജ്ജനങ്ങളാൽ നിവ്വഹിക്കപ്പെടേണ്ട ഈ കാര്യം കിഞ്ചിജ്ഞ നായ ഞാൻ എങ്ങനെ നിവ്വഹിക്കേണ്ട എന്നോ<u>ത്ത്ര</u>് ഞാൻ ഇതി കത്തവ്യതാമൂഢനായി. ശ്രീ മാധവജിക്ക് എന്നോടുള്ള സ്നേഹവാ യ°പം ഒരു തന്ത്രി എന്ന നിലയിൽ ഇതു° എൻെറ ഒരു കത്തവ്യമാ ണെന്ന അന്തഃപ്രചോദനവും, അദ്ദേഹത്തിൻെറ മഹതാവും എന്നെ ഈ വിഷയത്തിൽ ജാ**ഗത്രകനാക്കുകയാണുണ്ടായതു**്. വളരെ ഉയര ത്തിൽ വൈനതേയൻ നിഷ്പ്രയാസം ആകാശത്തിൽ പറക്കുന്ന ണ്ടെങ്കിലും അത്രമാത്രം ഉയരാൻ സാധിക്കാത്ത വിഹംഗങ്ങളും അവിടെ പറക്കുന്നതുപോലെ പണ്ഡിതന്മാരാൽ വിരചിക്കപ്പെടേ ണ്ട പ്രൗഡവും മനോഹരവും വിജ്ഞാനപ്രദവുമായ ഒരു അവതാരിക യ്യൂ പകരം അവരെ അനുകരിച്ചകൊണ്ട് അല്പൗതനായ ഞാൻ ചില തെല്ലാം എഴുതുകയാണും. ഇതിൽ വരുന്ന പ്രമാദങ്ങയം മഹാന്മാർ ക്ഷമിക്കുമെന്നു കരുതുന്നു.

മാധവജിയാൽ രചിക്കപ്പെട്ട ഈ മഹത്യന്ഥം വിജ്ഞേയങ്ങ ളം ഗഹനങ്ങളം സരസങ്ങളം നിഗുഢതത്വസംപ്രഷ്ടങ്ങളം ആയ ക്ഷേത്രസങ്കല്പം തുടങ്ങിയ ഒൻപത്ര് അദ്ധ്യായങ്ങരം ഉരംകൊള്ളുന്ന താണം. ഇതിലെ ആശയങ്ങരം സമഗ്രമായി ഉരംകൊണ്ട് ഒരഭി പ്രായം എഴ<u>ത</u>വാൻ ഞാൻ അപ്രാപ്പനാകയാൽ ഒരു വിഹഗവീഷ ണ രൂപത്തിൽ എനിക്കാ \യാവുന്ന ചിലത്യ് എഴതുവാനാണം ഉദ്യമിക്കുന്നത്യ്.

മാനവദേഹക്ഷേത്രത്തിൻെറ മനോഹരമായ ഒരു പ്രതിരുപമാ ണം° ദേവാചയങ്ങരം. മനഷൃശരീരത്തിലെ ഷഡാധാരങ്ങ∞കം" സമാനമായ ഷഡാധാരപ്രതിഷ്കരം തദേപരി മൂലപ്രകൃത്യാത്മകമായ പീഠ തദുപരി ഇഷൂദേവൻെറ സൂക്ഷൂശരീരമായ ബിംബം, പുറമേ ദേവസ്ഥുലശരീരമായ പ്രാസാദം, ബിംബാന്തർഭാഗത്തിൽ വിള ങ്ങുന്ന പരചൈതന്യം, ഇങ്ങനെ ബഹുധാ മനംജവപുസ്സിനെ പ്രതി ധിധീകരിക്കുന്ന സ്ഥൂലസൂക്ഷൂപരരൂപാത്മകമായ ദേവ്യാസാദം, ഇതിനോട് അഭേദ്യബന്ധം ഉയക്കൊള്ളന്ന അന്നമയാദി പഞ്ചകോ പ്രതിനിധീകരികുന്ന പഞ്ചപ്രാകാരങ്ങ≎ം, ഈ വിധ ത്തിലും മററു പല പ്രകാരത്തിലും ക്ഷേത്രങ്ങളെ മനുഷ്യശരീരത്തോ ട<sup>ം</sup> ഉപമിച്ചകൊണ്ട<sup>്</sup> മാധവജി ക്ഷേത്രസങ്കല്പാദ്ധ്യായം ചേതോഹത മായി വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇവിടെ നാം ഒരു കാര്യം പ്രത്യേകം സൂരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഈ കലികാലത്തിൽ അല്ലായുസ്സകളം മവബൂ ദ്ധികളം ദർബലശരീരികളമായ മനുഷ്യക്ട് ജ്ഞാനയോഗ്ത്താലോ നിഷ്കാമകമ്മമാർേഗ്ഗണയോ, രാജയോഗാദികളാലോ ഈശചര സം ക്ഷാത<sup>്</sup>കാരം ദൃസ്സാദ്ധ്യമാകയാൽ ദേവാലയഭജനം, നാമാസ്സാത്ര ജപം, പുരാണശ്രവണം, സത്സംഗം മുതലായ ഭക്തിസാധകങ്ങ ളായ കർമ്മങ്ങാം നിരന്തരം അനുഷിച്ച് തൽഫലത്താൽ സായം വന്നുചേരുന്ന ജ<sup>്</sup>ഞാനത്തിലൂടെ മോക്ഷം കൈവരുത്തേണമെന്നം മഹർഷീശ്വരന്മാർ നമ്മെ ഉപദേശിക്കുന്നു. ജനന മരണത്രപാത്ത സംസാരഭഃഖങ്ങളിത് നിന്നും മോചനംനേടി നിത്യാനന്ദം നേടാൻ മൻവിവരിച്ച വിധത്തിലുള്ള ഭക്തിമാഗ്റം അല്ലാതെ മറൊതപു യവുമില്ലെന്ന വാസ്തവം ഓരോത്ത്തരും സ<sup>ം</sup>മരിക്കേണ്ടതാണ്. കഴി വുള്ളിടത്തോളം ക്ഷണികങ്ങളായ ഐഹികസുഖങ്ങളിവുള്ള ആഗ്ര ഹം ഉപേക്ഷിച്ച് ഈശാരഭജനംചെയ്യ് മക്തിനേടാൻ ശ്രമിക്കാത്ത വൻെറ ജന്മം നിഷ്ഫലമത്രേ. ആഹാരാദി ചതുഷ്യയത്തിൽമാത്രം ശ്രദ്ധിക്കുന്ന അവൻ കേവലം മൃഗതുല്യനാണ്. അതിനാൽ പുണ്യ ലബ<sup>ാ</sup>ധമായ മനുഷ്യജന്മം നിത്യാനന്ദപ്രാപ്ലിക്കവേണ്ടി ഉപയോ ഗിക്കുന്നവനത്രേ ധന്യധന്യൻ. അതിനുവേണ്ടി നമ്മുടെ പൂർവ്വീ കന്മാർ നിമ്മിച്ചിട്ടുള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സങ്കല്പത്തെപ്പററി ഇവിടെ ശാസ്ത്രീയാടിസ്ഥാനത്തിൽ മാധവജി വളരെ എദയംഗമമായി പ്ര സ്താവിച്ചിരിക്കന്ത.

"ആചാരപ്രഭവോധമ്മ:" എന്ന ആപ്ലവചനപ്രകാരവം മറവം ആചാരനുഷാനങ്ങടാ നമ്മുടെ ലക്ഷ്യപ്രാപ്ലിക്ക് അത്യാവശ്യമാണെ കാര്യവും ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ട് ഇവിടെ തത്വരെത്തതിലംഘിക്കാതെ കാലപരിവത്തനമനുസരിച്ച് ചില മാററങ്ങടാ ആവശ്യമാണെന്ന കാര്യവും ഗ്രന്ഥകാരൻ നമ്മെ അനുസൂരി പ്രിക്കുന്നുനായമനാദികളം ആചാരാനുഷാനങ്ങളും മാനസിക പരിശ്യധിക്ക് എത്രയം ആവശ്യമാണ്. പരിശുദ്ധമനസ്സിൽ മാത്രമെ ഈശ ശ്രദ്ധം പ്രതിഫലിക്കൂം.

"ദേവാൻ ഭാവയതാനേന തേ ദേവാ ഭാവയത്തവഃ പരസ്പരം ഭാവയന്തഃ ശ്രേയഃ പരമമാപ്സ്യഥ"

എന്ന ഗീതാതത്വമാണ് വഴിപാടുകയ എന്ന പേരിൽ അറി റീയപ്പെടുന്നത്. നാം ദേവന്ത് കേ്തിപുവ്വം സമർപ്പിക്കുന്ന ഉപ ഹാരത്മയകൊണ്ട് സാധിക്കുന്നത്രം ഇതാണ്. ദേവന്മാരെയും രാ ജാവിനെയും, ബാലന്മാരെയും, ഇൽക്കന്മാരെയും രിക്തഹസ്തനാ യി ദർശിക്കുന്നത്ര് ശരിയല്ലെന്ന കാര്യവും ഇവിടെ അനസന്ധേയ മാണ്. ഇവിടെ സമർപ്പണത്തിൽ കാമനയുണ്ടാകരുതെന്നമാത്രം. ഈശ്വരാനുഗ്രഹത്താൽ നമുക്ക് ലഭിക്കുന്ന ധനധാന്യാദികളിൽ ഒരം ശമെങ്കിലും ദേവസമർപ്പണം ചെയ്യാത്തവനെ ഗീതയിൽ 'സ്തേനൻ" അതായതു കള്ളൻ എന്നാണ് ഭഗവാൻ വിശേഷിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്.

ക്ഷേത്രാഭിവ്വലിക്ക് സുപ്രധാനമായി വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത് ആചാര്യതപസ്റ്റ്. വേദജപം, പതിവ് അടിയന്തിരങ്ങരം, ഉത്സ വം, അന്നദാനം എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചകാര്യങ്ങളാണ്റ്. ധാജാരോഹ ണത്തോടെ സമാരംഭിക്കപ്പെടുന്ന ഉത്സവകാലങ്ങളിൽ ദേവന് വിഭ വ സമൃച്ചമായ പൂജകളം, തൽപരിവാരങ്ങരംക്ക് ബലിദാനങ്ങ ളം, ഭക്തന്മാക്ക് അന്നദാനവം എഴന്നള്ളിപ്പം വിവിധ വാദ്യഘോ ഷങ്ങളം, പലവിധ കലാപ്രകടനങ്ങളം, ദീപാവലികളം, അലങ്കാ രങ്ങളം. എല്ലാംതന്നെ ഭക്തിസംവല്കങ്ങളായി പ്രശോഭിക്കുന്നം. ഈ യജ്ഞത്തിന്റെ സമാപനം ആറാട്ട് എന്ന അവഭ്യഥസ്താനമത്രേ. ഈ ഉത്സവത്തിന്റെ മഹത്വവം ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ വിവരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്.

ഇതുത്സവം ത്രിഷവണാർച്ചിത ദേവദേവ— ഭൂദേവദേവ പരിഷൽ പ്രകരാഭിരാമം! ആതോദ്യവാദ്യ ബഇളോജ്വല ദീപ ദീവ്രം കർവീതസർവൃദിവസേഷ സമാഹിതാത്മാ!!

എന്ന ശാസ്ത്രവചനം ഇതിനെ സാധൂകരിക്കുന്നു. ഈ ഉത്സവാചരണ അമാൽ അഖിലസമ്പത്തുകളും ഉണ്ടാകമെന്നുള്ള സൽഫലവും ശാസ്ത്ര ങ്ങളിൽ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്.

ക്ഷേത്രപുരോഹിതന്മാക്കുണ്ടായിരിക്കേണ്ടതായ ശാസ്ത്രജ്ഞാ നം, തപസ്സ്, ദീക്ഷാസ്വീകാരം, കമ്മകശലത മുതലായ ഗുണവി ശേഷങ്ങയ കാലചംക്രമണത്തിൽ നശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ന് ഉദ്ധ രിയ്ക്കപ്പെടേണ്ടത്ന്, ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ അഭിവ്വജ്ഥിക്കും ഈശ്വരചൈത നൃത്തിന്റെ സുസ്ഥിതിക്കും അതൃതാപേക്ഷിതമാണ്ം. അതേവി ധം നിതൃപൂജ നടത്തുന്ന മേൽശാന്തിമാക്കും പരമ്പരയാ സിദ്ധിച്ചു വന്നിരുന്ന ശിക്ഷണങ്ങളും നഷ്യപ്രായമായിരിക്കുകയാണ്ം. ഈ സമുദ്ധരിക്കപ്പെടേണ്ടത്ന് ആവശ്യമത്രെ. വാദ്യവാദകന്മാരുടെ ശിക്ഷ ണങ്ങളം ലുപ്തപ്രായമായി തിർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതിനും പരി ഹാരം ഉണ്ടാകണം.

കേരളഗവർമ്മെണ്ട് കയ്യടക്കിവച്ചിട്ടുള്ള ക്ഷേത്രസാത്തുക്കളുടെ ആദായം ക്ഷേത്രാവശ്യങ്ങാംക്ക് കിട്ടത്തക്കവിധം കവനൻറിൽ ആ വശ്യമായ ഭേദഗതി വരുത്തുവാൻ ഹിന്ദജനത ഒത്തൊരുമിച്ച് പ്ര ക്ഷോദണം നടത്തേണ്ട സാഹചര്യമാണം വന്നിരിക്കുന്നത്. ക്ഷേത്ര ങ്ങളടെ ഭരണം ഇന്നും ഗവർമ്മെണ്ടിൻെറ അധിനതയിൽനിന്ന് വേർപെടത്തി ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി മതലായ ക്ഷേത്രാഭിവ്വ . ദ്ധിയ്ക്കുവേണ്ടി നിലകൊള്ളന്ന ്സംഘടനകളിലേയ്ക്ക് വന്നെങ്കിൽ മാത്രമെ നാം ആഗ്രഹിക്കുന്നവിധത്തിലുള്ള ഉൽകർഷം ക്ഷേത്രങ്ങയ ക്ക<sup>്</sup> ഉണ്ടാക്കാൻ സാധ്യമാകൂ. ഈ വിഷയവും ഹൈന്ദവജനതയുടെ ശ്രദ്ധയ്ക്ക് വിഷയമാകേണ്ടതാണം". ഇതരമതസ്ഥങ്ങടെ ആരാധനാല യങ്ങാം അവർ ഭരിക്കുന്നതുപോലെ ഹിന്ദുക്ഷേത്രങ്ങളുടെ ഭരണം ആ സ്തികരായ ഹിന്ദുക്കളടെ അധീനത്തിൽ വരാതെ ക്ഷേത്രാഭിവ്വദ്ധി ഉണ്ടാക്കാൻ സാധ്യമല്ല. നിയമംമൂലം അടുത്തകാലത്ത്യ് അന്യാധിന പ്പെട്ട ക്ഷേത്രവസ്തക്കളിലെ ആദായം ക്ഷേത്രങ്ങരം ഒം കിട്ടവാൻ വേണ്ട രീതിയിൽ് ഇന്നത്തെ നിയമം മാററുന്നതിനും നാം പ്രത്യേകം യത്നിക്കേണ്ടതുണ്ടു്.

പഞ്ചസാരയുടെ മാധുര്യത്തെപ്പറവി നടത്തുന്ന വിപുലമായ വി ശദീകരണത്തെക്കാ⊙ അല്ലം പഞ്ചസാര ജിജ്ഞാസുവിന° കൊടു ത്താൽ പ്രശ്നം വളരെവേഗം ലഘൂകരിക്കവാൻ സാധിക്കുന്നതുപോലെ ശ്രീമാധവജി രചിച്ച ഈ ഉത്തമഗ്രന്ഥത്തിൻെറ ഉള്ളടക്ക**ത്തെ**പ്പററി <u>ക</u>ൂടുതൽ വിശദീകരണത്തിന<sup>്</sup> പുറപ്പെടാതെ സനാതനവിശ്വാസി കളം, ക്ഷേത്രകാര്യങ്ങളം മററും അറിയവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവരുമായ ജനങ്ങരം ഈ ഗ്രന്ഥം നിശ്ചയമായം വാങ്ങി വായിക്കേണ്ടതാണെ ന്ന് സവിനയം അവരെ ഉൽബോധിപ്പിക്കുകമാത്രം ചെയ്തകൊള്ള ന്നു. തന്ത്രശാസ്രങ്ങളെപ്പാറി ശരിയായ് വിജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചിട്ടള്ള ശ്രീ മാധവജി ഹിന്ദജനതയെ ക്ഷേത്രകാര്യങ്ളിലും മറ**ും ഉ**ൽബുദ്ധ രാക്കുന്നതിനുവേണ്ടി ചെയ്തിട്ടുള്ളതും ചെയ്തപോരുന്നതുമായ പരിശ്വ മങ്ങരം സവ്വദാ അനമോദനാർഹമാണം ്. അനസൃതമായ ഈ പ്രവർ ത്തനത്തിൻെ ഫലമായി ഉദയം ചെയ്തതാണം "','ക്ഷേത്രചെതന്യ രഹസ്യം'' എന്ന ഈ വീശിഷ്ടഗ്രന്ഥം. ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനു ഭക്ത ജ നതയിൽനിന്നും കൃതജ്ഞതാ നിർഭരമായ സ്വീകാരം ലഭിയ്ക്കമ ന്ന് വിശ്വസിക്കുന്നു. ഇതിൻെറ രചയിതാവായ ശ്രീ മാധവജിസ്റ്റ് സവ്വമംഗളങ്ങളും ആശംസിച്ചുകൊണ്ടു' ഈ അമൂല്യഗ്രന്ഥത്തെ ഞാൻ ബഹുജനസമക്ഷം അവതരിപ്പിച്ചകൊള്ളന്നു.

# തന്ത്രി എൻ. ദാമോദരൻ നമ്പൂതിരി

പുതുമന, അമ്പലപ്പുഴ.

## രണ്ടാം പതിപ്പിൻെറ അവതാരിക

ക്ഷേത്രങ്ങളം ക്ഷേത്രവിശ്വാസവും പഴയ കാലത്തെയപേക്ഷിച്ച° വളരെയധികം പന്തദ്ധരിക്കപ്പെട്ട<sup>ം</sup> വരുന്ന കാലഘട്ടമാണല്ലോ വളരെ സങ്കിർണ്ണങ്ങളായ ക്ഷേത്രച്ചടങ്ങകളം ക ക്രിയകളമാണ<sup>്</sup> ക്ഷേത്രത്തിൻെറ നിത്യനിദാനങ്ങ**ാക്കും** ചൈത നൃ വദ്ധനവിന്ന് വേണ്ട കലശാഭിഷേകങ്ങയം, അഷ്ടബന്ധദ്രവൃ കലശാദിക**ം** നവീകരണം പ്രതിഷ തുടങ്ങിയ കാര്യങ്ങാംക്ക<sup>്</sup> വേ ണ്ടിവരുന്നത്യ്. ആ മാതിരിയുള്ള സങ്കീണ്ണ് താന്ത്രിക ക്രിയക∞ നട ത്തുന്നതു<sup>ം</sup> അധികാരികമായി ഗുരുകല ശിക്ഷണം നേടിയ ദ്ദശന്മാരാണെങ്കിലും ഈ ദൃശ ശ്രമങ്ങളുടെ മുഴുവഴൻ ഭാരവും ഇന്നും വ അങ്ങിനെയുള്ളവരുടെ ഹിക്കുന്നതു° സാധാരണജനങ്ങാം ആണം°. കൂട്ടായ പരിശ്രമങ്ങ∽ മൂലം നമ്മുടെ നാട്ടിൽ പലയിടത്തും ജീണ്സ് പ്രായമായിക്കിടന്നിരുന്ന പല ദേവാലയങ്ങളം പൂവ്വവൽ ന്യം തുളമ്പുന്നവയായിത്തീർന്നിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളതും ശുദോദക്കമായ കാ ര്യമാണം'. ഹൈന്ദവമായ ഒരു 'നവീകരണം' നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഈ കാലത്തു സ്ഥാഭാവികമായം ക്ഷേത്രത്തിൽ നടക്കുന്ന പൂജാ ഉത്സ വാദി താന്ത്രിക ക്രിയകളെക്കറിച്ച് ജനസാമാന്യത്തിൽ ഇതേവരെ യുണ്ടായിരുന്ന അജ്ഞത ആകാവുന്ന പരിധിവരെയെങ്കിലും ക്കി, അവരെ ഈ കാര്യത്തിൽ ആവുന്നത്ര ബോധവന്മാരാക്കുകയെ ന്നതു<sup>©</sup> വളരെ ആവശ്യമായ ഒരു കാര്യമാണ്, ആവേശത്തിന്റെ

vii

അതിപ്രസരത്തിൽ ജനസാമാന്യം ശാസ്ത്രമര്യാദകളെ അതി ലംഘിച്ച് കാടുപയറിപ്പോകാതിരിക്കവാനും ഈ വക കാര്യങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള ഒരു സാമാന്യ പാനം വളരെയധികം സഹായകമാകം. അത്തര മൊരാവശ്യത്തെ മൻനിത്തി ക്ഷേത്രമെന്ന സങ്കല്പത്തെക്കുറിച്ചും ക്ഷേത്രത്തിൽ നടക്കുന്ന പൂജാദി താന്ത്രിക ക്രിയകളുടെ ഉള്ളടക്കത്തിൻെറ ചുരുക്കത്തെക്കുറിച്ചും, ക്ഷേത്രാചാരങ്ങളെക്കുറിച്ചും ക്ഷേത്രവും നാട്ട കാരുമായുണ്ടാവേണ്ടുന്ന ബന്ധത്തെക്കുറിച്ചുമെല്ലാം അടിസ്ഥാനപര മായി ആധികാരികമായി പഠിച്ചെഴുതിയ 'ക്ഷേത്രചെതന്യരഹസ്യ'ത്തിൻെറ രണ്ടാംപതിപ്പ് സജ്ജനങ്ങളുടെ മുമ്പാകെ അവതരിച്ചിക്കുന്നതിൽ എനിക്ക് അതിയായ ചാരിതാർത്ഥ്യമുണ്ട്.

ക്ഷേത്രത്തിന്നാധാരമായി നില്ലുന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രതിൻെറ പ്രാഥമിക പഠനം, ക്ഷേത്രമെന്നതു<sup>ം</sup> ആധാരാധേയഭാവാനുസാരേണ ദേഹഭാഗങ്ങളുടെ ഒരു സങ്കലനമാണെന്ന സ്ഥൂലസൃക്ഷ്യങ്ങളായ തത്വം, നിത്യപൂജയുടെ വിശദാംശങ്ങളടെ സാമാന്യേനയുള്ള ആന്ത രാത്ഥം, ഉത്സവാദികളുടെ താല്പര്യം, പ്രതിഷ്മാദികമ്മങ്ങളുടെ ഏക ദേശസ്വഭാവം, ക്ഷേത്രവാദ്യങ്ങളുടെയും ക്ഷേത്രകലകളുടെയും ഔചി ത്യം ക്ഷേത്രത്തിൽ ഉപാസകനായി വരുന്ന ഒരു ഭക്തൻ അവ ശ്യം അനഷ്ടിക്കേണ്ടതായ ആചാരമര്യാദക⊙ ക്ഷേത്രഭരണത്തിലും നടത്തിപ്പിലും നാട്ടകാർ അനുവത്തിക്കുകയും നൽകുകയും ചെയ്യേണ്ട പിന്തണയടെ ധാമ്മികരുപം, ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിന് ശൈഥില്യമോ മാലിനൃമോ വന്നപെടുമ്പോ⊙ അദൃഷ്യകാര്യങ്ങ⊙ അറിയവാനായി ചെയ്യുന്ന ദേവപ്രശ്നത്തിൻെറ ശാസ്ത്രീയത, പ്രാസാദ വിഗ്രഹാദി നിമ്മാണത്തിൽ പ്രയോക്തങ്ങളായ ശില്പശാസ്ത്രതചങ്ങരം, കേര ളത്തിലെ സൂപ്രസിദ്ധ ദേവീദേവന്മാരുടെ ധ്യാനശ്ശോകങ്ങളം അവയു ടെ ചുരുങ്ങിയ അത്ഥവം, എന്നിങ്ങിനെ ഒട്ടനേകം അത്യാവശ്യ കാ ര്യങ്ങാം സപ്രമാണവം യുക്തിയുക്തമായം ഈ കൊച്ചഗ്രന്ഥത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു. തന്ത്രശാസ്ത്രം മാത്രമല്ല ജ്യോതിശാസ്ത്രവം ശില്പശാസ്ത്രവും ക്ഷേത്രത്തെ നിലനിത്തുവാൻ വളരെയധികം ആവ ശ്യമുള്ള ശാസ്ത്രങ്ടായ ആണം്. പഴയ രീതിയിൽ ഉള്ള പ്രതിപാദന രീതിയല്ലാ പതിയ ആധനിക വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിച്ചവക്ക് പോലം ഹൃദ്യമായ, പാശ്ചാത്യവിദ്യാഭ്യാസം ഉണ്ടായതുകൊണ്ട് ഈ വക കാ രൃങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച് പലപ്പോഴം ഉണ്ടാകാറുള്ള സംശയങ്ങളെ ദൂരീകരിക്കുന്നത∖ന്നുപയുക്തമായ ഒരു പ്രതിപാദന രീതിയാണ് ഗ്രന്ഥകാരൻ ഈ പുസൂകത്തിൽ സചീകരിച്ചിരിക്കുന്നതു്. ഈ പുസ്തകത്തെ ഇന്നത്തെ കാലഘട്ടത്തിൽ കൂടുതൽ ശ്രദ്ധേയമാക്കു അഞ്ജിനെ ഇന്നും നാടൊട്ടുക്കും നടന്നുവരുന്ന നമ്മുടെ ന**ാ**ടിൻെറ ചൈതനുത്തിൻെ പുനഅഥാനത്തിലും പരിഷ<sup>ം</sup>കരണത്തിലും ഈ **ട്ടററ ഒരു കാൽവെയ്പ**് ഉണ്ടാക്കുവാൻ ഈ പുസ്തകത്തിന<sup>്</sup>കഴിയുന്നും

മാത്രമല്ല പുരോഹിതവഗ്ഗത്തെ സംബന്ധിച്ചാണെങ്കിൽ അവരം ടെയിടയിൽ പലക്ഷം അവരവർ ചെയ്യന്ന കമ്മങ്ങളടെ ആന്തരമായ താല്പര്യം മനസ്സിലായിക്കാണുകയില്ല എന്നതും പരക്കെ അനുഭവപ്പെ ട്ടവരുന്ന ഒരു കാര്യമാണ് . ആയതുകൊണ്ടതന്നെ അവരിൽ പല **അം അവക്കവകാശപ്പെടാവുന്ന ആചാര്യ പദവിയിൽനിന്നം** ഭ്രംശി ച്ച് പൊതുജനങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ഒരു വേലക്കാരൻ മാത്രമായിത്തിരുകയാണു<sup>ം</sup>. ഈ കൂട്ടക്കും പൂജാദികാര്യങ്ങളെക്കുറി ച്ചം ശാസ്ത്രീയമായ ഒരു ബോധം നൽകവാൻ ഈ പുസ്തകം പര്യാപ്പ മാണ്. ശാസ്ത്രത്തിൻെ വെളിച്ചത്തിൽ പൂജാദികമ്മങ്ങളടെ ഉള്ള ടക്കം മനസ്സിലാക്കിയാണ് പരോഹിതൻ അവ നിവ്വഹിക്കുന്നതെ കിൽ അവ തികച്ചം ഫലപ്രദമാകമെന്നതിനെക്കറിച്ച° സംശയമേ വേണ്ടതില്ല. അതു മാത്രമല്ല പൌരോഹിത്യത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന മൂലകന്ദം തപസ്സകൊണ്ട് നേടിയെട്ടകേണ്ട അദ്ധ്യാത<sup>്</sup>മികചൈത ന്യം തന്നെയാണം' എന്നം ഈ പുസ്തകം സനിഷ'കർഷം അനശാസി കണ്ഡലിനി ശക്തിയാകന്ന ഈ ആദ്ധ്യാത്മിക ചൈത ന്യത്തിൻെ ലേശമാത്രമെങ്കിലുമുള്ള പ്രബോധനത്തെ അടിസ്ഥാന പ്പെടുത്തിത്തന്നെയാണ് ഗ്രന്ഥകാരൻ ക്ഷേത്രത്തേയും ക്ഷേത്രക്രിയക ളെയും സമർത്ഥിച്ചിട്ടുള്ളത്'.

തന്ത്രവിദ്യാപീഠത്തിൻൊ മുഖ്യ അധ്യാപകനായി കഴിഞ്ഞ ഒരു വ്യാഴവട്ടത്തിലധികം കാലം സേവനംചെയ്യാൻ കഴിഞ്ഞ ഏനിക്ക് ആ സ്ഥാപനത്തിൻെറ സ്ഥാപകരിൽ പ്രമഖ സ്ഥാനമർഹിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥകാരനമായി ദൃഢമായ ആത്മബന്ധം അവകാശപ്പെടാൻ കഴി യം. വിദശ്ധമായ ശിക്ഷണത്തിലൂടെയം വിപുലമായ ഗ്രന്ഥപരി ചയത്തിലൂടെയും നേടിയെടുത്ത അറിവിനെ, നവീനം ശാസ്ത്രത്തി ൻെറ മൃശയിൽവെച്ച് തെളിയിച്ചാണ് അദ്ദേഹം **ഈ** പുസ്തകം രചി ച്ചിട്ടള്ളത്ര് . ബഹുമുഖങ്ങളായ പ്രസ്ഥാനങ്ങഠംക്ക് നേതൃത്വം കൊടു ത്തുകൊണ്ട് തിരക്ക്പിടിച്ച ഒരു ജീവിതചര്യയാണ് അദ്ദേഹം സ്വീകരിച്ചിട്ടള്ളതെങ്കിലും കിട്ടിയ ഒഴിവുസമയം മുഴവനം അദ്ദേഹം തത്രവിദ്യാപീഠത്തിൽ സന്നിഹിതനാവുകയും അധ്യയനത്തിൻെറ യം അധ്യേതാക്കളടെയം മാത്രമല്ല മൊത്തത്തിൽ വിദ്യാപീഠത്തി ൻെറ എല്ലാ കാര്യങ്ങളിലും ശ്രദ്ധീക്കുകയും ചെയ്തകൊണ്ടാണിരിക്ക ന്നതു°. മലയാള ഭാഷയിൽ ആന്ത്രമന്ത്രശാസൂഗ്രന്ഥങ്ങരം വളകര വിരള മായേ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള. ഈ പുസുകം അത്തരത്തിൽ നമ്മുടെ ഭാഷയി ലുള്ള താന്ത്രികസാഹിത്യത്തിനുള്ളകുറവിനെ നികത്തിക്കൊണ്ടുള്ള തായ വിലയേറിയ ഒരു മതൽക്കൂട്ട് തന്നെയാണെന്നു് എനിക്ക<sup>്</sup> പറയുവാൻ കഴിയം. ഈ പരിശ്രമങ്ങയ തുടതഃവാനം അത്തരം പ്രസി. ചീകരണങ്ങളുടെ ഒരു തരംഗത്തെ സൃഷ്ടിക്കുവാനം എൻെറ സൂഹൃത്തിനും തന്ത്രവിദ്യാപീഠത്തിനും കഴിയട്ടെ എന്ന ആശംസയോ ടുകൂടി ക്ഷേത്രവിശ്വാസികളം ശാസ്ത്രാനേഷികളുമായ പൊതുജനങ്ങ ളുടെ മുമ്പാകെ ഈ ആധികാരികഗ്രന്ഥത്തെ ഞാൻ സവിനയം അവ തരിപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു. ഈ ഗ്രന്ഥത്തിന്റോ പ്രസാധനത്തിൽ മുൻ കൈ എടുത്ത കേരള ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിയേയും ഞാൻ ഹൃദയം ഗമമായി അഭിനന്ദിക്കുന്നു.

# കല്പുഴ ദിവാകരൻ നമ്പൂതിരിപ്പാട് <sup>(ഒപ്പ</sup>)

തന്ത്രവിദ്യാപീഠം കിഴക്കെ വെളിയത്തുനാട്ട് യു. സി. കോളേജ് (പോസ്റ്റ്) ആലുവാ. 1163 വൃശ്ചികമാസം 5--ാംനം



X

# ഗ്രന്ഥകർത്താവിനെ കുറിച്ച്

ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സംവിധാനത്തിന്ന<sup>്</sup> അടിസ്ഥാനമായ ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ, [ത്ത്ര– മത്ര– ആഗമശാസ്ത്രങ്ങരം, ശില്പശാസ്ത്രം, വാദ്യം, ജ്യോതിഷം]നിഷ്ണാതനം, അവഗാഹമായ ജ്ഞാനം നേ ടിയിട്ടുള്ള ഒരു ഗവേഷകനം ആയ ശ്രീ. ാധവജിയാണ് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ കർത്താവ്. രാഷ്ട്രീയ സ്വയംസേവകസംഘ ത്തിൻറെ പ്രവർത്തനം കേരളത്തിൽ ആരംഭിച്ചതു മുതൽക്കു് ത ന്നെ ആദ്യകാലത്തെ സ്വയം സേവകരിൽ ഒരാളായ ശ്രീ. മാധ വജി, 1946 മുതൽ സംഘത്തിന്നുവേണ്ടി സമർപ്പിത ജീവിതം നയിയ്ക്കുന്ന ആദ്യത്തെ പ്രചാരകന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ് സംഘപ്ര ചാരകനായി പുറത്തുവന്നു. കേരളത്തിൽ ഇന്ന**് ആദ്ധ്യാത്മിക**– സാമൂഹ്യസാംസ്കാരിക മണ്ഡലങ്ങളിൽ അറിയപ്പെടുന്ന ഒരു സാമൂഹ്യപ്രവർത്തകനും ചിന്തകനും, എഴുത്തുകാരനും, വാ ഗ്മിയം, സ്ർവ്വോപരി സാധകന്മാർക്ക് ഒര് വിശിഷ്ട മാഗ്ഗ ദർശിയുമാണദ്ദേഹം. ശേൽപറഞ്ഞ രംഗങ്ങളിൽ ഏപ്പെട്ടിട്ടുള്<mark>ള്</mark> അനേകം വ്യക്തികളം, പ്രസ്ഥാനങ്ങളമായി വ്യാപക്വം വ്യ ക്തിപരവുമായ സ്മ്പക്കം പുലത്തിവ്രന്ന ശ്രീ മാധവജിയെ അറിയാ അവർ, ആസ്തികൃലോക<u>ത്ത</u>ം, ഹിന്ദനവോത്ഥാന രംഗത്തും ഇല്ലതന്നെ എന്നുപറയാം.

1101 എടവം 18ാംനം (1926 മേയ<sup>ം</sup> 31ാം നം) ഉത്രാടം നക്ഷത്രത്തിലാണ<sup>ം</sup> അദ്ദേഹം ജനിച്ചത<sup>ം</sup>. അച്ഛൻ സാമൃതിരി കോവിലകത്തെ പ്രഗത്ഭനായ അഭിഭാഷകനായിരുന്ന [ശീ പി. കെ. മാനവിക്രമൻ രാജയാണ്. അമ്മ പാലയ്ക്കൽ തറവാട്ടിലെ അമ്മുക്കുട്ടി (സാവിത്രി) അമ്മയും. തിരുവണ്ണുരുള്ള അച്ഛൻറ കോവിലകത്താണ് അദ്ദേഹം ജനിച്ചത്. ് 35ം വയസ്സിൽ പ ണിയങ്കരയിൽ താമസമാക്കി. അന്ത്യത്ത് പൊക്കാവ<sup>്</sup>മിഡിൽ സ്സൂളിൽ (ഇപ്പോഴത്തെ .ഗണപതി ഹൈസ്സു∞) െ 8ാംതരം വരെ പഠിച്ച. ഈ കാലത്തതന്നെ സംസ്കൃതം, പുരാണങ്ങരം, ജ്യോ തിശാസ്ത്രം, മററു ഭാരതീയ സാഹിത്യങ്ങരം എന്നിവയിൽ പഠ നമാരംഭിച്ചിരുന്നു. പിന്നീട് സാമൃതിരി അഹസ്സുളിൽ പഠനം തുടന്നു. ഗണിതശാസ്ത്രത്തിലും, സയൻസിലും അ**തീവ താല്പര്യം** ഏതൽ വിഷയങ്ങളിൽ 110 പ്രകടിപ്പിയ്ക്കയം പലപ്പോഴം മാർക്ക് കരസ്ഥമാക്കുകയാം ചെയ്തിരുന്നു. ഇവിടെ നിന്നും ഉയ ന്ന മാക്കോടുകൂടി ഇൻറർ മീഡിയററ് പാസ്റ്റായി. ലാബറട്ടറി പരീശിലനം കൂടി ലഭിയ്ക്കുവാൻ ഉള്ള സൌകര്യത്തിന്നായി 1945ൽ മദ്രാസ് കൃസ്ത്യൻകോളേജിൽ ബി എസ്സിയ്ക്ക് ചേന്ത (Maths & Chemistry)-

` 1942 ആഗസ്റ്റ് മാസത്തിൽ മാനനീയ ഠേംഗഡിജി കോഴിക്കോട്ട് വന്ന് ആദ്യമായി കേരളത്തിൽ സംഘപ്രവത്ത

നത്തിന്ന° ബീജാവാപം ചെയ്തപ്പോരം, ആദ്യ**കാലത്തെ സ്ഥയം** സേവകരുടെ ബാച്ചിൽ മാധവജിയം സംഘത്തിൽ ചേന്നു. ഡി ടി സി ടെയിനിംഗ് കഴിഞ്ഞു. ബി. എസ്സ് സി ഫൈ നൽ കഴിഞ്ഞ ഉടൻ 1946 പൽ കേരളത്തിൽ നിന്നുള്ള സംഘപ്ര ചാരകന്മാരുടെ പ്രഥമ ബാച്ചിൽ പുറത്തു വന്നു. ആദ്യം തല ശ്ശേരി ഭാഗത്താണ് പ്രവത്തിച്ചത്ല്. സംഘ നിരോധനത്തെ തുടന്ന് 1948 ലെ സത്യാഗ്രഹത്തിൽ പങ്കെടുത്തു. 1949 ത്ര ലപ്പഴയിലും, 1954\_57 കാലഘട്ടത്തിൽ തിരുവനന്തപുരത്തും 1957\_60 കാലത്ത് കൊല്ലത്തം പ്രചാരകനായി പ്രവത്തിച്ചു. അതിനിടയിൽ കേരള സംസ്ഥാന രൂപീകരണം 1960 -ൽ കണ്ണൂർ ജില്ലാ പ്രചാരകനായി. 1962ൽ വടക്കൻ മേഖലയിലെ വിഭാഗ് പ്രചാരകനായി നിയോഗിക്കപ്പെട്ടു. ഈ കാലത്താണ് 1962ൽ ഉഗ്ര സാധകനായിരുന്ന ശ്രീ. പ്ള്ള ത്ത<sup>്</sup> നാരായണൻനമ്പൂതിരി അവർകളിൽനിന്നും ശ്രീവിദ്യാ പരമായ പൂണ്ണ മന്ത്രദീഷ സ്വീകരിച്ചു. മന്ത്രസാധനാജന്യമാ യ പ്രതിഭയെ വിനിയോഗിച്ചുകൊണ്ട് ആധുനിക ശാസ്ത്രത്തെ യം, പൗരാണിക ശാസ്ത്രങ്ങളയം സമന്വയിപ്പിച്ചകൊണ്ടുള്ള ഒരു ചിന്താസരണിയുടെ പ്രവാഹം ഇതോടെ ആരംഭിച്ചു. സം ഘസംബന്ധമായം, സാംസ്കാരിക\_ആദ്ധ്യാത്മിക വിഷയ ങ്ങളിലും ഒട്ടേറെ ലേഖനങ്ങഠം എഴുതി പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെട്ടു. ഇ**തിൽ** നിർണ്ണായകമായ ഒരു വഴിത്തിരിവ<sup>ം</sup> എന്ന നില്യ്ക് 1967ൽ ആദ്യമായി കേസരി വാരികയിൽ ''ക്ഷേത്രസങ്കല്ലം'' എന്ന ലേഖനം പുറത്തു വന്നു. ഇദംപ്രഥമമായി ക്ഷേത്രത്തെ ക്കുറിച്ചുള്ള ഒരു ശാസ്ത്രീയമായ കാഴ്ചപ്പാട് ഇതുമൂലം ഹൈന്ദവ സമൂഹത്തിന്ന് ലഭ്യമായി എന്ന പറയാം. ഈ ലേഖനം സം ഘത്തിൻെറ സർസംഘപാലക<sup>ം</sup> പരംപൂജനീയ *ഗു*രുജിയുടെ ശ്രദ്ധയിൽപെട്ട. പരംപൂജനീയ ഗുരുജിയമായി ഈ വിഷയം ചർച്ചചെയ്ത മാഗ്ഗദർശനം നേടി. തുടന്ന് 1969 ൽ പൗരോ ഹിത്യ പരിശീല്നത്തിന്നായുള്ള, തന്ത്രിമാരുടെയും മററും ആദ്യ ത്തെ യോഗം സംഘടിപ്പിക്കുകയും, 1972 ൽ കാഞ്ചി കാമകോ ടിപീഠം ശങ്കരാചാര്യ സ്ചാമികളുടെ അനഗ്രഹാശിസ്സകളോടെ തന്ത്രവിദ്യാപീഠം ആരംഭിയ്ക്കുകയും ചെയ്ത.

മലബാറിലെ തകന്ന് കിടക്കുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങളെ സമുദ്ധ രിയ്ക്കുവാൻ കേളപ്പജിയാൽ സമാരംഭിയ്ക്കപ്പെട്ട ക്ഷേത്രസംരക്ഷ ണസമിതിയുടെ ഭാരവാഹികഠം 1974-75 കാലഘട്ടത്തിൽ മാധവജിയുടെ സേവനം, പ്രത്യേകിച്ച്, സൈദ്ധാന്തികവും, സംഘടനാപരവുമായ കാര്യങ്ങളിൽ വിനിയോഗിയ്ക്കാൻ ഉദ്യ മിച്ചു. തൽഫലമായി 1975-ൽ ആദ്യമായി കേരളക്ഷേത്ര സം രക്ഷണസമിതി, മാധവജിയുടെ ശാസ്ത്രീയമായ ക്ഷേത്രസങ്കല്ല

ത്തെക്കുറിച്ചുള്ള പഠനത്തെ അതിൻെറ സൈദ്ധാന്തികമായ അ അതനുസരിച്ചുള്ള സംഘടനായ ടിത്തറയായി അംഗീകരിച്ച. ത്രത്തിൻെറ സംവിധാനവും രൂപീകൃതമായതോടെ ഈ പ്രസ്ഥാ നത്തിന്ന് ഒരു നവജീവൻ കൈവന്നു. തുടർന്നു സമിതിയുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങളിലും കേസരിയിലും, പ്രഗതിയിലും ഒട്ടേ റെ ലേഖനങ്ങഠം എഴുതുകയുണ്ടായി. 1984 ൽ സമിതിയുടെ കോട്ടയം ജില്ലാഘടകം ഭാധവജിയുടെ ക്ഷേത്രസംബന്ധമായ 9 ലേഖനങ്ങളെ സമാഹരിച്ചകൊണ്ട് ക്ഷേത്രചൈതന്യ രഹ സ്യം എന്ന ഒരു ഗ്രന്ഥം പ്രിദ്ധികരിയ്ക്കയുണ്ടായി. അനവാച കകേരളം, ഈ ഉപഹാരത്തെ എദ്യമായി സ്വീകരിച്ചം കൂടുതൽ സമഗ്രമായ രീതിയിൽ, ക്ഷേത്രരാധനയുടെ സർവ്വസ്പർശിയം, സമ്പൂണ്ണവുനായ ഒരു ഗ്രന്ഥരചനസ്തുവേണ്ടിയുള്ള അഭമ്യമായ അഭിലാഷത്തിൻെ പൂത്തീകരണമാണ° ഈ പരിഷ്സരിച്ച 18 അദ്ധ്യായങ്ങളൊടുകൂടിയ ഗ്രന്ഥരചനയെ തുടന്നുണ്ടായിട്ടുള്ളത്. സമിതിയുടെ പ്രകാശനവിഭാഗത്തിന്റെ പ്രഥമ സംരംഭമാ ണിത്. മാധവജിയുടെ ജ്ഞാനഭണ്ഡാഗാരത്തിൽ നിന്നും ഇ നിയും ധാരാളം രചനകരം നമുക്ക് പ്രതീക്ഷിയ്ക്കാം.

1982 ൽ നടന്ന ചരിത്രപ്രസിദ്ധമായ വിശാലഹിന്ദു സമ്മേളനത്തിൻെറ സംഘാടകൻ ആയി മാധവജി സേവനമന എിച്ചിട്ടണ്ട്. വിശ്ചഹിന്ദുപരിഷത്തിൻെറ സംസ്ഥാന കമ്മി ററി വൈസ് പ്രസിഡണ്ട് കൂടിയാണ്. സമിതിയുടെ കേന്ദ്ര എക്സി. അംഗവം, മുഖ്യ ഉപദേശകനമാണ്. സമിതി നടത്തുന്ന വാർഷിക പഠന ശിബിരങ്ങളിലെ മുഖ്യാചാര്യൻ മാധവ ജിയാണ്.

ഒന്നുമില്ലായ്മയിൽനിന്നാരംഭിച്ച, കേരളത്തിലെ രാ ഷ്ടീയസ്വയംസേവകസംഘത്തിൻെറയും, പരിവാരസംഘടനക ളടെയും ഇന്നത്തെ അഭ്രതപുവ്വമായ വളച്ച്യ്ക്ക് വഴിയൊരുക്കിയ സംഘടനാ നിൽമാതാക്കളുടെ നിരയിൽ, നിർണ്ണായകമായ പങ്കുവഹിച്ച ഒരു പ്രചാരകനാണ് മാധവജി. അദ്ദേഹത്തിൻെറ അതുല്യവും, ചിന്താസരണിയിൽനിന്നും വിനിഗ്ഗളിക്കുന്നതുമാ യ ആശയങ്ങരം പരിവത്തനത്തിൻേറ ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ, നമു ക്ക് പ്രചോദനവും സ്ഫൂർത്തിയും പ്രദാനം ചെയ്യുന്നു. ഹൈ ന്ദവകേരളം ഇനിയും അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നു് ധാരാളം രചനകരം പ്രതീക്ഷിയ്ക്കുന്നു. ഈ പ്രതീക്ഷ സഫലീകൃതമാവാൻ വേണ്ട ആയുരാരോഗ്യസൌഖ്യം പ്രദാനം ചെയ്യുൻ ജഗദീശ്വരനോട്ട് പ്രാത്ഥിയ്ക്കാം.

> എന്ന°, പ്രസാധകർ

xiii

## വിഷയ വിവരം

1. ക<sup>്</sup>ഷേത്രസങ്കൾപ്പത്തിനൊരു മുഖവുര (1 മതൽ 7 വരെ)

[ക്ഷേത്രവും ദേശീയജീവിതവും—ക്ഷേത്രപുനങ്ങലാരണ ശ്രമങ്ങളുടെ ശാസ്ത്രീയ മാഗ്ഗം—ക്ഷേത്രസങ്കൽപത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനം തന്ത്രശാ സ്രം—ഭാരതീയ ജീവിതത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദു—]

 ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ അടിഅ്ഥാനമായ തന്ത്രാസ്ത്രം —ഒരു വീഹഗവീക്ഷണം (8 മതൽ 36 വരെ)

[വെദികമായ ഉറവിടം—യോഗശാസ്ത്രപരമായ അടിസ്ഥാനം— വൈദികചിന്തയുടെ താത്രികമായ ആവിഷ്കരണം—ആദിശക്തിയുടെ പരിണാമമാണ് പ്രപഞ്ചം—പരമപദപ്രാപ്തി—മന്ത്രശാസ്ത്ര അടിസ്ഥാനം—യോഗശാസ്ത്രവും മന്ത്രവും—ദേഹഭാഗങ്ങളായ അഗ്നി നൂര്യസോമഖണ്ഡങ്ങാം—മനഷ്യശരീരം ബ്രഹ്മാണ്ഡ ത്തിൻറ ഒരു കൊച്ചുപകർല്ല്—മന്ത്രസ്ത്രന്ദേനങ്ങളുടെ സവിശേഷത—ത്ത്രമന്ത്രയന്ത്രങ്ങളും സാധനാ പദ്ധതികളും—തന്ത്രശാഖയിലെ ഗ്രന്ഥ വൈപുല്യവും ഇന്നത്തെ ഭാരതത്തിൽ അതിൻറെ സ്ഥാനവും—അ പ്രമൈഡ് തന്ത്രം—നമ്മുടെ ക്ഷേത്രസങ്കല്പം—കേരളത്തിൻറെ താത്രിക പാരമ്പര്യം—തന്ത്രിക വാരമ്പര്യത്തിൻറെ അധഃപതനവും തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൻറെ ആവിർഭാവവും—തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അവിർഭാവവും—തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയത്തിൻറെ അന്ദ്രസമുച്ചയം—]

3. ക്ഷേത്രസങ്കൽപ്പം—വിശദാംശങ്ങൾ — ക്ഷേത്രദർശനത്തിലുളവാകുന്ന അനുഭൂതി വിശേഷങ്ങൾ (37 മതൽ 66 വരെ)

[ബ്രഹ്മാണ്ഡവും പിണ്ഡാണ്ഡവും—ക്ഷേത്രം മനുഷ്യദേഹപ്രതീകം— ക്ഷേത്രാവയവ സ്ഥാനങ്ങരം—ആധാരശിലയാകുന്ന മുലാധാരം— സ്വാധിഷ്യാന ചക്രം—മണിപുരകം—അനാഹതചക്രം—വിശുദ്ധിച ക്രം—ആജ്ഞാചക്രം—ആജ്ഞാചക്രമെന്ന പത്മം—ബിംബപ്രതിഷ്യ യാകുന്ന സഹസ്രാരപത്മം—പ്രാണശക്തിയുടെ അഭിനിവേശം—]

## 4. ബലിപീഠങ്ങളും ബലിക്രിയകളും (67 മതൽ 89 വരെ)

[അഷ്യദിക്പാലകന്മാർ—ഭിക്കകളുടെ കൽപന മാനസിക സങ്കൽ പംമാത്രം—സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൻെറ വ്യാപ്ലി—ക്ഷേത്രമെന്ന ദ്വിമാന കൽപനയിൽ ഈ സങ്കല്പം—ബ്രാഹ്യാദി സപ്പമാത്രകളുടെ തത്വം—അന്തർമണ്ഡലത്തിലെ മററു ബലിപീഠങ്ങരം—മാത്രക്കരം—നിമ്മാ ല്യധാരി—ബലിക്രിയ മന്ത്രപുരശ്ചരണത്തിലെ തർപ്പണമാണ്—ബലിദ്രവ്യമായ ഹവിസ്സിൻെ ദേവ–പാർഷ്യദ്—ഭ്രതഭാഗങ്ങരം—ബലിത്രവുന്ന ക്രിയ—ബലിമ്യാത്തവം—വലിയ ബലിക്കല്ലം അതിൻെറ തത്വവം—ഏതുദേവതയേയും പൂജിക്കാൻ അർഹമായ യന്ത്രം—]

### 5. പൂജാതത**ച**ം (90 മുതൽ 114 വരെ)

[പൂജകൻറ യോഗ്യത—ആസനം—ഇരുഗണപതി വന്ദനം—പ്രാണാ യാമം—ദേഹശുദ്ധി—ശംഖപുരണം — ആത<sup>ം</sup>മാരാധന—പീഠപൂജ— ആവാഹനം—ഷോഡശോപചാരങ്ങയ—ഘണ്ടാനാദം—പ്രസന്നപൂജ പൂജാസമർപ്പണം—മഹാക്ഷേത്രത്തിലെ പൂജാവിശേഷങ്ങയ—]

### 6. **ഉൽസവ**ം (115 മുതൽ 129 വരെ)

## 7. ക്ഷേത്രകലകളും അനുഷ°ാന വാദ്യങ്ങളും (130 മുതൽ 143 വരെ)

[പൂജയുടെ അവസാനത്തിൽ നൃത്തവാദ്യാദി രാജോപചാരങ്ങരം— നൃത്തകലയുടെ ഉറവിടവും വികസിത രൂപങ്ങളും—താളവാദ്യങ്ങളു ടെ മൂലസ്വരൂപങ്ങരം—ശംഖധ്വനിയുടെ രഹസ്യം—ഉത്സവരൂപം തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൽ—വൃന്ദവാദ്യങ്ങരം—എലത്താളത്തിന്റെ പ്രാധാ ന്യം—പാണിയുടെ രഹസ്യം—സംഗീതത്തിന്റെ ആദ്ധ്യാത്മികസ്രോ തസ്സ്യം—സാഹിത്യകല ക്ഷേത്രത്തിൽ—ചിത്രകല ക്ഷേത്രത്തിൽ— ശിൽപകലകരം നിറഞ്ഞ ക്ഷേത്രഭാഗങ്ങരം—പാചകകലയുടെ വി കാസം—]

#### 8. **പ്രതിഷ**ാ (144 മുതൽ 164 വരെ)

[ആചാര്യവരണം—ഭ്രപരിഗ്രഹം—ഇഷ്ടകാന്യാസവും ഗർഭപാത്ര സ്ഥാപനവും—ശിലാപരിഗ്രഹം — മുളയിടൽ—ബിംബപരിഗ്രഹം ശോധനാദികയം— കൌതുകബന്ധം — ജലാധിവാസം — പ്രാസാദശു ദ്ധി—അസ്ത്രകലശ പുജ—രക്ഷോഘ്യഹോമം—വാസ്തഹോമം—ബിം ബശുലികലശം—മണ്ഡപസംസ്താരം — അഗ്നിജനനം—ശയ്യാപുജ—ജലോക്കാരം—ദേഹശുലി—ധ്യാനാധിവാസം —അധിവാസഹോമം പ്രതിഷ്യ— നപുംസകശിലാ പ്രതിഷ്യ — പീഠപ്രതിഷ്യ —പര്വവാര പ്രതിഷ്യ.

## 9. ക്ഷേത്രാചാരങ്ങൾ (165 മുതൽ 187 വരെ)

[ക്ഷേത്രാരാധനയിലെ ഉപാസനാ രഹസ്യം — ക്ഷേത്രചളത്തിലെ കളി—കളത്തിലെ ഇന്നത്തെ ശോചനീയാവസ്ഥ-ഭസ്മധാരണം— പ്രദക്ഷിണത്താം — പ്രദക്ഷിണപദത്തിൻെ വ്യൂല്പത്തി—എങ്ങിനെയാണ് പ്രദക്ഷിണം വെക്കേണ്ടത്—പ്രദക്ഷിണ കാലവിധി കയം—പ്രദക്ഷിണം യോഗശാസ്ത്രദ്ദഷ്ടിയിൽ — ശിവക്ഷേത്രത്തിൽ ചെയ്വേണ്ട പ്രദക്ഷിണത്തിൻറെ പ്രത്യേകത—യോഗമാഗ്ഗാന്ത്രസ്ഥാനമാകന്ന പ്രാണായാമ പ്രക്രിയതന്നെയാണ് ശിവപ്രദക്ഷിണം—ഭേവദർശനമെന്ന യോഗാനഭ്രതി—വന്ദനം—നമസ്ക്കാരം— തീർത്ഥാടനപ്രതങ്ങയം—ക്ഷേത്രാരാധനയുടെ സാമൃഹ്യപ്രാധാന്യം.

## 10. വഴിപാടുകൾ (188 മുതൽ 204 വരെ)

[വഴിപാട് ശബ്ദത്തിൻെ അർത്ഥവ്യാപ്പി—യജ്ഞസങ്കല്ലം എന്ന ദാർശനിക സിദ്ധാന്തം—ജീവൽ ബ്രഹ്മൈക്യമെന്ന ലക്ഷ്യത്തിലേ യ്ക്കുള്ള പ്രയാണം—ക്ഷേത്രാരാധന എന്ന യജ്ഞം—ശിവം ഭത്വാ ശി വംയജേൽ—ക്ഷേത്രാരാധനയിൽ വഴിപാടിൻെ സ്ഥാനം—പൂജാം ഗമായ—വഴിപാടുകയ—അഭിഷേകം—പായസം—മതലായ നിവേ ദ്യങ്ങയ—പുഷ്പാഞ്ജലി — നാളികേരമടിക്കൽ — ഏത്തമിടൽ എന്ന ആരാധന — വെടിവഴിപാട് — തുലാഭാരം തുടങ്ങിയവ — മന്ത്ര ശാസ്ത്രത്തിലെ പ്രയോഗവിധികയ അന്മസരിച്ചുള്ള വഴിപാടുകയ— വഴിപാട് എങ്ങിനെ ഫലവത്തായിത്തീരുന്ന—വഴിപാട്കൊണ്ടു

## 11: പുരോഹിതവർഗം (205 മുതൽ 214 വരെ)

#### 12. ക്ഷേത്രവും സമാജവും (215 മുതൽ 240 വരെ)

[ചരിത്ര വസ്തുതകയ വിരൽ ചൂണ്ടുന്നത<sup>ം</sup>—സമാജത്തിൻെറ ചരിദ്രാ വസ്ഥ മാറണം—ക്ഷേത്രപൈതന്യലോപം ഇന്നത്തെ ദേവസ്ഥയുടെ ഒരു മുഖ്യഘടകം .... ക്ഷേത്രവും നാടും തമ്മിലുള്ള ബന്ധം .... ക്ഷേത്രസം രക്ഷണത്തിലെ രണ്ടു മുഖ്യഘടകങ്ങരം — ശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യമുള്ള പരോഹിത വർഗ്ഗത്തിന്നവേണ്ടി തന്ത്രവിദ്യാപീഠം —നിത്യ ക്ഷേത്ര ദർശനമെന്നത<sup>്</sup> സമിതിയുടെ അടിസ്ഥാന പശ്ചാ**ത്തലം—ഭക്ത** ജനങ്ങാ നിതൃേന ഒത്തചേരുന്ന ക്ഷേത്രപരിപാടി—"സവണ്ണു" ക്ഷേത്രങ്ങരം മാത്രമല്ല—ക്ഷേത്രദശനത്തിന്റെ യൂനിഫോറംധരിച്ച— ഒരു കുമ്പിളിൽ പുഷ്പമെങ്കിലും സമർപ്പിക്കുവാൻ കൊണ്ടുവരിക.... അച്ചടക്കം ക്ഷേത്രാന്തരീക്ഷത്തെ വൈദ്യതീകരിക്കം-പൂജാസമയ ത്ത്യ° നടയുടെ മുമ്പിൽ—മന്ത്രകലശാഭ !ഷേകമായ ശംഖതീർത്ഥ പ്രോ ക്ഷണവു. —ആത്മജ്യോതി സമർപ്പണമായ ദീപാരാധനയം —-ദൈവചൈതന്യ സ്ഥീകരണവം—ദിവ്യദേഹസ്വഷ്ടിയമായ പ്രസാ ദസ്ഥീകരണം —ശാസ്ത്രീയമായ ക്ഷേത്രദർശനം മന്ത്രോപാസനയുടെ ഫലം ചെയ്യം—ഈ ഭക്തജനസമൂഹമാണ<sup>ം</sup> ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി യുടെ ജനറൽബോഡി \_\_ക്ഷേത്രഭരണമല്ല സമിതിയുടെ ലക്ഷ്യം \_\_ സമിതിയുടെ സമ്മദ്ദത്തിൻെ മററുവശങ്ങയം—സമിതിയുടെ ചൂമത ല ഉത്സവാവസരങ്ങളിൽ --- മററു സേവനരം ഗങ്ങ**ം കഴിയാവുന്നത**് നടപ്പിലാക്കാം —]

## 13. ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണസമിതിയുടെ പ്രവർത്തനം (241 മതൽ 253 വരെ)

[സാമൂഹ്യാരാധന —ഐകമത്യസൂക്തം —ദ്വിതീയതലം (മാത്യസമി തി) തൃതീയതലമായ മതപാഠശാല —വിവിധ സേവാ പ്രവർത്തന ങ്ങഠം —അത്യാചാരങ്ങഠംക്കെതിരെ ധമ്മദണ്ഡമൂയരുട്ട .

## 14. ക°ഷേത്രപുനരുദ°ധാരണത്തിന്റെ രൂപരേഖ ദേവ[പശ°നാ (254 മുതൽ 276 വരെ)

[ജ്യാതിഷത്തിൻറെ യുക്തിപരമായ പ്രസക്തി—ഖഗോളസ്ഥിതി യം മനുഷ്യദേഹവും —ജ്യോതിശാസ്ത്രത്തിൻറെ അടിസ്ഥാനത്താം — ഗ്രഹസ്ഥിതിയിലെ ലഗ്നം—പ്പുക്ക അഥവാ പ്രശ്നത്തിൻറെ സ്വാത്രപ്പം —ജ്യോതിശാസ്ത്രത്വത്തിൻറെ രഹസ്യം അഥവാ പ്രശ്നചി അയുടെ മൌലികത്താം —പ്രശ്നാത്രവശാശിയം സ്വർണ്ണപ്രശ്ന വും —ദൈവജ്ഞൻ ചിന്തിക്കേണ്ട കാര്യങ്ങാം —ദൈവജ്ഞൻ പ്രാധാന്യം —ദൈവജ്ഞൻറെ അന്തുപ്രചോദനം —അഷ്ടമംഗല്യപ്രശ്നത്തിൻറെ ആന്തരാർത്ഥം —പ്രശ്നചിന്തയിലെ ശാസ്ത്രീയത്ത ക്ഷത്രങ്ങളം ബാധകളം —ദേവപ്രശ്നത്തിൻറെ സവിശേഷത്രകാം — താംബൂലപ്രശ്നം —പ്രായശ്ചിത്തങ്ങാം —ദൈവജ്ഞസ്ദസ്ത് — പ്രശ്നചിന്തയുടെ പരിസമാപ്പി—]

# ക്ഷേത്രശിൽപ്പവും വിഗ്രഹങ്ങളും (277 മതൽ 297 വരെ)

[വാസ്കപ്രത്ഷസങ്കല്പവം ദേവാലയനിമ്മാണത്തിന്ന യോഗ്യമായ ഭൂമിയം—ഗർഭപാത്രസ്ഥാപനം—പ്രാസാദനിർമ്മാണം — പ്രാസാദ ത്തിൻെ തറയും മനുഷ്യശരീര കല്പനയും—ഗർഭഗ്രഹവം ശ്രീകോവി ലും—ഷഡാധാരങ്ങളുടെ സ്ഥാനങ്ങാം—സോമമണ്ഡലസ്ഥാനമായ ശ്രീകോവിൽ—ശിഖരമാകന്ന താഴികക്കുടം—വിവിധതരത്തിലുള്ള പ്രാസാദങ്ങാം—നമസ്കാരമണ്ഡപം—അന്തഹാരയും മദ്ധ്യഹാരയും —വലിയബലിക്കല്പിൻെറ്റ് സ്വര്രപം—ദേവവിഗ്രഹങ്ങാം—വിവിധതരം വിഗ്രഹങ്ങളുടെ അനുപാതം—ബിംബപരിഗ്രഹം—ശിവ ലിംഗം—ക്ഷേത്രം ജീവനുള്ള ഒരു സാധകദേഹം.]

ഭാരതവർഷം—ഒരു മഹാക്ഷേത്രം
(298 മതൽ 307 വരെ)

[പിൽക്കാലകവിതകളിൽ—ഈ നാട്ടിലെ പവ്വതങ്ങളം നദികളം—നഗരങ്ങളം—ഭാരതഭ്രമിയിൽ ഈശ്വരൻതന്നെ ചെയ്തവെച്ച ന്യാസം—പരശുരാമൻ കേരളത്തിൽ ചെയ്തയ്.]

- 17, നൂറൊട്ടു ശീവാലയങ്ങളും നൂറൊട്ട് ദുർഗ്ഗാലയങ്ങളും 308 മുതൽ 309വരെ) 108 ശിവാലയങ്ങരം—108 ഒഗ്ഗാലയങ്ങരം.
- 18. തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ ധ്യാനശ്ലോകങ്ങളും മൂലമന്ത്രങ്ങളും (310 മുതൽ 312 വരെ) [വിഷ°ണ—ശിവൻ—ശങ്കരനാരായണൻ—ഗണപതി — ശാസ്താവ്
- 19. [ഗന°ഥസൂചികയും ശുദ്ധിപ[തവും [313 മതൽ]

സബ്രഹ്മണ്യൻ—ഒഗ്ഗ് – ഭദ്രകാളി]



xviii

# ക്ഷേത്ര സങ്കൽപത്തിനൊരു മുഖവുര

വിടക്ക് ഹിമാലയപർവ്വതം, മററു മൂന്നു ഭാഗങ്ങളിലും സമുദ്ര∙ എന്നിങ്ങനെ മനുഷ്യ നിർമ്മിതമല്ലാത്ത പ്രകൃതിദത്തമായ അതിരുകളോടുകൂടി ഭൂമുഖത്ത്യ തിലകം, ചാർത്തിയതുപോലെ ശോഭിക്കുന്ന ഭാരതഭൂമി ആദ്ധ്യാത്മികപ്രധാനമായൊരു സംസ്കാ രത്തിൻെ ദേശമാണെന്നും അതുകൊണ്ട്<sup>ം</sup> സനാതനമാണെന്നു മാണ° അറിയപ്പെട്ടവരുന്നതു°. അനാദികാലം മതൽ ഇതുവ രെയുള്ള ചരിത്രം ഈ സത്യത്തെ വിളംബരം ചെയ്യന്തണ്ട്. ചരിത്രത്തിൻെറ അപ്രതിരോധ്യമായ ഒഴക്കിൽ മററു രാജ്യങ്ങ ളം രാഷ്ടങ്ങളം മുങ്ങിമറഞ്ഞുപോകുമ്പോ≎ം ചിരപുരാതനമായ സംസ്കാര്ത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ തന്നെ വീണ്ടും വീ ആർഷ സംസ്കാരത്തിൻെറ ണ്ടും ഉയത്തെഴുന്നേൽക്കുവാനം അനശ്വരസന്ദേശത്താൽ ലോകമെങ്ങും വെളിച്ചം വീഴാനമുള്ള സൗഭാഗ്യം ഭാരതഭ്രമിക്കു മാത്രമാണ് ലഭിച്ചിട്ടുള്ളത്. വാത്മീ കി വ്യാസ വസിഷ'o വിശ്ചാമിത്രാദി പൌരാണിക മാർ മുതൽ അധുനാതനന്മാരായ രാമകൃഷ്ണ വിവേകാനന്ദന്മാർ, ശ്രീനാരായണഗ്ര്, അരവിന്ദയോഗി, രമണ മഹർഷി എന്നി വർ വരെ നീണ്ടുകിടക്കുന്ന അഭംഗുരമായ ഒരു ആദ്ധ്യാത്മിക പരമ്പര ഈ ഭൂമിയിലല്ലാതെ മറെറവിടെയാണ് ഉണ്ടായിട്ടള്ള തു"? അതിയായ പൂർവ്വ പുണ്യപരിപാകത്താൽ മാത്രം ലഭ്യമാ കുന്ന ഇവിടുത്തെ മനഷ്യജന്മം പരമ പദത്തെ പ്രാപിക്കുവാൻ മുന്നോട്ടപോകുന്ന മനുഷ്യാതമാവിന<sup>്</sup> തത്തൽ കർമ്മങ്ങ**ം** അന ഷ<sup>ം</sup>റിക്കുവാൻ കിട്ടുന്ന ഇടത്തട്ടാണെന്നും അതിനാൽ ഈ ഭൂമി കമ്മഭ്രമി ആണെന്നും മററും പുരാണ കത്താക്കാം പാടിയിട്ടുള്ള ത്ര് വെറുതെയാവാൻ തരമില്ല. ലോകത്തെവിടെയെങ്കിലും ആദ്ധ്യാത്മികമായ ഒരു പ്രതിഭാസം ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതി ൻെ വേരുക≎ അനോഷിച്ചാൽ എത്തുന്നത്യ് ഭാരതഭ്രമിയിൽ ആയിരിക്കമെന്ന് വിവേകാനന്ദസ്വാമിക⊙ ഉൽഘോഷിച്ചി ട്ടള്ളതു് ഓർക്കേണ്ടതാണ്. പല ഭ്രഖണ്ഡങ്ങളിലും രാജ്യങ്ങ ളിലൂമായി പടർന്നു പന്തലിച്ചനിൽക്കുന്ന മനുഷ്യരാശിയിൽ സംസ്കാരത്തിൻേറയും തജ്ജന്യമായ മനോഭാവത്തിൻേറയും വൃത്യാസം കാരണമായി ഒരു പൃഥഗ്ഭാവവം

അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഉളവായ ചരിത്രശക്തികളുടെ പ്രവത്തനം കൊണ്ട് വ്യത്യസ്തങ്ങളായ ദേശീയതകളം ഉളവായിട്ടുള്ളതി ൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഭാരതമെന്ന ജന്പദം മററുള്ളവയിൽ നിന്നു് വൃതിരിക്തമായ ഒരു രാഷ്ടമാണെന്നു് സമത്ഥിക്കാവു ന്നതാണ്. ഈ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഭാരതഭ്രമിയം ഭാരതജനത യം മാനവസംസ്കാരത്തിൻെറ ഉച്ചകോടിയിൽ വത്തിക്കുന്ന അന്യരിൽനിന്ന് അതൃന്തം ഭിന്നമായൊരു സവിശേഷ പാര മ്പര്യത്തിൻെറ ഉടമസ്ഥരം ബിജവാഹകരുമാണെന്നത്⁰ ഒരു പരമാർത്ഥം മാത്രമാണ<sup>ം</sup>. ഇന്നു ഭൗതികസമ്പത്തിന്റെ ഉത്തും ഗശ്വംഗത്തിൽ കയറി നിൽക്കുന്ന പാശ്ചാത്യജനത അവരുടെ മോഹഭംഗത്തിൽ ഉററുനോക്കുന്നതു് ഈ സവിശേഷ പാരമ്പര്യ ത്തിലേക്കും ഈ ഭാരതഭ്രമിയിലേക്കമാണെന്നു<sup>o</sup> നാം മറക്കത് ത്ര്. ഇന്നു് വല്ല ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപും ഈ ജനതയിലുണ്ടാ യിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതു് നൂററാണ്ടുകളുടെ അടിമത്തത്തിൽനിന്നും അധഃകൃതാവസ്ഥയിൽനിന്നും കരകയറുവാനായിട്ടുള്ള ഈ രാ ജ്യത്തിൻെറ ജിവചൈതന്യത്തുടിപ്പുകളുടെ ഫലമായിട്ടാണ<sup>ം</sup> എന്ന് കെ. എം. പണിക്കർ തുടങ്ങിയ ഭാരത ചരിത്രവിശ്ലേഷ ണവിദശ്ധന്മാർ തെളിയിച്ചിട്ടണ്ട്.

ആദ്ധ്യാത്മിക പ്രധാനമായൊരു സംസ്കാരത്തിന്റെ മൃത്തരൂപമായ നമ്മുടെ ഭാരത വർഷത്തിൽ എല്ലാ ഭാഗത്തുമായി തല ഉയത്തിനിൽക്കുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങാം ഈ ഭൂമിയുടെ ഒരു പ്രത്യേകതയാണ്. അനാദികാലംമുതൽക്കുതന്നെ ഈ നാട്ടിൽ ക്ഷേത്രങ്ങളുണ്ടായിരുന്നുവെന്ന് ശ്രീരാമന്റെ രാമേശ്വര പ്രതിഷ്ഠയം ശ്രീകൃഷ്ണൻറെ ജീവിതത്തിൽ രുഗ്മിണീ സ്വയംവര ത്തിലും മററും വരുന്ന ക്ഷേത്രദർശനാദി വിവരണങ്ങളും തെളി യിക്കുന്നുണ്ട്. വൈദിക ക്രിയകളേയും ക്ഷേത്രങ്ങളിലെ ആരാധനാ ക്രമങ്ങളേയും പററി ഒരു താരതമ്യ പഠനം നടത്തിയാൽ വൈദികകാലത്തെ ഹോമയജ്ഞങ്ങളുടെ ഒരു ചുരുക്കിയ പതിപ്പു മാത്രമാണ് നിത്യപൂജ ഉത്സവാദികാം എന്നു തെളിയുന്നതാണ്. വേദകാലത്തുണ്ടായിരുന്ന ആരാധനാക്രമത്തിൽ നിന്ന് വളരെയേറെ വിഭിന്നമായ ഒരു സമ്പ്രദായമാണ് ക്ഷേത്രകമ്മങ്ങാം എന്ന വാദത്തിന് ഒട്ടംതന്നെ അടിസ്ഥാനമില്ല.

## ക്ഷേത്രവും ദേശിയജീവിതവും

വ്യക്തിയുടെ മാത്രമല്ല, ജനതയുടെ സാമൂഹ്യ ജീവിത ത്തിലും ക്ഷേത്രങ്ങാം വഹിക്കുന്ന പങ്ക് സുപ്രധാനമാണ്. ജന തയുടെ ജീവച്ഛക്തി ഉയക്കൊള്ളുന്ന മതബോധ∙ വേദാന്തവി ചാരങ്ങളിലല്ല, പ്രത്യത, കൺമുമ്പിൽ പ്രത്യക്ഷമായി കാണ്ടന്ന, ഈശ്വരൻ കടികൊള്ളുന്ന, ക്ഷേത്രങ്ങളെ ചുററിയാണ് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെന്നു പറയുന്നതിൽ തെററില്ല. നമ്മുടെ കലകളം സാഹിത്യവും ശാസ്ത്രങ്ങളം സാമൂഹ്യജീവിതത്തിൻെറ വിവിധ മനോഹര വശങ്ങളം വളർന്നു പുഷ്പിച്ചത്ര് ക്ഷേത്രങ്ങളെ ഉപജീവിച്ചായിരുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ സൈനികവും സാംസ്കാരികവുമായ വൈദേശിക ആക്രമണങ്ങളേയും ആഭ്യന്തരാധ:പതനത്തേയുമെല്ലാം അതിജീവിച്ചു ഗ്രാമാന്തരീക്ഷങ്ങളിൽപോലും ഇന്നും തല ഉയർത്തിനിൽക്കുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങരം നമ്മുടെ ദേശീയ ജീവിതവും സംസ്കാരവും അജയ്യമാണെന്ന് വിളിച്ചുറിയിക്കുകയാണ്.

നമ്മുടെ രാഷ്ട്രജീവിതത്തിൻെറ കാതലായ വശം ആ ദ്ധ്യാത്തികമായതുകൊണ്ട് ഇവിടെ ഉടലെടുത്ത സംസ്ഥാരവും കലാസാഹിത്യാദികളം ഭരണയന്ത്രവും ചുരുക്കത്തിൽ ജനജീ വിതത്തിൻെറ എല്ലാ വശങ്ങളം ക്ഷേത്രങ്ങളെ ഉപജീവിച്ചിട്ടാ ണ് വളർന്തവന്നിട്ടുള്ളതു്. നഗരങ്ങളം ഗ്രാമങ്ങളം സംവിധാ നം ചെയ്യപ്പേട്ടതുതന്നെ ക്ഷേത്രത്തെ മുൻനിത്തിയാണ്. മഹാ ക്ഷേത്രങ്ങളിലേക്കും തീത്ഥങ്ങളിലേക്കുള്ള യാത്രകയ ജനങ്ങയ സ്വന്തം ജീവിതത്തിൻെറ അഭേദ്യഘടകങ്ങളായി അനുവത്തിച്ച രാഷ്ട്രശത്രക്കളടെ ആക്രമണങ്ങഠംക്കിരയായും മററും പിൽക്കാലത്ത്ര° ഒട്ടനേകം ക്ഷേത്രങ്ങാം നിലംപരിശായെങ്കി ലും ഭാരതത്തിൻെ ഉയത്തെഴുന്നേൽപ്പിൽ സ്വാതന്ത്ര്യവേളയുടെ പൊൻപുലരിയിൽ അവയിൽ പ്രധാനപ്പെട്ട സോമനാഥക്ഷേ ത്രം മുതൽ അനേകം ക്ഷേത്രങ്ങരം നൂററാണ്ടുകളുടെ തകർച്ചയിൽ നിന്നും ഉയിെത്തുന്നേററിട്ടുള്ളതും ഗവച്ചെണ്ടും ജനനേതാക്കളും ഈ പ്രക്രിയയെ സർവ്വാത്<sup>0</sup>മനാ സഹായിച്ചിട്ട<u>ള്ളത</u>ം ഇവിടെ സൂർത്തവ്യമാണ്. കേരളത്തിൽ ടിപ്പുവിൻെറ് ആക്രമണത്തിന ശേഷം ഇതേവരെ ഉറങ്ങിക്കിടന്ന തളീക്ഷേത്രവും മററും തകർച്ച യിൽനിന്നും ഉയിർത്തെഴുന്നേൽക്കുന്ന കാച്ച അതിൻെറ പ്രത്യ **ക്ഷ** ലക്ഷ്യങ്ങളാണ<sup>ം</sup>. പഴയ കാലത്തെന്നപോലെ ആധുനി കയുഗത്തിലും ജനജീവിതത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദുക്കളായി ശ്രീ നാരായണ ഗുരുദേവനം മററും കല്പിച്ചിട്ടുള്ളതു് ക്ഷേത്രങ്ങളെ തന്നെയാണെന്നു° ഓർക്കമ്പോ⊙ ഇതിൻെറ പ്രാധാന്യം മന സ്റ്റിലാകം.

## ക'ഷേത്ര പുനരുദ'ധാരണ ശ്രമങ്ങളുടെ ശാസ**്ത്രീയ മാ**ർഗം

പക്ഷെ കാലത്തിന്റെ ഒഴുക്കിൽ ഭാരതത്തിലേയും, വി ശിഷ്യ കേരളത്തിലേയും ക്ഷേത്രങ്ങാം തകർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുക യാണെന്നു കാണാൻ പ്രയാസമില്ല. രണ്ടു ന്റററാണ്ടുകയക്കുമ സ്വ് വിമതസ്ഥങ്ങടെ ആക്രമണംമൂലം പൊളിഞ്ഞ ശ്രീകോവി ലുകളം തകർന്ന വിഗ്രഹങ്ങളം മാത്രമായി അവശേഷിക്കുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങയ ഇന്നും മലബാർ ഭാഗത്ത്ര് കാണവാൻ സാധി ക്കും. ഊരാളന്മാരുടെ ദർഭരണം, ഭൗതികവാദപ്രധാനങ്ങളായ 'രാഷ്മീയ'ത്തിൻെറ വേലിയേററം, തജ്ജന്യമായ നിയമനിമ്മാ ണങ്ങളുടെ അർത്ഥശൂന്യത, എന്നീ കാരണങ്ങളാൽ പൂജ മുട്ടി നിർജ്ജീവങ്ങളായി തീർന്ന ക്ഷേത്രങ്ങളം ഇന്നു് വിരളമല്ല. എങ്കിലും ഇങ്ങനെ തകർന്നുപോയ ക്ഷേത്രങ്ങളെ പുന്നുങ്ങുരി ച്ചെടുക്കുവാൻ വേണ്ടതായ യത്നങ്ങയ ഇന്നു് അവിടെയുമിവി ടെയും കാണന്നുണ്ടെന്നുള്ളത്ര് ശുഭോദക്കമായ ഒരു കാര്യമാണ്. അത്തരം സംരംഭങ്ങളെ സമാഹരിച്ച് ഒരു സംഘടിതസാമൂഹ്യ പ്രസ്ഥാനമാക്കിതീക്കുവാരുള്ള ബോധപൂർവ്വമായൊരു യത്ന മാണ് കേരള ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി എന്നതും പ്രത്യേകം സൂർത്തവ്യമാണ്.

ക്ഷേത്രങ്ങളെ നന്നാക്കവാൻ ഉദ്യമിക്കുന്ന സാധാരണ ക്കാരൻ ബാഹ്യമായി മാത്രമേ പ്രശ്നത്തെ കാണന്നുള്ളു. പുരങ്ങ⊙ പുതുക്കിപണിയുകയും, കൊടിമരം സ്വർണ്ണം പൃശുക യം, നിത്യനിദാനചെലവുകയക്ക് ഏർപ്പാടുകയ ചെയ്യുകയും, ഉത്സവാദികളിൽ വാദ്യമേളങ്ങഠംകും കച്ചേരികഠംകും കലാ പരിപാടിക∞ക്കും വെടിക്കെട്ടിനമെല്ലാം പണം വാരിക്കോരി ചെലവുചെയ്യുകയും ചെയ്താൽ ക്ഷേത്രം നന്നാവുമെന്നാണ് പ്രായേണ നാം ധരിച്ചവച്ചിരിക്കുന്നതും. പക്ഷെ ക്ഷേത്രങ്ങളി ലെ ബാഹൃമായ ചട്ട<u>ക്</u>ളടിൽ അവിടെ പ്രതിഷ'ഠിച്ചിരിക്കുന്ന വിഗ്രഹമാണ് ഏററവും സുപ്രധാന ഘടകം എന്നു നാം മനസ്സി ലാക്കേണ്ടതുണ്ടു്. അതു നിജ്ജീവമായൊരു പ്രതിമയല്ല. ജ്പ തപാദികഠംകൊണ്ട് മന്ത്രശക്തി വരുത്തി ഈശചര സാക്ഷാൽ ക്കാരത്തിൻെ ഉന്നതമേഖലകളിലേക്കും ഉയർന്നു ചെന്ന ഒരു ആചാര്യൻെറ ആത്മശക്തിയടെ കണികയാണ് ആ വിഗ്ര ഹത്തിൽ ദേവരുപേണ പ്രതിഷ'ഠിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ര്. ആ ചൈതന്യത്തിന ലോപംവരാതെ നിത്യവം പരിപോഷിപ്പി ക്കുന്നതരത്തിലുള്ള പ്രവൃത്തിക≎ം ആണ° നിത്യപൂജകളുമെല്ലാം. അതിഗഹനങ്ങളായ ആദ്ധ്യാത്യമിക മനശാസ്ത്ര തത്വങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ നമ്മുടെ പൂവ്വികന്മാർ തെരഞ്ഞെടുത്ത മന്ത്രാ നുഷ°ഠാനങ്ങളുടെ ശാസ്ത്രമായ തന്ത്രശാസ്ത്രമാണ° മേൽപറഞ്ഞ കമ്മങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാനം. ഇത്രയും മനസ്സിലാക്കിയാൽ ക്ഷേ ത്രപുനരുദ്ധാരണത്തിന്റെ കാതലായ ഘടകം ഈ കാര്യം കൈകാര്യം ചെയ്യാൻ പ്രാപ്തിയുള്ള ഒരു ജനവിഭാഗത്തെ സ്വഷ്ടി ച്ച് അവരെക്കൊണ്ട് ഉദ്ദേശകമ്മങ്ങഠം ചെയ്യിക്കുകയാണെന്ന്

മനസ്സിലാകം. മറെറല്ലാ ചടങ്ങുകളം ക്ഷേത്രശിൽപം തന്നെ യം ഈ ഒരു പ്രധാന കാര്യത്തെ കേന്ദ്രമാക്കി സംവിധാനം ചെയ്ത ഏർപ്പാടുകരം മാത്രമാണ്. ഗോപുരം പണിയുന്നതും മതിൽ കെട്ടുന്നതും, വെടിക്കെട്ടു നടത്തുന്നതുമെല്ലാം ഇതിനെ അപേക്ഷിച്ച്, അത്രയം പ്രാധാന്യമുള്ള സംഗതികളല്ല. മാത്രമ ല്ല. പൂജാദികമ്മങ്ങരം വേണ്ടത്ര നിഷ്കർഷയോടെ ചെയ്തതുട ഒ്ങിയ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ജനങ്ങളുടെ വിശ്വാസാദികരം വദ്ധിക്കുന്നതോടൊപ്പം ദേവചൈതന്യം വദ്ധിക്കുന്നതായും തന്മൂലം കഴ ഞ്ഞുമറിഞ്ഞുകിടക്കുന്ന ബാഹ്യകാര്യങ്ങരം ക്രമണ നേരെയാകുന്നതായും ആ ഗ്രാമത്തിനും ദേശത്തിന്തുന്നെയും ഉൽക്കർഷം വന്നുചേരുന്നതായും ഇന്നു പലയിടങ്ങളിലും അനുഭവമുള്ള കാര്യമാണ്.

## ക\*ഷേത്ര സങ്കൽപത്തിൻെ അടിസ്ഥാനം – തന്ത്രശാസ്തം

ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സംവിധാനവും അവയിലെ ആരാധനാ ക്രമങ്ങളം ചിട്ടപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളത്യ് ഭാരതത്തിൽ അനാദികാലം മുതൽക്കുതന്നെ വേദങ്ങളിലും പുരാണങ്ങളിലും മററും നിഗൂഢ മായം ആഗമശാസ്ത്രങ്ങളിൽ കൂടുതൽ തുറന്നും പറയപ്പെടുന്ന് ആ ദ്ധ്യാത<sup>ം</sup>മികത<del>്ത</del>വങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന തന്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളെ അ ടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിയിട്ടാണ്. മനുഷ്യൻേറയും പ്രപഞ്ചത്തി ൻേറയും ഉള്ളറകളിലേക്കു ഇത്രയധികം വെളിച്ചം വീശുകയും **അവിടെയുള്ള** ശക<sup>്</sup>തികളെയെല്ലാം തൻെറ ഇച്ഛാനു**വർത്തിക** ളാക്കി മാററി മഹാത്ഭ്രതങ്ങ≎തന്നെ സൃഷ്ടിച്ചകൊണ്ട് ഈശചര പദവിയിലേക്കു് ഉയത്തുകയും ചെയ്യുന്ന സാധനാശാസ്ത്രം അഥ വാ മോക്ഷശാസ്ത്രമാണ് തന്ത്രശാസ്ത്രം. മനുഷ്യന്റെ അന്തർമ ണ്ഡലങ്ങളിൽ നവംനവങ്ങളായ അനഭ്രതികരം ഉണത്തുന്ന യോ ഗമാർഗ്ഗവം,കേട്ടാൽ നിരർത്ഥകങ്ങളെന്നു തോന്നുന്ന മന്ത്രാക്ഷര ങ്ങളം, കണ്ടാൽ അത്ഥം മനസ്സിലാകാതെ അമ്പരപ്പിക്കുന്ന ബി ന്ദ് ത്രികോണവൃത്ത ചതുരശ്രാത്മകപ്രതീകങ്ങളായ യന്ത്രങ്ങളം മററും നിറഞ്ഞ ഈ ശാസ്ത്രം സാധാരണക്കാരന് ദുർഗ്രഹവും സം[ഭാന്തിജനകവുമാണ്. ഗുരുപദിഷുമായ മാർഗ്ഗത്തിലൂടെ നിർഭയനായി മുന്നോട്ടപോകുന്ന വീരപുരുഷനാണ് തന്ത്രശാ സ്ത്രത്തിനധികാരിയായിട്ടുള്ളത്ര<sup>്</sup>. അതുകൊണ്ടുതന്നെ ഒട്ടേറെ രഹസ്യവം സങ്കേതജഡിലവുമാണ് ഈ ശാസ്ത്രം. എങ്കിലും സാധാരണ തുറന്നു' എവിടെയും അടുത്ത കാലങ്ങളിൽ പ്രസം ഗിച്ചവരാറുള്ള വേദാന്താദി ദർശനങ്ങളേക്കാരം വളരെയധികം സ്വാധീനം ഭാരതീയൻെറ ജീവിത ചര്യയിൽ ചെലുത്തിയിട്ട ള്ളതും ക്ഷേത്രാരാധനയിലൂടെ ഈ തന്ത്രശാസ്ത്രമാണെന്നും കാ

ണാൻ പ്രയാസമില്ല. ''എവിടെ മണിനാദം കേരംക്കുന്നവോ എവിടെ ധൂപദീപാദികളം ചന്ദനത്തിരികളം കത്തിക്കുന്നുവോ അവിടെയെല്ലാം അടിസ്ഥാനപരമായി നാം തന്ത്രശാസ്ത്രസി ദ്യാത്തിയായ സർ ജോൺവുഡ്റോഫ് അനസൂരിക്കുന്നത്ത് വെറുതെയല്ല. ഇത്രയധികം പരപ്പും ആഴവം നിറഞ്ഞ തന്ത്ര സിദ്ധാന്തങ്ങളിലൂടെ ക്ഷേത്രവം ക്ഷേത്രാരാധനയം തന്മൂലം ജനജീവിതവും എങ്ങിനെ ചിട്ടപ്പെടുകയും ഉയരുകയും ചെയ്യു ന്നുവെന്നത്ത് രസാവഹമായ ഒരു പഠനമായിരിക്കും.

#### ഭാരതിയ ജീവിതത്തിന്റെ കേന്വ്ദബിന്ദു

അഞ്ങനെ ഭാരതഭൂമിയും ജനതയും സംസ്ഥാരവും അനശ്ച രമായ ഒരു പാരമ്പര്യത്തിൻെറ കേദാരമാണെങ്കിൽ അതിൻെറ സവിശേഷതക≎ എന്തെല്ലാമെന്ന് ചിന്തിക്കുന്നതു് പ്രസക്ത ആദ്ധ്യാത്മികം മാത്രമായിരുന്നു മാണ°. നൂറു ശതമാനവും ഈ പാരമ്പര്യമെന്നും ഇവിടുത്തെ ആളുക⊙ ഭൗതികപരോഗതി യിൽ തീരെ പരാങ്മുഖരായിരുന്നുവെന്നും പറയുന്നതു് ചരി [ത സത്യമാവുകയില്ല. വൈദേശികമായ ഒട്ടനേകം ആക്രമണ ങ്ങരംക്ക് ശക്തമായ തിരിച്ചടി നൽകാനം - ഒരായിരം വർഷ ങ്ങാംക്കു മുമ്പുവരെ തെക്കു കിഴക്കൻ ഏഷ്യയിൽ മാത്രമല്ല മററു പലയിടങ്ങളിലും പടർന്തപിടിച്ച ഒരു മഹാസാംസ്ഥാരിക സാ മ്രാജ്യത്തെ സൃഷ്ടിക്കുവാനം ഈ രാജ്യത്തിന് കെൽപുണ്ടായിരു ന്നു. അത്യുന്നതങ്ങളായ ആദ്ധ്യാത<sup>ം</sup>മിക ദർശനങ്ങളോടൊപ്പം സംഗീത സാഹിത്യശില്പാദി കലകളം ഒട്ടവളരെ ഭൗതികശാസ്ത ങ്ങളം യുദ്ധശാസ്ത്രവം എന്തിനേറെ ഭോഗശാസ്ത്രംപോലം ചില ഘട്ടങ്ങളിൽ അത്ഭ്രതാവഹമായ വികാസം പ്രാപിച്ചിരുന്നു. ഭൗതികാവശ്യങ്ങളെ ഭാരതം നിരാകരിച്ചവെന്ന° പറയന്നതിന പകരം ഐഹികമായ ഉൽകർഷവം കറച്ചുകടി മൻതുക്കം കൊ ടുത്തുകൊണ്ടുള്ള നിശ്രേയസാഭ്യന്നതിയും സമഞ്ജസമായി സ മ്മേളിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഒരു ജീവിത രീതിയാണ° ഇവിടെ ആവി ഷ'കരിക്കപ്പെട്ടതെന്ന് പറയുന്നതായിരിക്കം ശരി. മനഷ്യ വഗ്ഗത്തിൻെറ് സനാതന ലക്ഷ്യങ്ങളായി ധമ്മാർത്ഥ കാമമോ ക്ഷ്ങളാകുന്ന ചതുർവിധ പുരുഷാർത്ഥങ്ങളെയാണല്ലോ ഇവി ടെ അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്നതും. സനാതനമായ പ്രാപഞ്ചിക നിയമങ്ങാക്കനുസൃതമായ ധർമ്മത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ തന്നെ അർത്ഥകാമങ്ങളെ ഭുജിച്ച് പരമപുരുഷാർത്ഥമായ മോ ക്ഷത്തിലേക്കും നീങ്ങണമെന്നതന്നെയായിരുന്നു ഭാരതീയമതം. അതിനനുസ്തമായ വ്യവസ്ഥയായിരുന്നു . **ഇവിടെ** ആവിഷ<sup>്</sup>ക

രിക്കപ്പെട്ടതും. ഭാരതീയ ജീവിതത്തിന്റെ ഈ പ്രവാഹദിശ മനസ്സിലാക്കിയാൽ മനുഷ്യനിൽനിന്നും വികാസം പ്രാപിച്ച° ഈശ്∙്രുാവസ്ഥയെന്ന മോക്ഷ പദവിയടെ അനഭ്യതിയാണ്° ഇവിടെ വൃക്തിയുടേയും ജീവിതത്തിന്റേയും അന്തിമലക്ഷ്യ ചായി അംഗീകരിച്ചിരുന്നതു<sup>ം</sup> എന്നു കാണാൻ കഴിയും. ഭാരതി യജീവിതം ഈ കേന്ദ്രബിനുവിന് ചുററുമായിട്ടാണ് കറങ്ങി യിരുന്നതെന്നും ഇനിയും ഇതിനു ചുററുമായി തന്നെയാണ് അ തിശക്തമായി കറങ്ങുവാൻ പോകുന്നതെന്നും സൂക്ഷൂദ്ദക്കുകയക്ക് മനസ്സിലാക്കാൻ വിഷമമില്ല. ഈ മൗലിക പ്രേരണയെ തിര സ്കരിക്കുന്ന വൈദേശിക മതങ്ങളം വൈദേശിക ആശയങ്ങ ളം ഏറെക്കാലം യത്നിച്ചിട്ടം ഇവിടെ വേരുന്നിയിട്ടില്ലെന്ത് തത്തദാശയങ്ങളുടെ പ്രയോക്്താക്ക≎ തന്നെ സമ്മതിച്ചകഴി ഞ്ഞിട്ടണ്ട°. ഭാരതീയ ജീവിതത്തിൻെറ സാംസ്കാരികവും ശാസ്ത്രീയവും കലാപരവും സാമൂഹ്യവും ഭരണപരവും രാഷ്ട്രീയ വം മറേറതു വിധത്തിലുള്ളതുമായ എല്ലാ പ്രസ്ഥാനങ്ങളും പ്ര ചോദനം കൊള്ളന്നതും വികാസം പ്രാപിക്കുന്നതും അന്നം ഇന്നും ഈ കേ്ന്ദ്രബിന്ദുവിനെ ആധാരമാക്കി തന്നെയാണ്. സിനിമാഗാനങ്ങളിൽപോലും ഇതിൻെറ പ്രതീകാത്മകത്വം ശക്തമായി പ്രതിധചനിക്കുന്നതു് ഇന്നും നമുക്കു് കേ⊙ക്കാൻ കഴിയും. നമ്മെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ഇതു വെറും ഒരു തത്വ ശാസ്ത്രമോ ദർശനമോ അല്ല. പ്രത്യത ജീവിതത്തിൻെറ അഗാ ധതലങ്ങളിൽപോലം ശക്തമായ ചലനങ്ങളെ സൃഷ്ടിച്ച് സമൂ ഹത്തിൽ ഊജ്ജസ്വലമായൊരു മാർഗ്ഗദർശനം കൊടുക്കുവാൻ കെൽപുള്ള ചൈതന്യാത്മകമായ ഒരു വിചാരധാര കൂടി യാണം.



# ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാനമായ തന്ത്രശാസ്ത്രം . ഒരു വിഹഗവീക്ഷണം

#### വൈദികമായ ഉറവിടം

 ${f \underline{99}^9}$  ചിന്താസരണിയുടെ കാണപ്പെടുന്ന ഉറവിടം അനാദിയെ ന്നു വിശേഷിപ്പിക്കുന്ന വേദങ്ങ**െ** തന്നെയാണ്. ത്തിന്റെ നമുക്കനുഭവവേദ്യമായ ബാഹ്യതലത്തിൽ നിന്നും ഊളിയിട്ട് ആഴങ്ങളിലേക്കിറങ്ങി പരമമായ സത്യത്തിനെറ മുഖത്തു നോക്കുമ്പോയ ഉളവാകുന്ന വാചാമഗോചരമായ ദിവ്യാ നഭ്രതിയുടെ ചില വെളിപാടുകളാണവ. ആ ആശയങ്ങളിൽ മാത്രമല്ല, വാക്ഷകളിലും സ്വരങ്ങളിൽപോലും ശക്തിക⇔ ഒളിഞ്ഞുകിടപ്പുണ്ട°. മന്ത്രബ്ബാഹ്മണങ്ങ⊙ എന്നം° അറിയപ്പെടുന്ന സംഹിതാഖണ്ഡവം ബ്രാഹ്മണങ്ങളം അടങ്ങി യതാണ<sup>ം പ</sup>വേദങ്ങ⊙ എന്ന° പ്രമാണമുണ്ടെങ്കിലും ഉ്പനിഷ<u>ത്ത</u> കളം വേദഭാഗങ്ങരം തന്നെയാണ്∙ ഋക്ക്യജുസ്സാമാഥർവ ണാദി ചതുർാവദങ്ങളിലുമായി ഒട്ടനേക∙ ഉപനിഷത്തുക∞ ഉണ്ടെങ്കിലും 168 എണ്ണം അതിൽ വിശേഷമായി പറയപ്പെടു പരമസതൃത്തെപ്പററിയുള്ള ജ്ഞാനത്തിനു' പുറമെ ആ സ തൃത്തെ സ്വന്തം അന്ഭ്രതിയിൽ ആവിഷ'കരിച്ചെട്ടക്കാനള്ള ഒട്ടനേകം സാധനാ പദ്ധതികളുടെ വിവരണവം ഉപനിഷ<u>ത്ത</u>ക പൗരാണിക യുഗാന്തരങ്ങളിൽ ധ്യാനമനനപ്രധാന ങ്ങളായിരുന്നു ഈശ⊿രോപാസനയുടേതായ മാർഗ്ഗങ്ങരം. കാല ക്രമത്തിൽ മനുഷ്യൻെറ പരിണാമഗതിയിൽ അവൻെറ കഴിവു കരം കറഞ്ഞുവന്നപ്പോരം യജ്ഞകണ്ഡത്തിലെ അഗ്നിയായി ത്തീർന്നു ഈശ്വരോപാസനയുടെ പ്രതീകം. അങ്ങനെ യജ്ഞ വിധികളം വേദഭാഗമായി വർത്തിച്ചു. വിരാട്പുരുഷൻ, അ ഭിതി, രാത്രി, ഉഷസ്സ്, ഇന്ദ്രൻ, അഗ്നി, വരുണൻ, മിത്രൻ <u>ത</u>ട ഞ്ഞി **ഒട്ടനേകം ദേവതകളം പ്രാപഞ്ചിക ശക്തികളടെ** പ്രതീക താം വഹിച്ച് വേദങ്ങളിൽ അണിനിരന്നിട്ടണ്ട്. വൈദികസ്ത ക്തങ്ങളുടെ നിഷ<sup>്</sup>കർഷമായ ഉച്ചാരണത്താൽ ആ വക ശക്തിക

ളെ ആവാഹിക്കവാനം ഹവന സ്തോത്രാദികളാൽ അവയെ പ്ര സാദിപ്പിക്കവാനം തന്നിമിത്തം ഭൗതികങ്ങളും ആദ്ധ്യാത്മിക ങ്ങളുമായ നേട്ടങ്ങഠം കൈവരിക്കവാനം ആ യുഗത്തിൽ നമ്മുടെ പൂവ്വികർക്ക് കഴിഞ്ഞിരുന്നു. കാലപ്രവാഹത്തിൽ അത്തരം ആരാധനാ രീതികഠം മൃതപ്രായങ്ങളായെങ്കിലും പഴയ യജ്ഞ ങ്ങഠം അതേപടി ഇന്നും ദർല്ലഭം ചിലയിടങ്ങളിൽ ആചരിച്ചു വരാറുണ്ടല്ലോ. അശ്വമേധം, അതിരാത്രം, ആപോര്യാമം, വാ ജപേയം, അഗ്നിഷ്ടോമം, എന്നിങ്ങിനെ ദിവസങ്ങളോളം മാത്ര മല്ല, വർഷങ്ങളോളം നീണ്ടുനിൽക്കുന്ന അത്തരം യജ്ഞങ്ങഠം വൈദിക ഉപാസനാ പദ്ധതിയിലെ പ്രധാന ഭാഗങ്ങളായി രുന്നു.

#### യോഗശാസ'[തപരമായ അടിസ'ഥാനം

യജ്ഞത്തിൻേറതായ കമ്മപദ്ധതിയുടെ രഹസ്യം ഇത്ത രുണത്തിൽ അറിയുന്നതു<sup>ം</sup> ഒരാവശ്യമാണ<sup>ം</sup>∙ മനുഷ്യൻെറ സ്ഥൂ ലസൂക്ഷൂാദിദേഹങ്ങളിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ഈശചരീയ ചൈത ന്യത്തിൻെറ ക്രമത്തിലുള്ള ജാഗരണം അഥവാ ആളിക്കത്തി ക്കൽ ആണല്ലോ ആദ്ധ്യാത്മിക സാധനയുടെ ഉള്ളടക്കം. അങ്ങ നെ ആ ചൈതന്യം പൂണ്ണമായി സ്ഫുരിക്കുമ്പോാ നാം ഈ ശചരതചം പ്രാപിക്കുകയും അഭൗമമായ ശക്തിയുടെ കൈകാര്യകർ ത്തുത്വം നമുക്കു് സാധിക്കുകയും ചെയ്യും. മനഷ്യനെ ഈശചര പദവിയിലേക്ക<sup>്</sup> ഇങ്ങനെ ഉയത്തുക എന്നതായിരുന്നു ഭാരതീയ വിചാരധാരയുടെ മുഖ്യാംശമെന്ന് മുമ്പെ പറഞ്ഞുവല്ലോ. ശക്തി ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്നതു<sup>ം</sup> മനഷ്യന്റെ സൂക്ഷൂദേഹത്തിൽ മൂലാ ധാരമെന്ന ഏററവും താഴത്തെ ചക്രത്തിലാണെന്നും ആ ചക്രം സ്ഥൂലദേഹത്തിൽ ഗുദലിംഗങ്ങളുടെ അന്തരാളഭാഗത്തോട്ട് ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു എന്നും പൗരാണിക ഭാരതീയ ഋഷിക⊙ മനസ്സിലാക്കിയിരുന്നു. പ്രാണായാമ ധ്യാനാദിപ്രക്രിയകളുടെ സഹാ്യത്തോടെയാണ′ മൂലാധാരത്തിൽനിന്ന′ ആ കണ്ഡ്ലി നീശക്തിയെ ഉണത്തേണ്ടത്ര<sup>ം</sup>. സുഷുമ<sup>ം</sup>നാന്തരാളത്തിലൂടെ ഉപരിചക്രങ്ങളെ ഭേദിച്ചുകൊണ്ട<sup>്</sup> ആ ശക്തി ശിരസ്സിലുള്ള സ ഹസ്രാരപത്മത്തോളം ഉയന്നാൽ മനഷ്യർ സാധാരണ വിഹരി ക്കാറുള്ള ഭൗതികമായ ബോധതലത്തിൽനിന്നും ഉയന്നു പ്രപഞ്ച ത്തിൻെറ ഉറവിടമായ പരമസത്യം വിഹരിക്കുന്ന തലത്തിലെ ത്തുകയായി. അതിനിടയിൽ വിവിധങ്ങളായ കാഴ്ചപ്പാടുകളും അനഭ്യതുകളം ഉണ്ടാവുക മാത്രമല്ല; നിരവധി കഴിവുകളം സി ദ്ധികളം നമുക്ക<sup>്</sup> സ്വാധീനമാകുക<u>ക</u>ടി ചെയ്യും. മൂലാധാരചക്ര ത്തിൽിനന്നും ഉണന്തപൊങ്ങുന്ന കുണ്ഡലിനീ ശക്തിയെ തന്നെ

യാണ' വൈദിക യജ്ഞകണ്ഡത്തിൽ നിന്നമുയരുന്ന അഗ്നിപ്ര തീകാത്മകമായി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യന്നത്ര°. നമ്മുടെ ജീവാ തമാവിനെ കൈപിടിച്ച് മന്നോട്ട് കൊണ്ടപോകുന്ന പുരോഹി തനായി ആ അഗ്നിയെ സൂതിച്ചുംകാണ്ടു തന്നെയാണ് ഋഗ്വേദം ആരംഭിക്കുന്നതു്. (അഗ്നിംഈളേ പുരോഹിതം യജ്ഞസ്യദേവ മൃതചിജം, ഹോതാരം രത്നധാതമം എന്ന ഒന്നാം സൂക്തത്തിന്റെറ അത്ഥകല്പന ചെയ്താൽ ഇതു വിശദമാകം.) സ്ഥൂലമായ അത്ഥ മല്ല വേദങ്ങാംക്കുള്ളത്. അതിനെറ സൂക്ഷ്യാത്ഥ വിചാരം അര വിന്ദയോഗിയം അദ്ദേഹത്തിൻെറ ശിഷ്യനായ ശ്രീ കാപാലി ശാസ്ത്രികളം ചെയ്തിട്ടുള്ളതു് ഈ തരത്തിൽ യോഗപരവും രഹ സ്യാത്ഥദ്യോതകവുമായ വിധത്തിൽ ആണ്. ഇതു ബാഹ്യാ ഗ്നിയായിട്ടല്ല ആന്തരികമായ കണ്ഡലിനുത്ഥാപനത്തിൻെറ പ്രതീകമായിട്ടാണ്. അങ്ങനെ കണ്ഡലിനീത്രപമായ അഗ്നിയെ പ്രതീകമാക്കിയാണ് വൈദികകാലത്ത്യ് യജ്ഞത്രപേണ പ്രാ പഞ്ചികശക്തികളെ പ്രസാദിപ്പിച്ചിരുന്നതും മനഷ്യരുടെ ഉപ യോഗത്തിനായി സ്വാധീനിച്ചിരുന്നതും.

## വൈദിക ചിന്തയുടെ താന്ത്രികമായ ആവിഷ<sup>ം</sup>കരണം

കാലക്രമത്തിൽ യുഗപരിവത്തനങ്ങളോടെ മനുഷ്യരുടെ കഴിവുകരം വീണ്ടം കുറഞ്ഞുപോയി. അഞ്ജിനെ കലിയുഗമാക മ്പോഴേക്ക് വൈദികമായ ഈ ആരാധനാ സമ്പ്രദായം താന്ത്രി കമാർഗ്ഗങ്ങളായി പരിണമിക്കുകയാണുണ്ടായതു<sup>ം</sup>. വൈദികവും താത്രി്ക്വുമായ സമ്പ്രദായങ്ങ∞ വിഭിന്നങ്ങളും പലപ്പോഴം പരസ്സരവിരുദ്ധങ്ങളമായ ചിന്താഗതികളെയാണ്° പ്രതിനിധാ നം ചെയ്യുന്നതെന്നും അവക്ക് ആര്യൻ—ദ്രാവിഡർ ,എന്നിങ്ങനെ വർഗ്ഗപരമായ അടിസ്ഥാനങ്ങ≎ം ഉണ്ടായിരുന്നുവെന്നും ചില പണ്ധിതന്മാർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നതു് ഇവിടെ വിസൂരിക്കുന്നി ആ വാദഗതി സമ്മതിക്കുകയാണെങ്കിൽതന്നെയും ഈ രണ്ടു വിചാരധാരകളം വേർതിരിക്കുവാൻ വയ്യാതെ ഒന്നായി ഉരുകി ചേരുകയാണ് ചെയ്തതെന്ന് പറയേണ്ടിവരും. പക്ഷെ വെറും സ്ഥൂലമായ അത്ഥകല്പനയല്ലാ വേദത്തിനുള്ളതു് എന്നു മനസ്സിലാക്കുന്ന സൂക്ഷൂചിന്തകന്മാക്ക് പിൽക്കാലത്തെ പല താത്രികസങ്കല്പങ്ങളും വേദത്തിൽനിന്നും ഉരുത്തിരിഞ്ഞതാണെ ന്ന<sup>്</sup> കാണവാൻ പ്രയാസമില്ല. രണ്ട സമ്പ്രദായങ്ങളുടേയും അടിസ്ഥാന ചിന്താഗതി കണ്ഡലിനീ യോഗം തുടങ്ങിയ ആ ദ്ധ്യാത്മികരഹസ്യങ്ങ⊙ തന്നെ ആയിരുന്നു എന്നതും വ്യക്തമാ ണ്. പല ഉപനിഷത്തുകളം വേദസൂക്തങ്ങളം ഇതിനപോൽ

ബലകങ്ങളാണ്ം.

വൈദിക ചിന്താസരണിയിൽ അക്ഷരങ്ങളടെ സ്പന്ദന ങ്ങാക്ക് പ്രത്യേക ശക്തിയുണ്ട് എന്നു നാം കണ്ടുവല്ലോ. ഓം, വഷ്ട്, വൌഷട്, സ്വാഹാ, തുടങ്ങി വൈദിക കമ്മങ്ങാംക്ക് ഉപയോഗിച്ചിരുന്ന ശബൃങ്ങ⊙ തന്നെയാണ° പിൽക്കാലത്താ° താന്ത്രികമായ മന്ത്രോച്ചാരണ സമ്പ്രദായത്തിലും സ്വീകരിച്ചിര ന്നതും. യജ്ഞത്തിൽ നാലും അതിലധികവും ഋത്വിക്കുകാ (പുരോഹിതന്മാർ) കൂട്ടായി ചേന്ത ചെയ്തിരുന്ന ഹവനക്രിയത ന്നെ പിൽക്കാല<u>ത്ത</u>് മന്ത്രദേവതകളെ ഉദ്ദേശിച്ച്യ് ഒരാരം മാത്രം ചെയ്യന്ന ഹോമമായി പരിണമിച്ച. ഇന്ദ്രാദി ദേവന്മാരെ പ്രാ പഞ്ചിക സൂക്ഷൃശക്തികളായി മാത്രം വേദങ്ങ⊙ പരിഗണിച്ചി ച്ചിരുന്നു. പക്ഷെ തന്ത്രകാലത്തു് ആ ദേവതകഠംക്ക് കരചര ണാദ്യവയവ സഹിതങ്ങളായ രൂപകല്പനകരം ഉണ്ടായതാണ ല്ലോ, ഓരോ മന്ത്രത്തിൻേറയും ദേവതയുടെ ധ്യാനോക്ത രൂപ മായി പരിണമിച്ചത്ര്. അതേപോലെ ഗണപതി, വിഷ്ണ, ശിവൻ, ഒർഗ്ഗ എന്നിങ്ങനെ വ്യക്തമായി ഉരുത്തിരിഞ്ഞ താ ത്രിക ദേവതകയക്ക് സമാന്തരങ്ങളായ വേദസൂക്തങ്ങയ അത തു് ദേവന്മാരുടെ ഉപാസനകളിൽ<sup>്</sup> ഇന്നും ഉപ<sup>്</sup>യാഗിച്ച<mark>വരുന്</mark>ന ണ്ട്. ശക്തിനിഗഭിതങ്ങളായ ദീർഘവൈദിക സൃക്തങ്ങള ടെ ചുവടു പിടിച്ച് മേല്പറഞ്ഞ തരത്തിലുള്ള ബീജാക്ഷരങ്ങറം ചേത്ത്° താന്ത്രിക്മന്ത്രങ≎ം ഉത്ഭവിച്ചു. ആ മന്ത്രശബൃത്തിലും തദത്ഥ് സംബന്ധിയായ ദേവതാ സങ്കല്പത്തിലും പ്രപഞ്ചത്തി ൻെറ നിയാമകശക്തിക≎ം ഉണ്ടെന്ന താന്ത്രിക ദർശനം **വൈ**ദി കഭാവനയുടെ തുടർച്ചയല്ലാതെ മറെറന്താണ്? അതു മാത്രമല്ല വേദങ്ങളിൽ അനുപേക്ഷണീയങ്ങളായ ഋഷിഛന്ദോ ദേവതാ സങ്കല്പങ്ങരം താന്ത്രിക മന്ത്ര ഉപാസനയുടേയം അംഗങ്ങളായി വൈദിക സമ്പ്രദായം, അതിൻെറ ഉള്ളടക്കം കളയാ തെ പിൽക്കാലത്ത് താന്ത്രികസമ്പ്രദായമായി പരിണമിച്ചതി ൻൊ നിരവധി ഉദാഹരണങ്ങളിൽ ചില്താണ് ഇവിടെ കൊ**ടു** ത്തിട്ടള്ളതു്.

## ആദിശക തിയുടെ പരിണാമമാണ പ്രപഞ്ചം

തന്ത്രശാസ്ത്ര സിദ്ധാന്തമനുസരിച്ച് ഈ പ്രപഞ്ചം മിഥ്യ യല്ല. നമ്മുടെ ബുദ്ധിക്കും ഭാവനക്കമെല്ലാമതീതമായി വിരാ ജിക്കുന്ന പരമാത്മചൈതന്യത്തിൽ തികച്ചും അജ്ഞാതമായവി ധത്തിൽ ഒരു ഇളക്കം അഥവാ സ്പദനം ഉത്ഭവിക്കുന്നു. ആ സ്പദ നവിശേഷത്തോടുകൂടിയ ബ്രഹ്മതത്വത്തെയാണ് ശബ്ദബ്രഹ്മ മെന്നും ആദിശക്തിയെന്നും മററും നമ്മുടെ പൂവ്വികർ വ്യവഹ രിക്കുന്നത്ര്. ആദ്യത്തെ ഈ സ്ഫോടനം ക്രമേണ ഘനീഭ്രത മായി, ''സോ f കാമയതബഹുസ്യാം പ്രജായേയം'' (അവൻ ഇച്ഛിച്ച ഞാൻ ബഹുവായി ഭവിക്കട്ടെ) എന്ന ശ്രതിവചനമന സരിച്ച് പലതായി പരിണമിക്കുന്നു. അങ്ങനെ അഹങ്കാരമായം മഹത്തത്വമായും പിന്നീട്റ് ആകാശം, വായു, അഗ്നി, അപ്പ്, പൃഥ്വി തുടങ്ങിയ പഞ്ചഭ്രതങ്ങളായും ഈ ആദിശ ക്തി പരിണമിച്ചുണ്ടായതാണ് നാമിന്ത കാണുന്ന പ്രപഞ്ചം.

''മനസ്ത്വം വ്യോമസ്തവം മരുദസി മരുത്സാരഥിരസി തവമാപസ്തവം ഭൂമി തവയിപരിണതായാം നഹിപരം തവമേവ സവാത്മാനം പരിണമയിതും വിശവവപുഷാ ചിദാനന്ദാകാരം ശിവയുവതി ഭാവേന ബിട്ടഷേ''

[നീ തന്നെ മനസ്സ്, നീ തന്നെ ആകാശം, നീ വായ്യവും വായ്യ വിൻറ സാരഥിയുമായ അഗ്നിയുമാണ്. നീ തന്നെ ആപ സ് അഥവാ ജലം, നീ തന്നെ ഭൂമി ഈ പരിണാമശ്യംഖല യിൽ നീയല്ലാതെ മറെറാന്നുമില്ല. പരമാത്മാവായ നീ തന്നെ വിശ്വവപ്സ്സായി പരിണമിക്കുന്നതിന്നായി ചിദാനന്ദാകാരമായ ശിവയുവതി (ശക്തി) ഭാവത്തെ കൈക്കൊള്ളുന്നം,] എന്ന് സൗന്ദര്യലഹരികത്താവായ ആദിശങ്കരൻ കീത്തിക്കുന്ന ഇ് ഇ പ്രക്രിയയൊണ്. അങ്ങനെ അവ്യക്തമായ ഈശ്വര ചൈതന്യം ഇന്ദ്രിയ ഗോചരമായ ഒരു രൂപം പൂണ്ടുനിൽക്കുന്ന താണ് ഈ പ്രപഞ്ചമെന്ന് വന്നുകൂടുന്നു. വേദപുരാണങ്ങളിൽ വണ്ണിക്കുന്ന വിരാട്പുരുഷ്ങൻറെ സങ്കല്ലം പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ''സഹസ്രശീർഷാ പുരുഷഃ സഹസ്രാക്ഷ സഹസ്രപാദ്''എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രതിവാക്യങ്ങളും മററും വ്യവഹരിക്കുന്നത്ന് ഈ തത്വത്തെന്നെയാണ്.

ഇങ്ങനെ ഏററവും ഭൗതികതലം വരെ അതായത്ര് ഭൂമി തത്വം വരെ ഇറങ്ങിവരുന്ന സർഗ്ഗശക്തിയുടെ പ്രഭാവത്താൽ സ്മഷ്ടമായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡശരീരവും അതിൽ അന്തര്യാകിയായി വത്തിക്കുന്ന പരമാത്മചൈതന്യവും നമ്മെ ഒരു ശരീരവും ജീവ നമുള്ള ഒരു വലിയ ജീവിയെ അന്മസൂരിപ്പിക്കുന്നു. ഈ സിദ്ധാ തമന്മസരിച്ച് പ്രപഞ്ചത്തിന് ജീവനുണ്ടു് അഥവാ ഈശ്വരനാകുന്ന ജീവൻറ ശരീരമാണ് പ്രപഞ്ചം. മാത്രമല്ല ഈ ജീവൻ പ്രപഞ്ചത്തിൻറ ഓരോ ഭാഗത്തും ഓരോ അണുവിലും തുടിക്കു ന്നുണ്ട്. ചുരുക്കത്തിൽ ജീവനില്ലാത്തതായ ഒന്നുംതന്നെ പ്രപഞ്ചത്തിലില്ല. സചേതനമെന്നും, അചേതനമെന്നും ഒരുപക്ഷെ ഇന്നത്തെ ശാസ്ത്രകാരന്മാർ വ്യവഹരിക്കുന്ന രീതിയിലുള്ള വിഭ ജനം കേവലം അശാസ്ത്രീയമാണ്. ജീവനെ തേടിക്കൊണ്ടു് ഇന്നു പോകുന്ന ജീവശാസ്ത്രത്തിൻെറ ധാർഷ്യ്യത്തോടെയുള്ള പ്ര

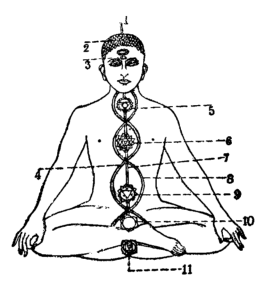
യാണം ഒരുപക്ഷെ അവസാനിക്കുവാൻ പോകുന്നത്ര° ഒരു മരു മരീചികയായിരിക്കാനിടയുണ്ടു<sup>∪</sup>. സാധാരണ രീതിയിൽത ന്നെ മനുഷ്യനും മൃഗങ്ങളും സസ്യങ്ങളുമെല്ലാം ജീവനുള്ളവയെന്നു കാണുവാൻ പ്രയാസമില്ല. ഇന്ത് ആധുനികശാസ്ത്രം ഒരു പടി കൂടെ മുമ്പെക്ടന്ന° പാറകളിലും ലോഹങ്ങളിലുംകൂടി ജീവൻെറ അവ്യക്ത സ്ഫുരണങ്ങാ കാണന്നുണ്ടെന്നു് സമർത്ഥിക്കുന്നു. ഈ നിലക്കു് മുന്നോട്ടപോയാൽ ഇന്നു നാം ജഡമെന്നു് സങ്കല്പി ക്കുന്ന എല്ലാ വസ്തക്കളിലും പ്രപഞ്ചത്തിൽ മുഴുവനായും ജീവൻ ഉണ്ടെന്ന് പൗരാണിക തത്വത്തിൽതന്നെ ആധുനികശാസ്ത്രം ചെ ന്നെത്തിച്ചേരുമെന്ന് കാണുവാൻ പ്രയാസമില്ല. പക്ഷെ വി വിധ ജീവികളിലും ജീവനെന്ന സ്ഫുരണം വ്യത്യസ്തമായ അള വുകളിലാണെന്ന മാത്രം. അങ്ങനെ പരിണാമ ശൃംഖലയിൽ ജീവൻ ഏററവും കൂടുതലായി സ്ഫുരിക്കുന്നത് മനംഷ്യനിൽ ആണ്. കല്ലായും മരമായും പുഴുവായും മൃഗമായും അങ്ങനെ സഹസ്രക്കണക്കിന് യോനികളിൽ ജനിച്ച്, ജീവിച്ച് മരിച്ച ശേഷം വളരെയേറെ വളർച്ചയെത്തിയ ഒരാതമാവിന് മാത്രമേ മനുഷ്യനായി ജനിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നുള്ളവെന്ന പുനജ്ജന സിദ്ധാന്തം ഈ വാദത്തിൻെറ ഒരു ഘടകം മാത്രമാണ്.

### പരമപദ്രപാപ്തി

മനുഷ്യനിലും ഈ ചൈതന്യം പൂണ്ണവളർച്ചയിലെത്തി യിട്ടില്ല. ബാഹ്യാഭ്യന്തരാവയവുണ്ടളുടേയും മനസ്സിൻെറ വി വിധതലങ്ങളുടേയും പൂണ്ണനിയന്ത്രണം ഇതുവരെയും അവൻറ ഇച്ചാശക്തിക്ക് വിധേയമായിക്കഴിഞ്ഞിട്ടില്ല എന്ന വസ്തത തന്നെ ഇതിലേക്ക് വിരൽചൂണ്ടുന്നുണ്ട്. അങ്ങനെ മനുഷ്യശ രീരത്തിൽ അല്പമെങ്കിലും ബോധാവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഈശവരചൈതന്യത്തെ ക്രമമായി വികസിപ്പിച്ചെടുത്ത്ത് പരമപദത്തിലെത്തിക്കുകയാണ് മനുഷ്യൻറ ജീവിതോദ്ദേശം. ഇതുതന്നെയാണ് പരമപുരുഷാത്ഥമായ മോക്ഷവും കുറിക്കുന്ന ഇ്. ആ മോക്ഷപദത്തിനുവേണ്ടി പരിശ്രമിക്കാനുള്ള വിവിധ മാർഗ്ഗങ്ങളാണ് ഇന്ന് ഹിന്ദ്യമ്മം വികസിപ്പിച്ചെടുത്തിട്ടുള്ള സാധനാമാർഗ്ഗങ്ങടാം അഥവാ ഉപാസനാ മാർഗ്ഗങ്ങടാം.

മറെറാരു രീതിയിലും മുക്തിയിലേക്കുള്ള ഈ പ്രയാണത്തെ നമുക്ക് വീക്ഷിക്കാം. ഏതൊരുതരം സാധനാമാർഗ്ഗത്തിലും അന്തർഭവിച്ചു കിടക്കുന്നത്ര് യോഗശാസ്ത്രതവങ്ങളാണ്. മന്ത്രയോഗവും ഹായോഗവും രാജയോഗവും ലയയോഗവുമെല്ലാം യോഗശാസ്ത്രത്തിൻെറ വ്യത്യസ്ത പതിപ്പുകരം മാത്ര

മാണ്. പല ഉപായങ്ങളിലൂടേയും യോഗി ചെയ്യുന്നത്ക് അവ ഒൻറ ശരീരത്തിലെ ഏററവും താഴത്തെ നിലയായ മൂലാധാരച കൃത്തിൽ മൂന്നരച്ചററായി സപ്പാകൃതിയിൽ ഉറങ്ങികിടക്കുന്ന പര മതത്വമായ അന്തരെച്ചതന്യത്തെ (ഇതിനെ കുണ്ഡലിനീശ ക്തിയെന്നും പറയും) മെല്ലെ ഉണത്തി ഉപര്യപരിയായി കിടക്കുന്ന ആധാര ചക്രങ്ങളിലൂടെ ക്രമത്തിൽ മുകളിൽ കയററി; ശിരസ്സിൽ ആയിരം ഇതളുകയ ഉണ്ടെന്ന് സങ്കൽപിക്കുന്ന സഹ സ്രാരചക്രത്തിൽ ഇരുന്നരുളുന്ന പരമശിവപദത്തിൽ യോജിപ്പിക്കുകയാണ്. ഇതുതന്നെയാണ് മുക്തി.



(1) ബ്രഹ്മരസ്ഥം (2) സഹസ്രാരചക്രം (ശിരസ്സ്) (3) ആജ്ഞ<sup>2</sup> ചക്രം (ഭ്രൂമദ്ധ്യം) (4) ഇഡാനാഡി (5) വിശുദ്ധിചക്രം(കണ്യം) (6) അനാഹതചക്രം (ഹൃദയം) (7) സുഷുമ്പാനാഡി (8) പിംഗ ളാനാഡി (9) മണിപൂരകചക്രം (നാഭി) (10) സ്വാധിഷ്ഠാനച ക്രം (ലിംഗമൂലം) (11) മൂലാധാരചക്രം (ഗുദലിംഗാന്തരാളം)

> എളപ്പമായുള്ള വഴിയെ ചിന്തിച്ചാൽ ഇടയ്ക്കിടെയാറു പടിയുണ്ട് പടിയാറും കടന്നവിടെ ചെല്ലമ്പോരം ശിവനെക്കാണാകം ശിവശംഭോ

എന്ന പഴയ കീത്തനത്തിലൂടെ നാം പ്രകീത്തിക്കുന്നത്ല് ഇതാണ്. സങ്കീണ്ണമായ, തന്ത്രശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങരം നിരവധി ഉപാസനാമാർഗ്ഗങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും അവയെല്ലാംത

ന്നെ ഈ പരമതത്വത്തിൻെറ അധികാരി ഭേദമനസരിച്ചുള്ള വ്യത്യസ്ത സാധനാമാർഗ്ഗങ്ങരം മാത്രമാണ്ം.

#### മത്രാശാസ"ത്രത്തിൻെ അടിസ°ഥാനം

നാം കാണുന്ന സൗരയ്യഥം മാത്രമല്ല, ആകാശത്തു കാണ ന്ന അനേക കോടി നക്ഷത്രങ്ങളും അവയുടെ ചുററുപാടും പല പ്പോഴം കണ്ടേക്കാവുന്ന മററു യൂഥങ്ങളുമെല്ലാം ഉയപ്പെടുന്ന അന ന്തമായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡം മനുഷ്യന്റെ അനുഭ്രതിയി<mark>ൽ ഒരു</mark> സ ത്യം തന്നെയാണ്. അങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മാണ്ഡം ഇന്നു കാണന്ന രീതിയിൽ ഉരുത്തിരിഞ്ഞു വന്നതു്, വസ്ത (Matter) വിനെറ യെല്ലാം മൂലരൂപമായിരുന്ന ആദിശക്തി (Premordial Energy) യിൽ നിന്നായിരുന്നുവെന്ന മന്ത്രശാസ്ത്രാടിസ്ഥാനം ഇന്നത്തെ ആധുനിക ശാസ്ത്ര (Modern Scientific theory) സിദ്ധാന്തത്തോട്ട് അത്ഭതാവഹമായ സാമ്യം വഹിക്കുന്ന ഒന്നാ ഈ മൂലവസ്തവിനെ ജഡമെന്നു് (inert) ഹ്രസ്വദ്രഷ്യാ വായ ആധുനിക ശാസ്ത്രജ്ഞൻ കാണുമ്പോരം ക്രാന്തദർശിയായ ഭാരതീയ ഋഷി ഈ മൂലവസ്ലവിനെ ചൈതന്യരൂപമായിട്ടാണം (consciousness) ദർശിച്ചത്ര്. ഈ മൂലവസ്തവിൻെറ പരിണാമ പ്രക്രിയയെ സർഗ്ഗപ്രക്രിയ എന്നു പറയാവുന്നതാണ°. ആദി മമായ ഈ മൂലവസ്തവിൽ അജ്ഞാതമായ ഏതോ ഒരു കാരണം കൊണ്ട് സ്ഫോട്നം ഉണ്ടാവുകയും അങ്ങനെ തരംഗരൂപിയാ യ ഊജ്ജമായി പരിണമിച്ച ആ മൂലവസ്ത ക്രമത്തിൽ പല നി ലകളിലായി ഘനീഭ്രതമായപ്പോ≎ം അതു മനസ്സായും ആകാശാ ദി പഞ്ചഭ്രതങ്ളായും പരിണമിച്ച എന്നത്രെ ആർഷ സിദ്ധാ സ്ഫോടനത്തിനു മുമ്പുള്ള ്നിശ്ചല ചൈതന്യത്തെയാ ണ് പരബ്രഹ്മമെന്ന് വേദാന്തികളം പരമശിവനെന്ന് താന്ത്രി കന്മാരും വ്യവഹരിച്ചുവരുന്നതു<sup>ം</sup>. ് സൃഷ്ടി പ്രക്രിയയുടെ ആദ്യ മായി ഉണ്ടാകുന്ന ചല്നമാണ് ഇന്നു കാണുന്ന പരിണതപ്രപ ഞ്ചത്തിൻെറ ഉത്ഭവസ്ഥാനമായ പ്രകൃതിശക്തി. ആ ശക്തി യെത്തന്നെയാണ് താന്ത്രികന്മാർ ജഗന്മാതാവെന്ന രൂപേണ പ്രകീത്തിക്കുന്നതും.

ആദിമമായി ഉണ്ടായ ഈ സ്ഫോടനം - അഥവാ ചല നം - അഥവാ സ്റ്റന്ദനമാണ് ഓങ്കാരം. അതുകൊണ്ടാണ് ഓങ്കാ രമാകുന്ന സ്റ്റന്ദന വിശേഷത്തിൽനിന്നാണ് പ്രപഞ്ചോൽപത്തി യെന്ന് ആർഷ ഗ്രന്ഥങ്ങഠം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നത്ര്. അപ്പോരം ഈ പരിണാമ പ്രക്രിയയുടെ ഏതു നിലയിൽ വത്തിക്കുന്ന വസ്തുവിൻെറയും വാസ്തവരുപം അതതിൻേറതായ ഒരു സ്റ്റദന വിശേഷമാണ് എന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. ആ സ്റ്റദനവിശേഷങ്ങരം എല്ലാം ഓങ്കാരത്തിന്റെ അംശങ്ങഠം മാത്രമാണ്. നാം കാണ ന്ന വസ്തുക്കളുടെയെല്ലാം മൂലരൂപം ഇലക്ടോൺ തുടങ്ങിയ ചൈതന്യവാഹിയായ കണങ്ങഠം (Fundamental Particles) ആണെന്നും അവസാന വിശകലനത്തിൽ ഈ കണങ്ങഠം ഓരോ ന്നംതന്നെ ഊജ്ജതരംഗ സംഘാതങ്ങളാണെന്നമുള്ള ഭൗതികശാ സൃത്തിന്റെ ആധുനിക ശാഖയായ (Wave Mechanics) ലെ സിദ്ധാന്തം മന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റേയും അടിത്തറയായി നമ്മുടെ ഋഷിവര്യന്മാർ യുഗങ്ങഠംക്കപ്പുറംതന്നെ അംഗീകരിച്ചുകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

അങ്ങനെ നോക്കുമ്പോ≎ ഏതൊരു വസ്തുവിൻേറയും കൂടുതൽ സൂക്ഷ്യമായ രൂപമാണ' തരംഗരൂപിയായ ഊജ്ജമെ ന്നു വന്നുകൂടുന്നു. അതു തന്നെയാണ് ആ വസ്തുവിൻെറ മന്ത്രം, അഥവാ സൂക്ഷൂ സ്പന്ദനം. മന്ത്രവും അതിൻെറ അത്ഥമായ വസ്ത വം ആണത്രെ നാമരൂപാദിക⊙. വസ്തുവുണ്ടെങ്കിൽ സ്പന്ദന വുമണ്ടും. അതുകൊണ്ടും സംപന്ദനമുണ്ടെങ്കിൽ, സംപന്ദനത്തെ നമുക്കു് സൃഷ്ടിക്കുവാൻ കഴിയുമെങ്കിൽ, വസ്തുവും ആവിർഭ വിക്കണം. മന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനപരമായ ഒരു പ്രമാണമാണിതും. നമുക്കു കാണുവാനും സ്പർശിക്കുവാനും കഴിയുന്ന ഭൗതികവസ്തുക്കളെ സംബന്ധിച്ചു മാത്രമല്ല ഇന്ദ്രി യഗോചരാതീതങ്ങളായ അദ്ദശ്യവസ്തുക്കളെ സംബന്ധിച്ചം അങ്ങനെയുള്ള അദ്ദശ്യജീവികളെക്കുറിച്ചും ഇതു<sup>ം</sup> പരമാർത്ഥമാ ണ്. എന്തിനേറെ പറയുന്നു, പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ വിവിധ തല ങ്ങളിൽ അതിനെ നിയന്ത്രിക്കുകയും ഭരിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹ ച്ഛക്തികളെ സംബന്ധിച്ചം (അവയെല്ലാംതന്നെ സ്വയം ആ ത്മശക്തിയം ചൈതന്യവുമുള്ളതാണെന്നും ഓക്കണം) ഇത്ര് ശരിയാണെന്ന° പറഞ്ഞേ തീത്ര. 'രം' എന്ന അഗ്നിബ്ീജമുച്ച രിച്ചകൊണ്ട് പൂജാദികഠംക്കുള്ള വിളക്കുക്ഠം ജാലിപ്പിക്കുവാൻ കഴിഞ്ഞ ഒരാളെ കണ്ടതായി തന്ത്രശാസ്ത്രത്തെ സംബന്ധിച്ച് ആധികാരികഗ്രന്ഥം രചിച്ചസർ ജോൺ വ്ഡ്റോഫ്(Sir John Woodroffe) പറയുന്നണ്ട്. കേരളത്തിലും ഇത്തരം സിദ്ധ ന്മാർ ഉണ്ടായിരുന്നതായി ഐതിഹ്യമുണ്ട<sup>ം</sup>.

#### യോഗശാസ്ത്രവും മത്രവും

മനശ്യശരീരത്തെ നമ്മുടെ പൗരാണിക ഋഷിക⇔ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൻെ സാദൃശ്യങ്ങാം മുഴവനം ഒത്തിണങ്ങിയ ഒരു പ്രതീകമായിട്ടാണ് ദർശിച്ചത്. ഈ മാനഷിക ശരീരത്തി ൻെ സ്കൂഷ്ടിയിൽ ഈശ്വരശക്തി വിവിധ തലങ്ങളിലൂടെ

ഭൗതിക ശരീരംവരെ (Physical body) ഇറങ്ങിവരുന്ന വിവി ധതലങ്ങാം ആറെണ്ണമുണ്ട്. ആദ്യത്തേത്ര്, ഭ്രൂമദ്ധ്യത്തിലുള്ള ആജ്ഞാചക്രവം, രണ്ടാമത്തേത്ര കണ്യത്തിലുള്ള വിശുദ്ധിചക്ര വം, മൂന്നാമത്തേത്ര<sup>o</sup> ഹുദയഭാഗത്തുള്ള അനാഹതചക്രവും, നാ ലാമത്തേത്ര<sup>്</sup>, നാഭിക്കുപിന്നിലുള്ള മണിപൂരകചക്രവും, അഞ്ചാ മത്തേത്ര്, ലിംഗമൂലത്തിലുള്ള സ്ഥാധിഷ്ഠാനചക്രവും ആറാമ ത്തേത്ര°, അതിനുമടിയിലുള്ള മൂലാധാരവുമാണെന്നു യോഗശാ സ്ത്രത്തിൽ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടണ്ട്°. ഈ ചക്രങ്ങ≎ ഭൗതികാവ യവങ്ങരം അല്ല സൂക്ഷ′മ ശരീരത്തിലുള്ളവയാണെന്ന° ഓക്കേ ണ്ടതുണ്ട്. കണുസ്ഥമായ വിശുദ്ധിചക്രത്തിൻെറ പതിനാറു ദളങ്ങയ 'അ' മുതൽ 'അഃ' വരെയുള്ള പതിനാറ്⁰ സ്വരാക്ഷര ങ്ങളടെ സ്പന്ദന വിശേഷങ്ങാം ഉയക്കൊണ്ടവയാണ്. അതു പോലെ ഹൃദയസ്ഥാനത്തുള്ള അനാഹതചക്രം ക, ഖ, ഗ, ഘ, ങ, ച, ഛ, ജ, ഝ, ഞ, ട, ഠ എന്നീ പന്ത്രണ്ടു വ്യഞ്ജനാക്ഷര ങ്ങളടേയും അതിനടിയിലുള്ള മണിപൂരകചക്രം ഡ, ഡ, ണ, ത, ഥ, ദ, ധ, ന, പ, ഫ എന്നീ പത്ത്ര് അക്ഷരങ്ങളുടേയും സ്വാ ധിഷ'ഠാനചക്രം ബ, ഭ, മ, യ, ര, ല എന്നീ ആറ്റ് അക്ഷര ങ്ങളുടേയും മൂലാധാരചക്രം വ, ശ, ഷ, സ എന്നീ നാലക്ഷര ങ്ങള്ടേയം, ഭ്രൂമദ്ധ്യത്തിലുള്ള ആജ്ഞാചക്രം ഹ, ക്ഷ, എന്നീ രണ്ടക്ഷരങ്ങളടേയും സ°പന്ദന വിശേഷങ്ങഠം ഉഠംക്കൊള്ളന്ന വയാണം'. ഇവയ്ക്കെലുപരി തലച്ചോറിൻെറ ഉപരിതലത്തി ലുള്ള സഹസ്രദളപത്മത്തിൽ ഈ അമ്പതും അക്ഷരങ്ങളടേയും ആവത്തനങ്ങാം വീണ്ടംവരുന്നും നാം ഉച്ചരിക്കുന്ന ഏത് ശബ്ദ വും ഈ അക്ഷരമാലക്കകത്ത്യ് ഉാപ്പെടണമല്ലോ. അങ്ങനെ യോഗപരമായ സാധനചെയ്ത് സിദ്ധിവന്നതിനുശേഷം ഇച്ഛാ ശക്തി പൂർണ്ണമായി ഉപയോഗിച്ച<sup>ം</sup> ഉച്ചരിക്കുന്നതായ ഓരോ ശബ്ദവും "അതാത്ര് ചക്രത്തിലെ അതത്ര് ദളങ്ങളെ പ്രചോ ദിപ്പിക്കുന്നവയാണംം.

#### ദേഹഭാഗങ്ങളായ

#### അഗ്നിസൂരുസോമഖണ ഡങ്ങൾ

മേൽപറഞ്ഞ തരത്തിലുള്ള സൂക്ഷ്മശരീരഭാഗങ്ങളെ മൊത്തമായി മറെറാരു തരത്തിലും വിഭജിക്കാറുണ്ടു്. അണ് ക്കളെക്കൊണ്ട് (Atoms) നിമ്മിച്ചതായ ഭൌതികഅഥവാ ആണവമായ ശരീരമാണ് നമുക്ക് ദൃശ്യമാകുന്നതു്. അതിന്തുള്ളിലും പുറത്തുമായി ഓതപ്രോതമായി പരിലസിക്കുന്ന ഊർ ജ്ജശരീരഭാഗത്തെയാണ് പ്രാണമയകോശമെന്ന് പറയുന്നതു്. ഇതിനെയും ഉരംക്കൊണ്ട് കൊണ്ട് മാനസമായ ഒരു ശരീരവും

ഉള്ളതായി നമുക്ക് അനഭവപ്പെടുന്നുണ്ട്. അതിന്നപ്പറമുള്ള അ സ്തിത്വം ഊഹ്യംമാത്രമാണ് അനുഭവവേദ്യമല്ല സാധാരണക്കാ രന്മ്. ഈ മൂന്ന് തലങ്ങളും നമ്മുടെ ഭൌതികശരീരത്തോടനു ബന്ധിച്ച് ഒന്നിൻെറ ഉള്ളിൽ ഒന്നായി നില്ലുന്നതാണ് എ കിലം ഭൌതികശരീരത്തിൽത്തന്നെ ചില ഭാഗങ്ങളായി ഉള്ള ഒരു കല്പനയും ഋഷീശചരന്മാർ കണ്ടെത്തിയിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>. മൂലാധാരം മുതൽ അനാഹതം വരെയാണ് ഈ ആണവ (atomic) മേഖല. ഇതിനെ അഗ്നിഖണ്ഡമെന്ന് പറയന്നു. അനാഹതം മുതൽ ആജ്ഞ വരെ ഊർജ്ജമേഖലയാണ് . ഇതിനെ സൂര്യഖണ്ഡമെ ന്ന<sup>ം</sup> പറയുന്നു. അതിന<sup>ം</sup>മേൽ സഹസ്രാരംവരെയും ചന്ദ്രഖണ്ഡ മായ മാനസതലമാണ്. അങ്ങിനെ മനുഷ്യൻ അഗ്നി, സൂര്യ സോമഖണ്ഡങ്ങളിൽകൂടിയം അതിനപ്പുറത്തുമായി വിരാ ജിക്കുന്നു. വേദങ്ങളിൽ പറയുന്ന ഭൂ, ഭുവ, സ്വ എന്ന വ്യാഹൃതി ശബ<sup>്</sup>ദങ്ങ⊙ ഇവയെത്നെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതും. അതിനാപ്രതേതകങളെ ബിനു വിലേക്കുള്ള നീട്ടൽ ആണ് ഭൂർളവസ്വരോം എന്ന വാക്യം. **ഓം എ**ന്ന പ്രണവവാക്യത്തിൻെറ അ, ഉ, മ് നാദം ബിന്ദുക്ക≎ എന്നിവ മിക്കവാറും ഇതിൻെറ മന്ത്രാക്ഷരങ്ങളാണെന്നു' പറ ഈ കല്പന ഏകദേശമാണെന്നു' മാത്രമെ പറയാവൂ. ശിരസ്സ് ഭാഗത്തു് അഗ്നിഖണ്ഡമായ ആണവാംശം (matter) വൃക്തമായി ഉണ്ടല്ലോ. ചതുർമ്മാനവും ബഹുമാനവുമായ് (Four dimensional & Multidimensional)ശരീരത്തെ ത്രിമാ നരൂപമായി (three dimensional) കല്പിക്കുമ്പോരം ഉണ്ടാക ന്ന ഒരു വിക്കതിമാത്രമാണിതും. 'ഏതാണ്ടം' ഈ ശരീരഭാഗ ങ്ങളായി അഗ്നി സൂര്യസോമഖണ്ഡത്തെയും അതിനം ഉപരി യായി ബ്രഹ്മരസ്രത്തേയം കല്പിക്കുന്നു. അവിടെയാണ് പര മാത്മാവ് വിരാജിക്കുന്നതു്. ഈ ഒരു കല്പന തന്ത്രയോഗശാ സ്ത്രത്തിലുടനീളം കാണാവുന്നതാണ്. ആണവവും (atomic) ഊർജ്ജപരവം (energy) മാനസികവം (mental) ആയ തല് **ങ്ങളെയാണിവ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതെന്ന**് മൊത്തത്തിൽ പറയാം.

## മനുഷൃശരീരം (ബഹ°മാണ°ഡത്തിൻെറ ഒരു കൊച്ചു പകർപ്പ°

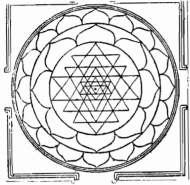
അങ്ങനെ പരിണാമചക്രത്തിൽ അതായതു് മുക്തിയി ലേക്കുള്ള ഈ പ്രയാണത്തിൽ ഒരു പ്രത്യേക നിലയിലെത്തിയ മനുഷ്യൻ ഈ കാണുന്ന ഭൗതികദേഹം മാത്രമല്ലെന്ന് വ്യക്തമാ ണല്ലോ. പാശ്ചാത്യലോകം ഭൗതിക ശരീരം മാത്രമായേ മനു

ഷ്യനെ കാണുന്നുള്ള. പക്ഷെ ഭാരതീയമായ നമ്മുടെ ആർഷപ രമ്പര ആവത്തിച്ചാവത്തിച്ച് പ്രഖ്യാപിക്കുന്നതു്, മനുഷ്യൻെറ ഏററവും പുറമേയുള്ള ഒരാവരണം മാത്രമാണ് ഈ ഭൗതികശരീ രം എന്നാണ് . അതിനുള്ളിൽ വൃത്യസ്ത സ്പന്ദനവിശേഷ ങ്ങളോടുകൂടിയ മററു സൂക്ഷുങ്ങളും സൂക്ഷുത്രരങ്ങളുമായ അനവധി ശരീരങ്ങാ അഥവാ കോശങ്ങളുണ്ടു്. അതിനെറെയെല്ലാം ഉള്ളിൽ കടന്ന° നോക്കിയാൽ മാത്രമേ ഉപാധിഭേദങ്ങ⊙ കൂടാ തെ പ്രകാശിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പരമാത്മചൈതന്യം അനുഭവ വേദ്യമാകൂ. ഏററവും ചുരുക്കത്തിൽ പറയാമെങ്കിൽ മനുഷ്യൻ എന്ന പ്രതിഭാസം മൊത്തത്തിൽ സ്ഥൂലശരീരമെന്നും സൂക്ഷൂ ശരീരമെന്നും ഏററവും ഉള്ളിൽ വിരാജി്ക്കുന്ന പരമാത്യമ ചൈ തന്യമെന്നും മൂന്നു് ഉപാധിക⇔ ചേർന്നതാണ്. നേരത്തെ പറഞ്ഞ പ്രപഞ്ചശരീരത്തിനുള്ളിലും പ്രാപഞ്ചിക ശക്തികളടെ സമാഹാരമായ ഒരു സൂക്ഷ'മ ശരീരവും അതിനുള്ളിൽ വിരാ ജിക്കുന്ന പരമാത്മാവും ഉണ്ട്. വിരാട് പുരുഷൻ പ്രപഞ്ചത്തി ൻെ സ്ഥൂലശരീരമാണെങ്കിൽ ഹിരണ്യഗർഭൻ പ്രപഞ്ചത്തി ൻെ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മശരീരവും ഈശ്വരൻ അന്തര്യാമിയായ പരമാത്മ ചൈതന്യവുമാണ്. വ്യഷ്ടിശരിരത്തിൽ ഇവ വിശ്വൻ, തൈ ജസൻ, പ്രാജ്ഞൻ എന്നീ നാമങ്ങളാൽ വ്യവഹരിക്കപ്പെടുന്നു. അങ്ങനെ മനഷ്യശരീരമാകുന്ന പിണ്ഡാണ്ഡം വാസ്ലവത്തിൽ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിൻെറ ഒരു കൊച്ച പകർപ്പുതന്നെയാണ്ം. പ്രതീ കങ്ങാം തമ്മിൽ നിഗുഢ ബന്ധങ്ങാം കണ്ടെത്തുന്ന ആദ്ധ്യാ ത്മികശാസ്ത്രത്തിൻെ വെളിച്ചത്തിൽ പ്രപഞ്ചത്തിൽ നടക്ക ന്ന ചലനങ്ങാ∞ മനുഷ്യശരീരത്തിലും, മനുഷ്യശരീരത്തിൽ നട ക്കുന്ന ചലനങ്ങ⊙ പ്രപഞ്ചശരീരത്തിലും പരസ്പരം അനുവ ത്തിക്കുമെന്നതു് സത്യമാണ്. ഇത്ര് തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ പല യിടത്തും ശാസ്ത്രീയമായം വിശദമായം വണ്ണിച്ചിട്ടുണ്ട്. പ്രപ ഞ്ചത്തേയും പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ നിയാമകശ്ക്തികളേയും സമ്പൂ ണ്ണമായി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന ശ്രീചക്രത്തിന്റെ ഓരോ **ഭാഗവം** എങ്ങനെ വ്യഷ്ടിശരീരത്തിലെ അവയവങ്ങളുമായി ബ ന്ധപ്പെട്ടകിടക്കുന്ന എന്നതിൻെറ വിശദീകരണങ്ങളാണ് ഭാവ നോപനിഷത" തുടങ്ങിയ ശ്രതിഭാഗങ്ങ∞. ലളിതമായി പറയ കയാണെങ്കിൽ

> ''ബൈന്ദവം ബ്രഹ്മ രസ്ത്രേച മസ്തകേ ചത്രികോണകം ലലാടേ ∫ഷ്ടാരചക്രം സ്യാൽ ഭ്രൂവോമ്മദ്ധ്യേ ദശാരകം ബഹിദ്ദ്ശാരം കണ്ണെസ്യാൽ മന്പശ്രം ഹൃദയാംബുജേ കക്ഷൌതു പ്രഥമംവൃത്തം നാഭാവഷ്ട ഒളാംബുജം കടൌ ദ്വീതീയ വലയം സ്വാധിഷ്ഠാനേ കലാശ്രയം മൂലേ തൃതീയ വലയം ജാനുഭ്യാഞ്ച മഹീപുരം

ജംഘേ ദ്വിതീയ ഭൂഗേഹം തൃതീയം പാദ്യുഗ്മയോ: ത്രിപുരാശ്രീ മ്മഹാചക്രം പിണ്ഡാണ്ഡാത്മകമീശ്വരി.''

എന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രപ്രസിദ്ധമായ ശ്രോകം ശ്രീചക്രത്തിലെ ബിന്ദ

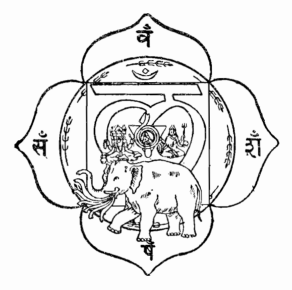


സ്ഥാനത്തേ ശിരസ്സിലെ പ്രഹ രസ്ഥമായം, ആദ്യത്തെ ത്രികോ ണത്തെ മസ്തകമായം, അതിന താഴെയുള്ള അഷ്ടാര ചക്രത്തെ ലലാടസ്ഥാനമായം, അതിന താഴെയുള്ള അന്തർ ദശാരത്തെ ഭ്രൂമദ്ധ്യസ്ഥാനമായം (ആജ്ഞാ ചക്രം), ബഹിർദ്ദശാരത്തെ ക ണുമായം (വിശുദ്ധിചക്രം), അ തിനതാഴെയുള്ള ചതുർദ്ദശാരത്തെ എടയസ്ഥാനമായം (അ

നാഹതചക്രം), അതിനുതാഴെയുള്ള പ്രഥമവ്വത്തം കുക്ഷിയായും അതിലുള്ള അ്ഷ്യദളപത<sup>്</sup>മം നാഭിസ്ഥാനമായം (മണിപുരകം) താഴെയുള്ള ദ്വിതീയവൃത്തം അരക്കെട്ടായും അതിലുള്ള ഷോഡ ശദളചക്രത്തെ സ്വാധിഷ്ഠാനമായും, അതിനുതാഴെയുള്ള തുതീയ വലയം അഥവാ വൃത്തം മൂലാധാരസ്ഥാനമായും, ഭൂപുരത്തിലെ ഒന്നാം ചതുരശ്രം മുട്ടകളായും, രണ്ടാം ചതുരശ്രം കണങ്കാലുക ളായം, മൂന്നാം ചതുരശ്രം പാദങ്ങളായം അന്വയിപ്പിച്ചിരിക്ക ന്നതു' ശ്രദ്ധേയമാണ'. ചുരുക്കത്തിൽ നിവന്നറിൽക്നേ മന ഷൃശരീരംതന്നെ ത്രിമാനരൂപിയായ (Three dimensional) ശ്രീചക്രം അഥവാ മേതചക്രവും, മന്ത്രശാസ്ത്രപ്രതിപാദിതങ്ങളാ യ മിക്ക ചക്രങ്ങളം ഈ വിധത്തിൽ ബ്രഹ്മാണ്ഡ ശരീരമായും, അതേ കാരണംകൊണ്ട് മനഷ്യശരീരമായം അന്വയിക്കപ്പെട്ടി അതിനാൽ ഇതേപോലെയുള്ള ചക്രങ്ങാം അഥവാ തന്ത്രഭാഷയിൽ പറയുകയാണെങ്കിൽ 'യന്ത്ര'ങ്ങരം, ശാസ്ത്രീയമാ യി പിഴതീ<u>ത്ത്</u> വരച്ച<sup>ം</sup>, അതിൽ അത<u>ത</u> മുത്തികളടെ പ്രത്യേക സ<sup>ം</sup>പന്ദന വിശേഷങ്ങളായ മന്ത്രാക്ഷരങ്ങളെ ഉപയോഗിച്ചകൊ ണ്ട° ചെയ്യുന്ന താന്ത്രികങ്ങളായ ആരാധനാക്രമങ്ങ⊙ ഉണത്തുന്ന നിഗുഢ ശക്തിക്⇔ ആരാധകനായ മനഷ്യനം° അതിഭവഗ ത്തിൽ അനഭവവേദ്യങ്ങളാകുന്നു.

#### മന്ത്രസ°പന°ദനങ്ങളുടെ സവിശേഷത

ഹ്രീം, ക്രീം, ക്രീം, ശ്രീം തുടങ്ങിയ അനവധി ബീജാ ക്ഷരങ്ങളുടെ ശാസ്ത്രീയവിധിയനുസരിച്ചുള്ള സംഘാതമായിരി ക്കും ഓരോ മന്ത്രവും. പ്രഥമദ്ദഷ്യിയിൽ അർത്ഥഇന്യമെന്ന് തോന്നാവുന്ന ഈ അക്ഷരങ്ങരം ലിപികളല്ല, അവയുടെ ഉച്ചാരണ മാത്രയിൽ ഉളവാകന്ന സ്പന്ദനവിശേഷങ്ങരം ആണ്. മനുഷ്യൻ ഈ വക അക്ഷരങ്ങളെ ഉച്ചരിക്കുമ്പോരം നമ്മുടെ തൊണ്ടയിലുള്ള ശബ്ദകോശത്തിലെ പേശികരം ചലിക്കുക യും നമ്മുടെ ചുററുപാടുമുള്ള വായുമണ്ഡലത്തിൽ താദ്ദശ്യങ്ങളാ യ സ്പന്ദനങ്ങരം സൃഷ്ടിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതാണ് നാം കേ രക്കുന്ന 'വൈഖരി' ശബ്ദം. പക്ഷെ ഇതിനമുമ്പും ശബ്ദ ത്തിന് അവസ്ഥാവിശേഷങ്ങരം ഉണ്ട്, ഈ പേശികരം ചലി



1. മൂലാധാര ചക്രം

കണമെങ്കിൽ അതിൻെറ ചലിപ്പിക്കുന്ന നാഡികളിലൂടെ ഒഴു കിയശക്തി (nerveus force)യിൽ ഈ ചലനവിശേഷങ്ങരം കാണണമല്ലോ. അങ്ങനെ നാഡികളിലൂടെ ഒഴുകുന്ന പ്രാണ ശക്തിയുടെ ചലനങ്ങരം 'മദ്ധ്യമാ' ശബ്ദമെന്ന് പറയുന്നു. മനസ്സിൽ ഈ ശബ്ദങ്ങരം സാക്ഷാൽക്കരിക്കപ്പെട്ടുകഴിഞ്ഞ ശേഷമേ, നാഡികളിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന ശക്തിവിശേഷ വും, പേശികളിൽ സ്പന്ദിക്കുന്ന ശക്തിയം സംജാതമാക കയുള്ള. അക്ഷരത്തിൻറെ മാനസിക സ്പന്ദനത്തെ പശ്യത്തി എന്നും അതിനംമുമ്പുള്ള പരാവസ്തുവിൽ ഉണ്ടാകുന്ന സ്പന്ദനത്തെ 'പരാ' എന്നം തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ വ്യവഹരി

ക്കുന്നു. അപ്പോരം ഏതെങ്കിലും ഒരക്ഷരം ഉച്ചരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ നമ്മുടെ പുറമെയുള്ള വായുമണ്ഡലത്തിൽ മാത്രമല്ല ചലനവി ശേഷങ്ങരം ഉത്ഭവിക്കുന്നും. സൂക്ഷൂവും സൂക്ഷ്മതരവുമായ പ്രപഞ്ചഭ്രതങ്ങളിലും ഈ ചലനവിശേഷങ്ങരം ആവിഷ്ക്കരിക്കപ്പെടുന്നുണ്ടു്. ആവക സൂക്ഷ്മചലനങ്ങരം പ്രവർത്തിക്കുന്നിടത്തു തന്നെയാണ് മന്ത്രദേവതയുടെ പ്രവർത്തനസ്ഥാനവും. ഉപാസനചെയ്ത് ഇച്ഛാശക്തിക്ക് ദാർഢ്യംവന്ന ഒരു സാധക്രശ് അവൻറെ സോച്ഛപോലെ ഈ വക ചലനങ്ങരം ഉല്ലാ

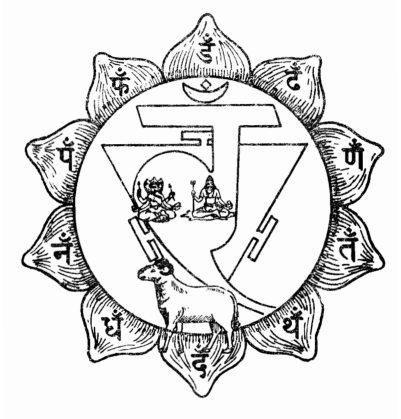


2. സ്വാധിഷ്മാന ചക്രം

ദിപ്പിക്കുവാനും സോദ്ദേശം പ്രക്ഷേപിക്കുവാനും കഴിയുന്നതാണും. മന്ത്രദേവതകളെ വരുത്തി സോച്ഛപോലെ മാ[ന്തികൻ പ്രവർത്തിപ്പിക്കുന്നു എന്നു പറയുന്നതു് ഈ പ്രക്രിയമ്പേയാണ്ം.

## തന്ത്രമന്ത്രയുടും സാധനാപദ്ധതികളും

ത്രരമെന്നാൽ മന്ത്രമല്ലാതെ മറെറന്തോ ആണെന്നു നമ്മുടെയിടയിൽ ഒരു ധാരണയുണ്ടും. വാസ്തവത്തിൽ മേൽ പറഞ്ഞതരത്തിൽ ഉരുത്തിരിഞ്ഞ ഉപാസനാസസ്രദായങ്ങളുടെ ഭണ്ഡാകാരത്തെയാണം തന്ത്രമെന്നു് പറയുന്നതും. അതിൻെറ മുഖ്യാംശം മ[ന്തംതന്നെ. ദേവതകളുടെ അതായതു് പ്രപഞ്ച ത്തിൻെ നിയമകേശക്തികളുടെ അഥവാ ശുദ്ധസ്പന്ദനത്തി ൻെ തനി പ്രതിരൂപങ്ങളാണ് മ[ന്തങ്ങഠം. ആ മ[ന്തസ്പ ന്ദനങ്ങഠംക്ക് ത്രികോണ വൃത്തചതുരശ്ശാത്മകങ്ങളായ ക്ഷേത്ര ഗണിതപ്രതീകങ്ങഠം കൊടുക്കുകയാണെങ്കിൽ അവ യ[ന്തങ്ങ



3. മണിപൂരക ചക്രം

ളായി. മന്ത്രം ദേവതയുടെ സൂക്ഷ്മര്യപമാണെങ്കിൽ യിത്രം ദേ വതയുടെ തനതായ സ്ഥൂലാകാരമാണ്. അവയുടെ മനുഷ്യ രൂപ കല്പനകരം മാത്രമാണ് ധ്യാനോക്തര്യപങ്ങരം. മിത്ര വം യിത്രവും നിവ്വചിക്കപ്പെട്ടുകഴിയുമ്പോരം ഈ മിത്രത്തി ഒൻറ പ്രയോഗപരമായ സാങ്കേതികശാസ്ത്രത്തെ തിത്രമെന്ന് പറയുന്നു. വളരെ വിപുലമായ ഒരു സാങ്കേതിക പദ്ധതി തന്ത്ര ശാസ്ത്രം—അഥവാ മ[ന്തശാസ്ത്രം—ആവിഷ്കരിച്ചെടുത്തിട്ടുണ്ട്. അക്ഷരസ്പന്ദനങ്ങളുടെ രഹസ്യവും ആസനപ്രാണായാമാദി ഹായോഗപദ്ധതികളും കണ്ഡലിനൃത്ഥാപനം സഹസ്രാര ത്തിൽനിന്നുള്ള അമ്ലതവർഷണം തുടങ്ങിയ ലയയോഗസാധ

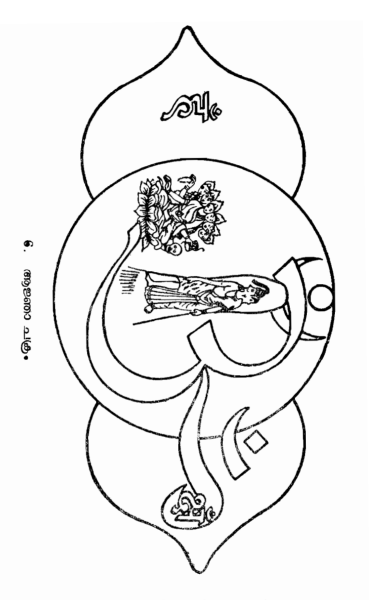


നയും പ്രത്യേകസ്ഥാനങ്ങളിൽ മനസ്സിനെ കേ[ന്ദ്രീകരിച്ച് നി ത്തുന്ന ധാരണാധ്യാനസമാധികളാകുന്ന രാജയോഗമാർഗ്ഗങ്ങളും സമഞ്ജസമായി സമ്മേളിപ്പിച്ചെടുത്ത ത[ന്തസാധനാ പദ്ധതി കരം സുന്ദരങ്ങളും ക്ഷിപ്രഫലദായികളും ആണെന്ന് അനുഭവ ജ്ഞന്മാക്ക് പറയുവാൻ കഴിയും. അതു മാത്രമല്ല തന്ത്രസാധ നയിൽ ആദ്യമായി വ്യാപരിക്കുന്നവരുടെ സൗകര്യത്തിന് വേണ്ടിയുള്ള പൂജാപദ്ധതികളും താ[ന്തികമായ ഒരാവിഷ് കരണം മാത്രമാണ്. ആ പൂജയിൽ താ[ന്തീകയ[ന്തങ്ങളും ധ്യാനോക്തരൂപങ്ങളുടെ ആകൃതിയിൽ കൃത്യമായി പണിത വീഗ്രഹങ്ങളും ഉപയോഗിക്കുന്നും പുഷ്പവും, ധൂപദിപാദി കളം, ചന്ദനവം, വെള്ളവം, നിവേദ്യങ്ങളം ശംഖും മണിയ മായി ഒട്ടനേകം സാങ്കേതിക ഉപകരണങ്ങളം പൂജയ്ക്ക് ആ വശ്യമുണ്ട്. പക്ഷെ പൂജ ഏററവം താണപടിയിലുള്ളതാണ്. അതു് ജപത്തിലേക്കും ധ്യാനത്തിലേക്കും അന്തിമമായി സമാധിയിലേക്കുമാണ് നമ്മെ നയിക്കുന്നതെന്ന് മനസ്സിലാക്കു മ്പോരം കമ്മഭക്തി രാജജ്ഞാനയോഗങ്ങളം ത്രതമാഗ്ഗത്തിൽ സുന്ദരമായി സമ്മേളിച്ചിട്ടുള്ളത് കാണുവാൻ കഴിയും. സാങ്കല്പികമായി കണ്ഡലിന്യത്ഥാപനം ചെയ്യ് പഞ്ചഭ്രതങ്ങളുടേ

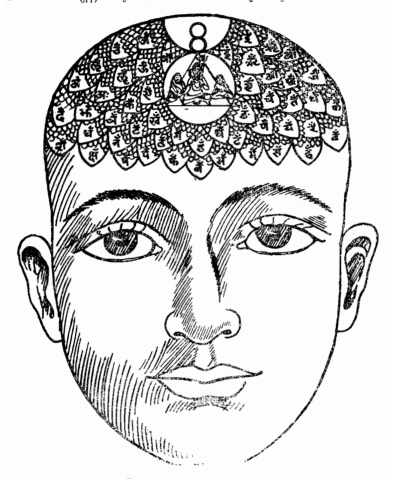


5. വിശൃദ്ധി ചക്രം

യം [കമമായ സംഹാരം സാധിച്ച' ദ്യഷ്കർമ്മജന്യമായ നമ്മടെ പാപപുരുഷനെ ദഹിപ്പിച്ച് ആ ഭസ്മത്തിൽ സഹ [സാരത്തിൽനിന്നുള്ള അമൃതാപ്പാവനംകൊണ്ട് ദിവ്യദേഹസ്യ ഷ്ടിചെയ്ത് വീണ്ടം പരമാത്മാവിൽനിന്ന് പഞ്ചഭ്രതാത്മക മായ ശരീരം സ്കഷ്ടിക്കുകയെന്ന ഭ്രത്യുദ്ധി[കിയ കണ്ഡലിനീ



യോഗപ്രധാനമായ ഒരു താ[ന്തിക[കിയയത്രെ ''ദേവാർച്ചാ യോഗ്യതാപ്രാപ്രത്യെ ഭൃതശുദ്ധിംസമാചരേൽ'' എന്ന താ [ന്തികനിദ്ദേശം വലിയ പൂജകളിൽ അനുപേക്ഷണീയമായൊ അചടങ്ങാണ°. അങ്ങനെ പവിത്രമായിതീന്ന് സാധകദേഹ ഹത്തിൽ ചില പ്രത്യേക അവയവങ്ങളിലും സവ്വാംഗങ്ങളി ലുമായി മ[ന്തചൈതന്യ ഭാഗങ്ങളടങ്ങിയ അക്ഷരങ്ങഠം റൊ ട്ടിയിൽ വെണ്ണപുരട്ടന്നതുപോലെ തൊട്ടപുരട്ടുന്ന [കിയയാണ°



7. സഹസ്രാര ചക്രം

ന്യാസം. ന്യാസംകൊണ്ട് ശരീരം മ[ന്തമയവും ദേവതാമയ വുമായിതീരുന്നു. ''ശിവോഭ്രത്വാ ശിവംയജേൽ'' എന്ന താ [ന്തികവചനപ്രകാരം ദേവതാമയനായിതീരുന്നവനേ ദേവത യെ ഉപാസിക്കാനധികാരമുള്ളു. ഇതിനനുസ്തമായി ഉപാ സകൻ ആദ്യമായി ദേവതാമയനായിതീരുന്നതിന് ഗ്ലരുനാഥ ൻെറ സഹായം ആവശ്യമാണ<sup>ം</sup>. അദ്ദേഹം ശിഷ്യദേഹത്തെ മേൽപറഞ്ഞവിധത്തിൽ സംസ്കരിച്ച് ദീർഘതപസ്സകൊ ണ്ട് ആവിഷ്ക്തമായ തൻെറ ആത്മശക്തിയുടെ ഒരു കണിക ശിഷ്യൻെ ശിരസ്സിൽ നിക്ഷേപിക്കന്നു. ഇതാണ<sup>ം</sup> ദീക്ഷ. സ്പർശംകൊണ്ടും, ദൃഷ്ടികൊണ്ടും മററും ദീക്ഷകൊടുക്കാറു ണ്ടെങ്കിലും സാധാരണ മ[ന്തചൈതന്യത്തെ പൂജിച്ഛവെച്ച<sup>ം</sup> കലശത്തെ ആടുകയാണ<sup>ം</sup> ദീക്ഷയിൽ ചെയ്യാറുള്ളതു<sup>ം</sup>. ചൈതന്യം ശിഷ്യൻെറ സ്ഥൂല സൂക്ഷ<sup>്</sup>മദേഹങ്ങളെ ആപ്പാ വനംചെയ്യക മാത്രമല്ല [ബഹ്മര[ന്ധത്തിലൂടെ പ്രവേശിച്ച് ശി ഷ്യൻെ ദ്രഹത്തിൽ സ്ഥാനംപിടിക്കകളടി ചെയ്യന്നു. ദീക്ഷ, ന്യാസം, ഭൂതശുദ്ധി, പ്രാണപ്രതിഷ്ഠ, ധ്യാനം മന്ത്രജപം, പൂജ ഹോമം തുടങ്ങി വളരെ ശാസ്ത്രീയ പദ്ധതിക∽ ചേർന്ന ഉപ്ാ സനാ [കമങ്ങളാണ് ത[ന്തശാസ്ത്രത്തിലെ പ്രതിപാദ്യ വിഷ മ[ന്തദേവതയുടെ പൂജകൊണ്ടം ധ്യാനജപാദിക⊙ കൊണ്ടും താദാത<sup>്</sup>മ്യഭാവനകൊണ്ടും മ[ന്തസിദ്ധിലഭിക്കുന്നു. മ[ന്തസിദ്ധിയടെ പരമകാഷ്ഠയായി ആദ്ധ്യാത്മികജ്ഞാനവും അദൈചതാനുഭൂതിയും മോക്ഷവും കൈവരുന്നു. ഇതാണ് ത[ന്ത സാധനയുടെ അന്തിമലക്ഷ്യം.

# ത്യന്തശാഖയിലെ ഗ്രന്ഥവൈപുലുവും ഇന്നത്തെ ഭാരതത്തിൽ അതിൻൊ സ്ഥാനവും

ഇങ്ങനെ വേദങ്ങളിൽനിന്ന് ഉരുത്തിരിഞ്ഞുവന്ന ത[ന്ത പദ്ധതി സാധാരണക്കാരനെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം രഹസ്യ ആദ്ധ്യാത്മിക സാധനയുടെ ഉന്നത ശ്രേണികളി ലെല്ലാം ഈയൊരു നിഗുഢത പരിവേഷം ചാത്തുന്നതായി കാ അനധികാരികഠം കൈകാര്യം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് ഉളവായേക്കാവുന്ന ശാരീരികവും മാനസികവുമായ അപകടങ്ങ ളെ കരുതിയായിരിക്കണം ഇങ്ങനെ ചെയ്തിരുന്നതു്. പക്ഷെ, ആ വക പദ്ധതിയുടെ നിഗുഢാംശങ്ങഠം കഥാരൂപേണ പുരാണ ങ്ങളിലൂടെ ജനസാമാന്യത്തിൽ പ്രതിഷ നേടിയതോടൊപ്പം സൂൃത്യാദി ധമ്മശാസ്ത്രങ്ങളിലൂടെ വൈദിക താ[ന്തിക സസ്രദാ യങ്ങളിലെ സനാതനമുല്യങ്ങഠം സമൂഹത്തിൽ വേരൂന്നുകയും ചെയ്ത. ഇങ്ങനെ രഹസ്യമെങ്കിലും ത[ന്തമാഗ്ഗത്തിൽ അതിബ്ബ ഹത്തായ ഒരു ഗ്രന്ഥസമുച്ചയം ലഭ്യമാണ് . കേരളം, കാശ്ലീരം, ഗൗഡം എന്നീ മൂന്നു്തരം സമ്പ്രദായവിഷയങ്ങരം ത[ന്താരാധ നയിൽ ആവിഷ'കൃതങ്ങളായെന്നു' പറയുന്നു. ഭാരതവർഷ ത്തിൽ ഭൂമിശാസ്രൂപരമായി അശചക്രാന്താ, രഥക്രാന്താ, വിഷ്ണ

ക്രാന്താ എന്നീ മൂന്നു മേഖലക⊙ ഉണ്ടെന്നും ആ മേഖലയിൽ ഓരോന്നിലും വൃത്യസ്ഥങ്ങളായ 64 ത[ന്തഗ്രന്ഥങ്ങഠം വീതം പ്രചരിച്ചവന്നിരുന്നു എന്നതും പ്രതിപാദിക്കുന്നുണ്ട് ഇതിന്ന് പുറമെ യാമളങ്ങരം, ഡാമരങ്ങരം, തുടങ്ങി ത[ന്തശാസ്ത്ര ഗ്രന്ഥ ങ്ങളുടെ ഒരു പാരാവാരം തുന്നെ നീണ്ടകിടപ്പുണ്ട്. ശങ്കരാചാ ര്യർ, പരശുരാമൻ, അഗസ്ത്യൻ, ഒർവ്വാസാവ് തുടങ്ങിയവർ ഉണ്ടാക്കിയ പല സ്തോത്രങ്ങളും കല്പസൂത്രങ്ങളും സ്വത[ന്തത (നത്ങളം വ്യാഖ്യാനങ്ങളം വേറെയുമുണ്ട്<sup>0</sup>. ആഗമങ്ങളെന്നം ത[ന്തങ്ളെ പറയാറുണ്ട്°. ശിവൻ പാവ്വതിയെ ഉപദേശിക്ക ന്നതായ ത[ന്തങ്ങളെ ആഗമങ്ങളെന്നും, പാവ്വതി ഗുരുവായും ശിവൻ ശിഷ്യനായം ഉള്ള സംവാദരൂപികളായ തന്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങ ളെ നിഗമങ്ങളെന്നും പറഞ്ഞുവരാറുണ്ടു". ഇവസ്ക്കൂപുറമെ അഭിന വഗുപ്പൻ, ഭാസ്തരരായർ, ലക്ഷുണദേശികൻ തുടങ്ങിയ അധനാ തനർ രചിച്ച തന്ത്രാലോകം, സേതുബന്ധം, വരിവസ്യാരഹ സ്യം, ശാരദാതിലകം, മന്ത്രമഹോദധി, മന്ത്രമഹാണ്ണവം തുട ങ്ങിയ ബൃഹത്ഗ്രന്ഥങ്ങ**ം വേറെയുമുണ്ട**്. ഇന്നു നിലവിലുള്ള സദാചാരസംഹിതയെ മാനിച്ചകൊണ്ടം അവയെ ധിക്കരിച്ച കൊണ്ടും പഞ്ചമകാരങ്ങഠം ഉപയോഗിച്ചുകൊണ്ടമുള്ള അനേകം ദേവിദേവന്മാരുടെ ഉപാസനാ പദ്ധതിക≎ ആ ആഗമതന്ത്രങ്ങ ളിൽ പ്രതിപാദിച്ചിരിക്കുന്നു. രണ്ടാമത്തെ വകയിലുള്ളവ വേ ദബാഹ്യങ്ങളാണെന്ന് പൊതുവെ അഭിപ്രായമുണ്ടെങ്കിലും വേ ദകമ്മങ്ങളിലും യജ്ഞങ്ങളിലുമുള്ള പശചാലംഭനവും സോമപാന വം മററും ഓക്ഷ്വോ⊙ വൈദികസരണിയടെ കൃത്യമായ പി ന്തുടർച്ച തന്നെയാണ് ഈ മാഗ്ഗങ്ങരം എന്നു പറയുവാനാണ് ന്യായം. മന്ത്രോപാസനയും പൂജാമാർഗ്ഗവും മാത്രമല്ല തന്ത്രഗ്ര ന്ഥങ്ങളിലെ പ്രതിഹാദ്യവിഷയം. ആദ്ധ്യാത്മിക തതാചിന്ത, യോഗവിദ്യ, സൃഷ്ടിരഹസ്യം, ഔഷധ പ്രയോഗങ്ങരം, ജ്യോ തിഷം, വണ്ണാശ്രമാദി ധന്മശാസ്ത്രം, രാജ്യതന്ത്രം തുടങ്ങിയ അനേകം ശാസ്ത്രീയ വിഷയങ്ങളുടെ ഒരു ആധികാരിക സങ്കല നമത്രെ മിക്ക് തന്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളും. ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ ഇന്നും ഭാരതീയമാണെന്നും കണക്കാക്കപ്പെടുന്ന എല്ലാ ശാസ്ത്രശാ ഖകളുടേയും അടിത്തട്ടിൽ താന്ത്രിക ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ പറഞ്ഞ തത്വ സംഹിതകളെ ദർശിക്കുവാൻ കഴിയും. വൈദിക ക്രിയകയ ഇന്നത്തെ ഹിന്ദുമതത്തിൽ മിക്കവാറും നടപ്പില്ലാത്ത ചുററുപാ ടിൽ അത്യുന്നതങ്ങളായ വേദാന്ത തത്വങ്ങള്ടെ പാണ്ഡിത്യമല്ല, നേരെമറിച്ച് തന്ത്രങ്ങളിലൂടെ, വിഗ്രഹാരാധനയിലൂടെ, ക്ഷേത്ര ങ്ങളിലൂടെ, ക്ഷേത്രാചാര ഉത്സവങ്ങളിലൂടെ ഈ നാട്ടിൽ സാ ധാരണ മനുഷ്യനിലേക്കിറങ്ങിവന്ന ആചാര സംഹിതകളം സമ്പ്രദായങ്ങളമാണ് ഇന്നു ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന ഹിന്ദുമതമെന്ന്

പറയേണ്ടിവരും. എവിടെ പൂജാമണികയ ശബ്ലിക്കുന്നവോ അവിടെ താത്രികസമ്പ്രദായത്തിലൂടെ ഹിന്ദമതം ജീവിക്കുന്നു വെന്ന സർ ജോൺ വുഡ്റോഫിൻൊ അഭിപ്രായം വളരെ ശരി യാണ്.

#### അപ്ളൈഡ് തന്ത്രം

വാസ്ലവത്തിൽ മന്ത്രദേവതാപ്രസാദംനേടി ജീവബ്ര ഫൈക്യം സാധിക്കുകയെന്നതാണ<sup>്</sup> തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെ ഉദ്ദേ ശമെങ്കിലും സാധാരണ മനുഷ്യരുടെ ഉൽക്കർഷത്തിനവേണ്ടി അതു് രണ്ടു് ജനകീയ ശാഖകളായി തിരിഞ്ഞിട്ടണ്ടു്. പ്രയോഗത്താൽ സാധിക്കാവുന്ന വശ്യഉച്ചാടന മാരണാദിഷട° കമ്മങ്ങളിലൂടെ ശാരീരികമായം മാനസികമായം സമൂഹത്തിൽ നിന്നും ശത്രുരാഷ്യത്തിൽനിന്നപോലുമുള്ള ഉപ്രവങ്ങളെ ഇല്ലാ യ°മചെയ്യുവാൻ തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ വിധിക∞ ഉണ്ട°. ദ്ധ്യാത്മിക സാധനചെയ്യമ്പോ⊙ ഉപരിലോകത്തിൽനിന്നം വന്നേക്കാവുന്ന അന്തരീക്ഷ്ജീവികളെ സംബന്ധിച്ചുള്ള പ്രതി രോധ നടപടികളായിരിക്കാം ആദ്യകാലത്ത്യ് ഉദ്ദേശിക്കപ്പെട്ട **ത**് പക്ഷെ പിൽക്കാലത്ത് മനഷ്യൻ ഭൗതികജീവിതത്തി ൻെറ നിലവാരത്തിൽതന്നെ ഇത്തരം ശക്തിവിശേഷങ്ങളെ ഉപയോഗിക്കുകയും അഞ്ങിനെ മന്ത്രവാദസമ്പ്രദായം ഉടലെടു ക്കുകയുംചെയ്തും നല്ല കാര്യങ്ങാക്കും ദുഷ<sup>്</sup>ടകാര്യങ്ങാമായി ഈ സ[മ്പദായം ഉപയോഗിക്കാറുണ്ട്". ശാസ്ത്രത്തിന്റെ കണ്ട പിടിത്തങ്ങളെ മനുഷ്യരാശിക്കനുക്ലലമായം പ്രതിക്ലലമായം ഉപയോഗിക്കുന്ന രീതികളിൽവരുന്ന വൈജാത്യത്തിന് ശുദ്ധ ശാസ്ത്രം ഉത്തരവാദിയല്ലാത്തതു<sup>©</sup> പോലെ ഈദ്ദശകമ്മത്ങളുടെ നന്മതിന്മകയക്കും ശുദ്ധ തന്ത്രശാസ്ത്രം ഉത്തരവാദിയല്ലെന്നും പറ യാവുന്നതാണം". മറെറാരു തരം ഉപയോഗം ക്ഷേത്രാരാധന യം ക്ഷേത്രനിർമ്മാണവുമാണം്. തന്ത്രശാസ്ത്രരഹസ്യങ്ങ≎ അറി യാത്ത അല്ലെങ്കിൽ അറിഞ്ഞനുഷ്ടിക്കുന്നതു് ദുഷ'കരമായ സാ ഈശചരീയ ശക<sup>്</sup>തിയെ സചജീ ധാരണക്കാരനെ ഉദ്ദേശിച്ച വിതത്തിൽ ആവിഷ'കരിച്ചു ഐഹികാമുഷ്മികാ കാര്യസിദ്ധി ക്കുപയുക<sup>്</sup>തമാക്കിത്തീർക്കുന്ന് പദ്ധതിയാണ്ം ക്ഷേത്രനിർമ്മാ ണം കൊണ്ട<sup>ം</sup> നമ്മടെ പൂർവ്വികർ സാധിച്ചിട്ട<u>ള്ളത</u>ം. ൻേറയും അടിസ്ഥാനം ത[ന്തശാസ്ത്രമാണം". ഈ രണ്ട് ശാഖക ളേയം അപ്ലൈഡ് ത[ന്തമെന്ന് ശാസ്ത്ര സങ്കേതമനസരിച്ച പറ**യാവുന്ന**താൺ<sup>ം</sup>.

## നമ്മുടെ ക°ഷേത്രസങ്കൽപ്പം

പ്രകൃതഗ്രന്ഥത്തിലെ വിഷയം ക്ഷേത്രസംബന്ധിയായ തുകൊണ്ട്' ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തെക്കുറിച്ച രണ്ടു വാക്ക്' ഇവിടെ പറ ഈശചരാരാധനാമന്ദിരങ്ങളായ ക്ഷേത്ര യേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ങ്ങരം, മററു മതക്കാരുടെ ആരാധനാലയങ്ങരം പോലെയല്ല. മററു മതക്കാരുടെ ആരാധനാലയങ്ങരം മിക്കവാറും ഭജനാലയ മോ പ്രാർത്ഥനാഹാളോ മാത്രമാണം. പക്ഷെ ക്ഷേത്രം അതല്ല, കല്ലിലും കുമ്മായത്തിലും പടുത്തുയത്തിയ ക്ഷേത്രപ്രാകാരങ്ങ⊙ മനുഷ്യദേഹത്തെയാണും പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതും. കരചര ണാദ്യവയങ്ങരം ക്ഷേത്രത്തിൽ കാണുന്നില്ല എന്നു പറഞ്ഞേ പക്ഷെ സ്ഥൂലസൂക്ഷ<sup>ം</sup>മ പ്രപഞ്ചത്തിൻേറയും <u>പ്രാ</u>പ ഞ്ചിക ശക<sup>ം</sup>തികളായ ദേവതകളടേയം സാക്ഷാൽ സ്ഥൂലത്ര പം താന്ത്രികയ[ന്തമാണെന്നു മുമ്പെ പറഞ്ഞുവല്ലോ. ഭേഹവം <u>ബ്രാ</u>ഹ്മാണ്ഡവം പ്രതീകാത<sup>്</sup>മകമാണെന്ന അദ്ധ്യാത്മി ക രഹസ്യം ഗ്രഹിച്ചാൽ മനുഷ്യദേഹം പിണ്ഡാണ്ഡവും പ്രപ ഞ്ചം ബ്രഹ്മാണ്ഡവുമാണെന്ന<sup>്</sup> പറയേണ്ടിവരും അവയുടെ കാണപ്പെട്ട സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ രൂപങ്ങളെ അന്വയിപ്പിച്ച ജാമിതീയ ഗണിത സകേതങ്ങ⊙ (geometrical designs) ഉപയോഗിച്ച് ഒരു പ്ളാൻ വരയ്ക്കുമ്പോ രം അരൂ<sup>ര്</sup> ഒരു താന്ത്രികയന്ത്രമായിതീരുന്നു. അം തുപോ ലൊരു താന്ത്രികയന്ത്രമാണ<sup>ം</sup> ഹിന്ദുവിൻെറ ക്ഷേത്രമെന്ന<sup>ം</sup> പൊ തുവെ പറയാം. ശ്രീകോവിൽ, അകത്തെ ബലിവട്ടം, വിള ക്കമാടം, പുറത്തെ ബലിവട്ടം, പുറമതിൽ തുടങ്ങിയ പഞ്ചപ്രാ കാരങ്ങരം സ്ഥൂലദേഹാംഗങ്ങളേയും, പ്രതിഷ്ഠിതവിഗ്രഹത്തി നടിയിലുള്ള പ്ീഠം നപംസകശില, യോഗനാളം, പത്മം, നിധികംഭം, ആധാരശില, എന്നിവ സഹസ്രാരം തൊ ട്ട് മൂലാധാരം വരെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന യോഗചക്രങ്ങരം ഉരം ക്കൊള്ളുന്ന സൂക്ഷൂദേഹാവയവങ്ങളേയും പ്രതിനിധാനം ചെയ്യു ഭ്രമി<del>ക്ക</del>° സമാന്തരമായം ലംബമായം സ്ഥൂല സൂക്ഷ°മദേ ഹങ്ങളെ വിന്യസിക്കുമ്പോ⊙ ഏററവും മദ്ധ്യത്തിലുള്ളതും ഏററ **വം** ഉപരിതലത്തിലുള്ളതുമായ സഹസ്രാര സ്ഥാനത്തുതന്നെയാ ണ് ചൈതന്യമൂത്തിയായ ദേവവിഗ്രഹം പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെടുന്ന തും. ഇങ്ങനെ പ്ണിതീന്ന ദേഹം വെറും സ്ഥൂലദേഹത്തെയാ ണല്ലൊ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത്ര്. അതിൽ ജീവൻ പ്രാണ ശക്തി രൂപേണ പ്രസരിപ്പിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ മാത്രമാണ ല്ലോ ദേഹം ചൈതന്യവത്തായി തീരുന്നത്ര°. അങ്ങനെ പണി തീന്ന പ്രാസാദത്തിൽ ശില്പി കൊണ്ടുവന്ന വിഗ്രഹം പൂജാഹോ മകലശാഭിഷേകങ്ങളായ സങ്കീർണ്ണ താ[ന്തിക ക്രിയകളിലൂടെ

ആചാര്യൻ പ്രതിഷ്ഠിക്കുമ്പോ≎ വാസ്തവത്തിൽ നടക്കുന്നതു് കഠോരമായ തപശ്ശക്തിയാലും മ[്രോപാസനയാലും ആചാര്യ ദേഹത്തിൽ നിറഞ്ഞുനില്ലുന്ന ആദ്ധ്യാത്മികചൈതന്യത്തിൻെറ ഒരു കണിക ക്ഷേത്രമാകുന്ന ദേഹത്തിൽ നിക്ഷേപിക്കക എന്ന താണ്. നേരത്തെ പറഞ്ഞ ശിഷ്യൻെറ ദീക്ഷപോലെതന്നെ യാണ് ഈ ക്രിയ. പിന്നീട് ഈ ശിഷ്യൻ നിത്യജപപൂജാദി കളാലം നൈമിത്തികങ്ങളായ ഉത്സവാദികളാലം പരിപോഷി പ്പിക്കപ്പെടുകയം സംരക്ഷിക്കപ്പെടുകയം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ടു<sup>ം</sup>. അഞ്ജിനെ നടന്നുവരുന്ന ക്ഷേത്രത്തിൽ ദേവൻെറ മൂലമ[ന്ത സ്പന്ദനത്രപിയായ ചൈതന്യം പുറമതിലോളം വ്യാപിച്ചി തന്ത്രിസാധനയെക്കുറിച്ചു വിവരമില്ലാത്ത സാധാരണ ക്കാരൻ ക്ഷേത്രത്തിൽ കടന്നും ഭക്തി നിർഭരമായ മനസ്സോടു കൂടി ദേവനെ പ്രാർത്ഥിക്കുമ്പോ⊙ മാനസികമായി നേടുന്ന താദാത്മ്യഭാവം ആ സാധകദേഹത്തെ ക്ഷേത്രദേഹത്തോട്ട<sup>ം</sup> ട്യൂൺ ചെയ്യുന്നുവെന്നം' ആധുനിക ശാസ്ത്രശെലിയനുസരിച്ചു പറ്യേ ണ്ടിവരും. ഇന്നത്തെ ഭൗതിക ശാസ്ത്രത്തിന്റെ (Physics) ശാഖ യായ ശബ്ദതരംഗങ്ങളുടെ പഠനത്തിൽ തെളിയിച്ചിട്ടുള്ള അനുര ണന പ്രക്രിയ ഇവിടെ നടക്കുന്നുണ്ട°. കമ്പികളുടെ സ്പന്ദിക്കുന്ന ഭാഗം ഒരേ നീളത്തിലാക്കിയ രണ്ട വീണക<sup>്</sup>ം അടുത്തടുത്ത്യ വച്ചു ഒരു വീണയെ മാത്രം ശബ്ബിപ്പിച്ചാൽ മറേറ വീണയും അന്രണന പ്രക്രിയകൊണ്ട് അതേ്നാദം പുറപ്പെടുവിക്കമെ ന്നതു് ശാസ്ത്രീയ പരീക്ഷണങ്ങളാൽ തെളിയിക്കപ്പെട്ട കഴിഞ്ഞ താണം". ക്ഷേത്രമാകുന്ന ശരീരത്തിൽ മ[ന്തചെത്ന്യം ശക്ത മായി സ്പന്ദിക്കുമ്പോരം, ആ സ്പന്ദകോശത്തിൽ ഭക്തിഭാവ ത്താൽ ദേവനോട്ട് താദാത്മ്യഭാവം പ്രാപിച്ച സാധകൻെറ ദേഹത്തിൽ ക്ഷേത്രശരീരത്തിൽ സ്പന്ദിക്കുന്ന മ[ന്തങ്ങ⊙ സ്ഫു രിക്കുവാൻതുടങ്ങും; ഈ സ<sup>്</sup>ഫുരണം ലഭിക്കണമെങ്കിൽ സാധാ രണഗതിയിൽ ഉത്തമനായ ഒരു ഗുരുനാഥനിൽനിന്നു മന്ത്രോപദേ ശം വാങ്ങി ശാസ്ത്രമനസരിച്ച്°, അക്ഷര ലക്ഷജപാദി പുരശ്ച രണ പ്രക്രിയ വർഷങ്ങളോളം നടത്തിയിരിക്കണം. കൃ[ഛമാ യ ആ പദ്ധതിയൊന്നമില്ലാതെ ക്ഷേത്രാരാധന കൊണ്ടുമാത്രം മ[ന്തചൈതന്യത്തെ സ്വദ്ദേഹത്തിൽ ആവിഷ<sup>്</sup>കരിക്കാമെന്ന മനശ്ശാസ്ത്ര എൻജിനീയറിംഗ് പദ്ധതി തന്നെയാണ് പൂവ്വികർ ക്ഷേ്തനിമ്മിതികൊണ്ട് സാധിച്ചിരിക്കുന്നതു്. ക്ഷേത്രത്തി ലെ ശാന്തിക്കാരൻ ഈ പദ്ധതിയുടെ സ്ഥലത്തെ ടെക്നീഷ്യ നും ത[ന്തി അങ്ങനെയുള്ള അനവധി ക്ഷേത്രയ[ന്തങ്ങളുടെ മേൽ നോട്ടം വഹിക്കുന്ന എൻജിനീയറുമാണെന്നു പറയാം.

ക്ഷേത്രാരാധനയാകുന്ന ഈ അപ്ലൈഡ് ത[ന്തശാഖയുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങളെയും പൊതുവിൽ ആഗമങ്ങളെന്നു പറയാറുണ്ട്. അതിൽ ശൈവശാക്കങ്ങളായവയെ ആഗമങ്ങളെന്നും വൈഷ്ണവങ്ങളായവയെ സം ഹി ത ക ളെ ന്നും പറ യുന്നു. വൈഷ്ലവസംഹിതകരം മ[ന്തഭേദമന്മസരിച്ച് പഞ്ചരാത്രവും വൈഷാനസവുമെന്ന രണ്ടുശാഖകളായി വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. വിഷ്ണസംഹിത, പത്മസംഹിത, അഹിർബുദ്ധ്നീസം ഹിത തുടങ്ങിയ വൈഷ്ലവാഗമങ്ങളുടെ പട്ടിക വളരെ നിണ്ടു പോകുന്നു. കാമികം, അജിതം, സുപ്രഭേദം തുടങ്ങി ശൈവാഗ മങ്ങളും നിരവധിയുണ്ടും. ഭാരതത്തിലെ ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ നിമ്മി തിയം പൂജാദിവിഷയങ്ങളുമെല്ലാം ഏതെങ്കിലും ചില ആഗമങ്ങളെ പ്രമാണമാക്കിയാവും ചെയ്തിരിക്കുക. ഓരോ പ്രദേശങ്ങളിലും 'ഓരോക്ഷേത്രത്തിനും അതാതിന്റെതായ ആഗമങ്ങരം ഉണ്ടും'. അവയന്മസരിച്ചാണ് ആ വക ക്ഷേത്രങ്ങളിലെ ആചാരക്രമങ്ങരം നിയ[തിക്കപ്പെടുന്നത്ര്.

### കേരളത്തിൻെ താന്ത്രിക പാരമ്പര്യം

കേരളത്തിൽ ക്ഷേത്രസംബന്ധിയായ ഈ ശാഖയെയാണ് ത[ന്തമെന്നപേരിൽ വിവക്ഷിച്ചുവരുന്നത്ന്. ഏതായാലും ഇന്ന് ത[ന്തിമാർ മനസ്സിലാക്കിവരുന്നത് അങ്ങനെയാണ്. നേരത്തെ ത[ന്തമെന്നുപറഞ്ഞ വിശാലപരിധിയുള്ള ബൃഹത് ശാസ്ത്രുവിഭാഗത്തെ മ[ന്തശാസ്ത്രമെന്ന് പറഞ്ഞാൽ കേരളത്തില തിന് ഏതാണ്ട് ഈ അത്ഥം കിട്ടും. മത്രവാദമെന്നത് നേരത്തെ പറഞ്ഞുവല്ലോ. മ[ന്തശാസ്ത്രത്തിൻെറ തത്വങ്ങാം മനസ്സിലാക്കിയ ത[ന്തിമാരും മ[ന്തവാദികളം വളരെ വളരെ ദർലഭമാണെന്ന് പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. തത്തൽ കർമ്മങ്ങാം ചെയ്യുവാ നുള്ള പ്രായോഗിക പരിജ്ഞാനമല്ലാതെ അതാതുവിഷയങ്ങളിലുള്ള താത്വിക പരിചയം ഇനിയും ഉണ്ടാകേണ്ടതായിട്ടാണി രിക്കുന്നത്ത്.

കേരളം പിൽക്കാലത്ത് പരശുരാമനാൽ ഉദ്ധരിക്കപ്പെട്ടതും ഭാരതത്തോട് കൂട്ടിചേക്പ്പെട്ടതുമായ പ്രദേശമാണെന്നാ ണല്ലോ പുരാണ പ്രസിദ്ധമായിട്ടുള്ളതു്. പുണ്യഭ്രമിയായ ഭാര തത്തിൽ അനാദികാലം മുതൽ ന്യസിക്കപ്പെട്ടതായ അനേകം ക്ഷേത്രതീർത്ഥസ്ഥാനങ്ങളുണ്ടെന്ന് പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. അ തിനാൽ കേരളം ഭാരതഭ്രമിയോട് ചേക്പ്പെട്ടപ്പോയ പവിത്രത കൈവരുവാൻവേണ്ടി നൂററിഎട്ട് (108) ശിവാലയങ്ങളേയം നൂററിഎട്ട് ദുർഗ്ഗാലയങ്ങളേയും പരശുരാമൻ ന്യസിച്ചി രിക്കണം എന്നാണ് കേരളപഴമയിൽനിന്ന് നാം ഗ്രഹിക്കേ അത്ര്. അങ്ങനെ കേരളത്തിൽ ക്ഷേത്രങ്ങയ സൃഷ്ടിച്ചപ്പോയ അതിന്റെ താ[ന്തികമായവശം അദ്ദേഹം തരണനല്ലൂർ തുട

ങ്ങിയ 12 ബ്രാഹ്മണർക്ക് കൊടുത്ത എന്നാണ് ഐതിഹ്യം. അങ്ങനെ കേരളത്തിലും പരശുരാമപ്രോക്തമായി തന്ത്രസമ്പ്ര ഓയം നിലവിൽവന്നു. പരശുരാമകല്പസൂത്രം എന്ന ശ്രീവി ദ്യോപാസനാദി വിഷയങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥത്തി നെറ കർത്തുത്വം പരശുരാമനിൽ ആരോപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതി നാൽ ആ മഹർഷീശ്വരൻ ഉഗ്രനായ ഒരു ശാക്തനും താന്ത്രി കോപാസകനമായിരുന്നു എന്ന് നമുക്കനുമാനിക്കാം.

# താ[ന്തിക പാരമ്പരുത്തിൻെറ അധഃപതനവും ത[ന്തസമുച്ചയത്തിൻെറ ആ വിർഭാവവും

കാലക്രമത്തിൽ ഈ പ[ന്തണ്ടപേരുടെ പരമ്പര ശിഷ്യ പ്രശിഷ്യന്മാരായി വളന്ത് ഒട്ടനേകം ബ്രാഹ്മണ ഗൃഹങ്ങളിലേ ക്ക<sup>ം</sup> സംക്രമിക്കുകയും പരസ്പരം ബന്ധമില്ലാതെ സമ്പ്രദായം അടിസ്ഥാനചിന്തയുടെ അഭാവം വളരെ ദുഷിക്കുകയും ചെയ്തു. കൊണ്ട് പരസ്പര വിതദധമായ രീതിയിൽ ക്ഷേത്രത[ന്ത സസ്ര ദായം അധ:പതിച്ച ഒരു കാലഘട്ടത്തിൽ ആണ് ഏതാണ്ട് ക്രിസ്ത്വബ്ദം 1427–ൽ സാമൂതിരിയുടെ പ്രസിദ്ധ വിദ്വത്സദ സ്സിലെ പതിനെട്ടര കവികളിൽ ഒരാളായ ചേന്നാസ് ചനയ്ക്കൽ നാരായണൻ നമ്പൂതിരിപ്പാട്യ ത[ന്ത്രസമുച്ചയം എന്ന [ഗന്ഥം രചിച്ചതു്. ഈ വിഷയത്തിൽ നിലവിലുള്ള കഴഞ്ഞുമറിത്ത അവസ്ഥയെ നേരെ ആക്കുകയായിരുന്നു .അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഉദ്ദേ അതിനമുമ്പ് ശങ്കര ഭഗവത്പാദർ, രവി, ഈശാനശിവ ഗുരു, വിലാമംഗലം ത്രിവിക്രമൻ, നാരായണത്ത്ര° ഭ്രാന്തനെന്ന നാരായണാചാര്യൻ, രാഘവാനന്ദൻ, മാധവൻ, വാസ്ദ്രേവൻ തുടങ്ങിയ താ[ന്തികാചാര്യന്മാർ രചിച്ച പ്രപഞ്ചസാരം, ഈ ശാനഗുരുദേവപദ്ധതി, വിഷ്ണസംഹിത, പ്രയോഗ മണ്ടുരി, ദേവോത്ഭവം, ഗോപാലകാനുഷ്യാന ക്രമദീപിക, രഹസ്യഗോ പാല ത[ന്തചിന്താമണി, തുടങ്ങി നിരവധി ത[ന്ത[ഗന∩ങ്ങ≎ ഇവിടെ പ്രചാരത്തിലിരുന്നു. അതിനും പുറമെ കേരളത്തിന പുറത്തു രചിക്കപ്പെട്ട ത[ന്ത[ഗന്ഥങ്ങളൊന്നും അപരിചിതങ്ങ ളായിരുന്നില്ലെന്ന് വേണം പറയാൻ. ഇങ്ങനെ അന്ന് പരി ചയമുണ്ടായിരുന്ന ത[ന്ത[ഗന്ഥ പാരാവാരത്തിൽനിന്ന നില വിലുള്ള പദ്ധതികഠം ഒട്ടുംതന്നെ ലോപം വരാതെ കടഞ്ഞെടു ത്ത സമ്പ്രദായമാണ് ത്രസമച്ചയകാരൻ ആവിഷ്യരിച്ചത്ര്. ''സോ ∕യം ത[ന്തമിദം വൃധാദ' ബഹവിധാ ദദധൃതൃത[ന്താ ണ്ണ്വാൽ" എന്ന തന്ത്രസമുച്ഛയ [ഗന്ഥത്തിൻെറ അവസാന ശ്ലോകത്തിൻെറ അവസാനപാദം മേല്പറഞ്ഞതിനപോൽബല

കമാണ<sup>റ</sup>. ഒരുപാട്ട് 'റഫറൻസ'' [ഗന്ഥങ്ങളേയും മ[ന്തകല്പ ങ്ങളേയും ഈ [ഗന്ഥനിർമ്മിതിക്ക് ആശ്രയിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് മററിടങ്ങളിലും അദ്ദേഹം സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. കേരളത്തിൻെറ മതചരിത്രത്തിൽ ഒരു സുപ്രധാനമായ നാഴികക്കല്ല് തന്നെയാ ണ് ത[ന്തസമുച്ചയ നിർമ്മാണം.

## തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൻെ അനുബന'ധമായ ശേഷസമുച്ചയം

പക്ഷെ ഈ ത[ന്തസമുച്ചയത്തിൽ ശിവൻ, വിഷ<sup>ം</sup>ണം, **ദർഗ്ഗ, ഗണപതി, സുബ്രഹ്മണ്യൻ, ശങ്കരനാരായണൻ, ശാസ്താ** വു<sup>0</sup>,് എന്നീ ഏഴു ദേവന്മാരുടെ ക്രിയക≎ം മാത്രമെ പ്രതിപാ ദിക്കുന്നുള്ള. അവരുടെ ക്ഷേത്രനിർമ്മാണ രീതികളെ ഭൂപരി ഗ്രഹംമത്ൽ പ്രതിഷ<sup>്</sup>ഠ, നിത്യപൂജ, ഉത്സവം കലശാഭിഷേക ങ്ങരം, പ്രായശ്ചിത്തങ്ങരം, നവീകരണമെന്ന ക്ഷേത്രറിപ്പേറു കഠം തുടങ്ങി എല്ലാവിഷയങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച ക്രിയാദികളും സമഗ്രമായി അട്ടക്കോടും ചിട്ടയോടുംകൂടി അദ്ദേഹം ശാസ്ത്രീയ സാങ്കേതി കരീതിയനുസരിച്ചതന്നെ വിവരിച്ചിട്ടണ്ട്. എങ്കി ലം സാധാരണ കർമ്മികഠംക് വ്യാഖ്യാനം ആ്ഗ്രന്ഥത്തിന് വേണ്ടിവരും. അതിനു് സംസ്കൃതത്തിൽതന്നെ 'വിമർശിനി' എന്നും 'വിവരണം' എന്നും രണ്ടു വ്യാഖ്യാനങ്ങഠം ഉണ്ടായിട്ടു ണ്ട്°. വിമർശനീകാര്ൻ ശങ്കരൻ നമ്പൂതിരിപ്പാട്ട°, സമുച്ചയ് കാരൻെ പത്രൻ തന്നെയാണെന്ന° വിമർശിനീവ്യാഖ്യാനത്തി ൻെറ അവസാനശ്ലോകംകൊണ്ട് സസ്പഷ്ടമാണ്. കൊ ല്ലവർഷം പത്താം നൂററാണ്ടിൻെറ അവസാനത്തിൽ ജീവിച്ചി രുന്ന കുഴിക്കാട്ടില്ലത്തു<sup>°</sup> മഹേശ്വരൻ നമ്പൂതിരിപ്പാട്ട<sup>°</sup> തന്ത്രസ മച്ചയത്തിൻെറ ഒരു മലയാള വ്യാഖ്യാനമെഴതിയ്ത്ര് തിരുവി താംകൂർ ഹസ്തലിഖിത ഗ്രന്ഥശാലവക പ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടുണ്ടു<sup>o</sup>. ത[ന്തസമച്ചയ വിഷയങ്ങളെ പുരസ്കരിച്ച് കഴിക്കാട്ടപച്ച, തൊഴാനൂരനുഷ'ഠാനം, പരമേശചരാനുഷ'ഠാനം തുട്ങ്ങിയ അനുഷ്ഠാനപദ്ധതികഠം അഥവാ പ്രായോഗികപദ്ധതികളം ഇവിടെ പ്രചരിച്ചിട്ടണ്ട്. ഇന്ത് ''തരണനല്ലൂർ പാരമ്പര്യ'' മൊഴിച്ച് മറെറല്ലാ ത[ന്തിമാരുടേയം അംഗീകാരം ലഭിച്ച കൃതിയാണ<sup>ം</sup> ത[ന്തസമുച്ചയം. കേരളത്തിന്റെ ക്ഷേത്രാചാര ങ്ങളുടെ മൂല[ഗന്ഥവും അതിനാൽ ഇതുതന്നെയാണെന്നു പ്രസി ദ്ധമാണ്.

പക്ഷെ മേൽപറഞ്ഞ ദേവന്മാർക്കു് പുറമെ ഒട്ടനേകം മററു ദേവന്മാരേയും ആരാധിച്ചുവരുന്നുണ്ടു്. അവരുടേതും കൂടി യായാലെ വിഷയപൂത്തി വരുകയുള്ള എന്നതു കൊണ്ടു അദ്ദേഹത്തിൻെറ പുത്രനും ശിഷ്യ നു മായ ശങ്കരൻ നമ്പൂ തിരിപ്പാട് എഴതിയ അനുബന്ധ [ഗന്ഥമാണ് ''ശേഷസ മുച്ചയം'' എന്നാണ് വിശാസിക്കപ്പെടുന്നതു്.

ബ്രഹ്മാക്ക് വൈശ്രവണ കൃഷ്ണ സരസാതി ശ്രീ ഗൌര്യാ[ഗ ജാദദതുകാള്യപിമാമരോമേ ക്ഷേത്രാധിപാ ∫്ഥഅതജിത് ഗിരിശാദിത്രപ ണിന്ദ്രാദയോപിനമതേ ദിതോ പ്രസന്ന:

എന്ന പ്രഥമ ശ്ലോകം കൊണ്ട് ഇതിലെ പ്രതിപാദ്യ വിഷയം ശേഷസമുച്ചയകത്താവ° പറയുന്നുണ്ട°. ബ്രഹ്മാവ°, സൂര്യൻ, വൈശ്രവണൻ, ഗോപാലകൃഷ്ണൻ, സരസ്വതി, ശ്രീ ഭഗവതി, ശ്രീ പാവ്വതി, ജേഷ്ഠാ ഭഗവതി, ഭദ്രകാളി, വീരഭദ്രൻ, ഗണ പതി, ചേന്ന സപ്തമാത്വക്കാം ക്ഷേത്രപാലൻ അനന്തരം രുതജി ത്വിധാനമുള്ള അതജിത്താകുന്ന ഭൈരവശിവൻ, അവിടുത്തെ മാതൃക്കാം ഇന്ദ്രാദി പരിവാരങ്ങാം തുടങ്ങിയവരുടെ പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠാ പൂജാദിക്രിയകളെയാണ് ശേഷസമച്ചയകത്താവ് പ്രതിപാദി ക്കുന്നതു്. അതിനുശേഷം പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ട മുഖ്യ വി[ഗഹ ത്തിനുപുറമെ ഏകവേര ബഹുവേരാദി വിശേഷാൽ ബിംബ ങ്ങാം ഉണ്ടെങ്കിൽ അതുകളിലെ സാമാന്യക്രിയകളേയും അദ്ദേ ഹം പരാമർശിക്കുന്നുണ്ട°. തന്ത്രസമുച്ചയകത്താവ° പറയാത്ത ദേവതകളേയും അവയുടെ സമുച്ചയത്തിൽ സൂചിപ്പിക്കാത്ത കമ്മങ്ങളേയും പററി മാത്രമെ താൻ പ്രതിപാദിക്കുന്നുള്ളൂ എ ന്നും മൂന്ന**ും ശ്രോകത്തിൽ ശേഷസമുച്ചയകത്താവ**് പറയുന്നുണ്ടൂ്. ഇനിയും നര**സിംഹം**,രക്തേശചരി മതലായി അസംഖ്യം ദേവി ദേവന്മാർ കേരള പ്രതിഷ'ഠകളിൽ ഉയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിന്ന് സമ [ഗമായ ഒരു [ഗന°ഥ നിമ്മിതിയം ഇതേവരെ നടന്നിട്ടില്ല. അവയെല്ലാം അതതു തന്ത്രിമാരുടെ [ഗന്ഥവരികളിൽ ഇരിക്ക അവയെ എല്ലാം സം[ഗഹിച്ച് ഒരു ബൃഹത് [ഗന°ഥം ര്ചിക്കാനുള്ള കാലം അതിക്രമിച്ചിരിക്കുന്ന എന്നം ത[ന്തവിദ്യാപീഠം അധികൃതരിൽനിന്നം ഈ കാര്യം ആദ്ധ്യാ ത്മികകേരളം പ്രതീക്ഷിക്കുന്നണ്ടെന്നും സാന്ദർഭികമായി പറ ഞ്ഞുകൊള്ളട്ടെ.



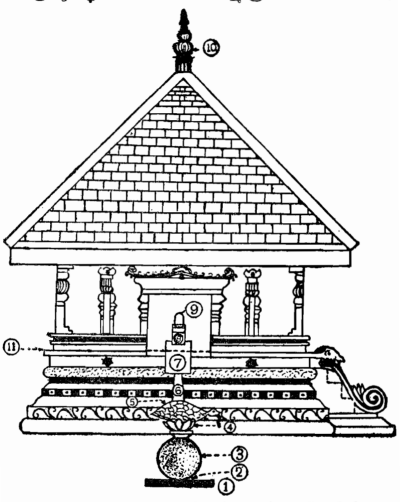
# ഷേത്രസങ്കൽപം - വിശദാംശങ്ങൾ

ക്ഷേത്ര ദർശനത്തിലുളവാകുന്ന അനുഭൂതി വിശേഷങ്ങൾ

ബ്രഹ്മാണ ഡവും പിണ ഡാണ ഡവും

ഈ മനഷ്യദേഹത്തെ പിണ്ഡാണ്ഡമെന്നു പറയുന്നു. അസം ഖ്യം നക്ഷത്രങ്ങളം അനവധി സൗരയ്യഥങ്ങളുമെല്ലാമടങ്ങിയ അനന്തമായ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തെ വിജ്ഞാനത്തിൻെറ മറുകര കണ്ടെത്തിയ ഋഷീശ്വരന്മാർ ഈശ്വരൻെറ തന്നെ സ്ഥൂലദേഹ മായിട്ടാണ് സങ്കല്പം ചെയ്തിട്ടുള്ളതു്. സഹസ്രശീർഷങ്ങളം സഹസ്രാക്ഷങ്ങളം സഹസ്രപാദങ്ങളമുള്ള വിരാട'പുരുഷകല്പ നയെ സവിസൂരം പ്രതിപാദിക്കുന്ന വേദങ്ങളിലെ പുരുഷസൂ ക്തം ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡ ശരീരത്തെയാണ് പ്രകീത്തനം ചെയ്യുന്ന ത്ര്. ശ്രീത്രദ്രം തുടങ്ങിയ സുപ്രസിദ്ധ വേദഭാഗങ്ങളം ഈ തത്വ ത്തിൻെറ അതിവിശദമായ ആവിഷ്ണരണങ്ങളാണ<sup>്</sup>. ബ്രഹ്മാ ണ്ഡത്തിൻെറ എല്ലാ അംശങ്ങളം പിണ്ഡാണ്ഡമായ മനുഷ്യശ രീരത്തിലം.-എന്നവേണ്ട എല്ലാ ശരീരങ്ങളിലും ഉണ്ടെന്നാണ് ആർഷമതം. ഒന്നു് മറെറാന്നിൻെറ പ്രതീകം മാത്രമാണ്. ഇങ്ങനെ പ്രതീകാത്മകമായി അണതൊട്ട് ബ്രഹ്മാണ്ഡം വരെ വികസിച്ഛനിൽക്കുന്ന പ്രപഞ്ച ശരീരത്തിൻെറ എല്ലാ ഭാഗങ്ങ ളിലും അന്തര്യാമിയായി പ്രപഞ്ചത്തിനെറ ജീവൻ അഥവാ ഈശാരചൈതന്യം വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്നു. കുറെക്കൂടി സൂക്ഷ്യമാ യി ചിന്തിച്ചാൽ ആദിയിലുണ്ടായിരുന്ന നിഷ്പള, നിരാധാര, നിർഗുണ പരബ്രഹ<sup>ം</sup>മ സ്വരൂപം തന്നെ ഏതോ അജ്ഞാതമായ കാരണവശാൽ പരിണമിച്ച് ഉണ്ടായതാണ് ഈ പ്രപഞ്ചം തന്നെ എന്നു കാണാൻ കഴിയും. അതുതന്നെയാണല്ലോ മന ഷ്യശരീരത്തിലും സംഭവിച്ചതു്. സൃഷ്ടി കഴിഞ്ഞു ശേഷിച്ച

നിൽക്കുന്ന പ്രപഞ്ചശക്തിയാണ് ത്രിപുരസ്നദരി. പിണ്ഡാണ്ഡ ത്തിലതിനെ കണ്ഡലിനിയെന്ന് അതേ ശക്തിയുടെ പ്രതിത്ര പമായി നാം പറയുന്നു. അഞ്ജിനെ പിണ്ഡാണ്ഡമാകുന്ന മന ഷൃശരീരം ബ്രഹ്മാണ്ഡമാകുന്ന ഈ ശാര ശരീരത്തിന്റെ എല്ലാ സാത്രപ്യങ്ങളം തികഞ്ഞ ഒരു കൊച്ച പ്രതീകം തന്നെയാണ്,

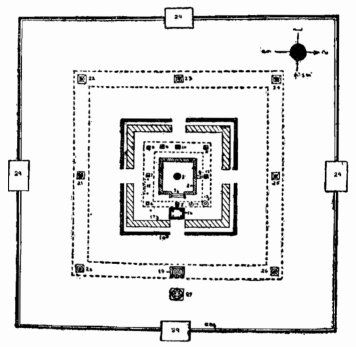


- 1) ആധാരശില, 2) ആധാരശിലയിലെ കഴി, 3) നിധികം ഭം,
- 4) പത്മം, 5) കൂമ്മം, 6) യോഗനാളം, 7) നപംസകശില,
- 8) പീഠം, 9) ബിംബം, 10) താഴികക്കടം, 11) ഗർഭഗൃഹത്തിൻെറ അകത്തെ തര

പിണ്ഡാണ്ഡത്തിൻെറ സ്ഥൂല സൂക്ഷ് പരാ അവസ്ഥകളെ വിശ്വൻ, തൈജസൻ, പ്രാജ്ഞൻ എന്നും ബ്രഹ്മാണ്ഡ ശരീര ത്തിൻെറ ഈ മൂന്നവസ്ഥകളെ വിരാട്, ഹിരണ്യഗർഭൻ, ഈശ്വ രൻ എന്നും നമ്മുടെ ഋഷീശ്വരന്മാർ നാമകരണം ചെയ്തിട്ടണ്ട്

#### ക്ഷേത്രം മനുഷൃദേഹിപതികം

പ്രതീകങ്ങാം തമ്മിലുള്ള നിഗുഢബന്ധം ആദ്ധ്യാത്മിക ശാസ്ത്രത്തിന്റെ ഒരു പ്രധാന വശമാണ്. ശത്രവിന്റെയോ



1) ബിംബം 2) ശ്രീകോവിൽ (ഗർദഗ്രഹം) 3) സോപാനം 4) ഓവ് 5) ഇന്ദ്രൻ 6) അഗ്നി 7) യമൻ 8) നിരൃതി 9) അന നൽ 10) വരുണൻ 11) വായ 12) കുബേരൻ 13) ഈശാനൻ 14) ബ്രഹാവ് 15) സപ്പമാത്രക്കാം, ഗണപതി, വീരഭദ്രൻ 16) മുഖ മണ്ഡപം 17) അന്തഹാര (നാലമ്പലം) 18) മദ്ധ്യഹാര (വിളക്കമാടം) 19) വലിയ ബലിക്കല്ല് (20 മുതൽ 26 വരെ) ബാക്കിപരിവാരങ്ങളും 27) ദ്ധാജസ്ഥംഭം (കൊടിമരം) 28) പ്രാകാരം അഥവാ പുറം മതിൽ 29) ഗോപുരങ്ങളും.

മറേറാ ഒരു പ്രതീകമുണ്ടാക്കി അതിൽ ദണ്ഡനമേൽപ്പിച്ചാൽ അതു" ആ ശത്രവിനേയം ബാധിക്കമേന്ന ചില മന്ത്രവാദപ്രയോഗങ്ങരം ഈ തത്വത്തിൻെറ ചീത്ത രീതിയിലുള്ള ഒരു പ്രയോഗം തന്നെയാണ്. അങ്ങനെ പ്രപഞ്ചത്തിൽ സംഭവിക്കുന്നതെന്തും മനുഷ്യദേഹത്തിലും മനുഷ്യദേഹത്തിൽ സംഭവിക്കുന്നതെന്തും പ്രപഞ്ചത്തിലും ആവത്തിക്കുന്നു. ശകനങ്ങളും ജോതിഷവും മററും ഫലിക്കമേന്നതിൻെറ ശാസ്ത്രീയവശം ഒരു പക്ഷെ ഈ തത്വത്തിൽനിന്ന് സിദ്ധമായിരിക്കാം.

ക്ഷേത്രങ്ങരം പ്രപഞ്ച ശരീരത്തിൻെറയും വ്യഷൂിശരീര ത്തിൻെറയും പ്രത്യക്ഷപ്രതീകങ്ങരം തന്നെയാണ്.

> ''ഇദം ശരീരം കൗന്തേയ ക്ഷേത്രമിത്യഭിധീയതേ''

എന്ന ഗീതാ വചനവും ഇതുതെന്നയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്. ക്ഷേത്രം വാസ്ലവത്തിൽ ഒരു ശരീരം തന്നെയാണ്. കല്ലം മര വും മററും ഉപയോഗിച്ച് നിമ്മിച്ച ദേവാലയം ഒരു മനഷ്യദേ ഹപ്രതീകം തന്നെയാണ്.

#### ദേഹോ ദേവാലയ പ്രോക്തോ

ജീവോ ദേവ സദാശിവ: എന്ന സുപ്രസിദ്ധമായ കളാ ണ്ണവതന്ത്രോകശകലം ഈ നിഗമനത്തിനും ഉപോതം ബലകമാണം്. ദേഹം ദേവാലയമാണം് അതിനള്ളിൽ കടി കൊള്ളുന്ന ദേവൻ വാസ്തവത്തിൽ സഭാശിവൻെറ അതായതു പരബ്രഹ്മചൈതന്യത്തിൻെറ പ്രതീകത്വം വഹിക്കുന്ന ജീവന മാണ്. പുറമെ കാണുന്ന സ്ഥൂലശരീരത്തെ മാത്രമല്ലല്ലോ ശരീരമായി നാം കണക്കാക്കേണ്ട്തും. അതിനുള്ളിൽതന്നെ കെട്ടിപിണഞ്ഞുകിടക്കുന്ന സൂക്ഷൃശരീരഭാഗങ്ങളം വാസ്ലവ ത്തിൽ ശരീരത്തിൻെറ അംശങ്ങാതന്നെയാണം' എന്ന ഭാര തീയ സിദ്ധാന്തത്തിൻെറ അടിത്തറ നാം മറന്നപോകരുത്ര്. ഇങ്ങനെ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മശരീരങ്ങരം ഉരംപ്പെട്ടതാണു് ശരീരം അഥവാ ദേഹം എന്നതിൻെറ പൂണ്ണവിവക്ഷ്. ഇതിൻെറയും ഉള്ളിലാണത്രെ ശുദ്ധബോധംമാത്രമായ ആത്മാവു സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നതും. ഈ സ്ഥുലസൂക്ഷ മദേഹഭാഗങ്ങരം തമ്മിൽ വളരെ അ്ടത്തബന്ധം പലര്ത്തിവരുന്നതാ് ക്ഷേ[തഗാ[തത്തിനം ബാ ധകമാണ്. കേരളത്തിലെ ക്ഷേ[താചാരങ്ങളുടെ [പാമാണി കഗ്രന<sup>ം</sup>ഥമായ ത[ന്തസമുച്ചയം പത്താം പടലത്തിൽഉള്ള അ ഞ്ചാം ശ്രോകം ഈ സംഗതിയെ തെളിച്ചപറയുന്നണ്ട്.

പ്രാസാദോ / ച്ചാച വിശോശിതുരിഹവപുഷീ സ്ഥുലസൂക്ഷ്മോയതോ / തോ— ൃ[താധാര / ധേയ ഭാവാദിതരതരഭവോ / ന്യു ക്രാഭ്യതിദോഷഃ ദോഷെ / ത്രൈക്ഷമിതേ / പ്യാചാത്ര തദുഭയോ— ശ്രോധനം സ്ഥാനസംസേ ്ഥ തദ്ചതാള്യോധനാദ്യം യദിനപരകൃതാ വസ്തതോ ക്ഷാസ്ഥലേ / ലം

ത്രത്സമുച്ചയത്തിനെ ഭാഷാ വ്യാഖ്യാതാവായ കഴിക്കാട്ട ഭട്ടതിരിയുടെ ഭാഷയിൽ ഇതിനെ അർത്ഥം ഇങ്ങനെയാണ്. 'ഇഹ, ഇവിടെ, അശുദ്ധിവരുന്നിടത്തു്, പ്രാസാദ : ആർച്ചാച—പ്രാസാദവം ബിംബവും, വിശേചശിതു സ്ഥുലു സൃഷ്മറവപ്പ്പ്പ്യത്ത് കല്പിക്കണം. അതു ആധാരാധേയ ഭാവാൽ ഇതരതരഭവു ദോഷു അന്യുത്രയ അഭ്യേതി. എന്നുള്ള ഹേതുവായിട്ട്, ആധാരാധേയത്വമുണ്ടാകയാൽ പ്രാസാദ്യാബിംബങ്ങളിലൊരേടത്തു് അശുദ്ധിവന്നാൽ പ്രാസാദശ്ശദ്ധിയം ബിംബശുദ്ധിയം ഒരുമിച്ചതന്നെ ചെയ്യണം. സ്ഥാനസം സ്ഥദരേഷത്യേച്ചാധനാഭ്യം—സ്ഥലത്തിലെ അശുദ്ധിയ്ക്കു ഖനനാദിക്കും ചെയ്ത് പ്രാസാദശ്ശദ്ധി ചെയ്യു. നയദിസ്ഥാന സംസ്ഥമല്ലെങ്കിൽ പുരകൃതാവസ്രതോക്ഷാ. അതു ദേവങ്കൽ ശുദ്ധിചെയ്തതിൻവശേഷം തളിച്ചാൽമതി.

ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ നിമ്മാണക്രമം പൊതുവായി വീക്ഷി ച്ചാൽ ഈ തത്വം എളുപ്പം മനസ്സിലാകാവുന്നതാണ്. പ്രാകാ രം (പുറംമതിൽ) ബാഹ്യഹാര [ശീവേലിപുര], മദ്ധ്യഹാര [വിളക്കമാടം], അന്തഹാര [നാലമ്പലം] അന്തർമണ്ഡലം [അക്കത്ത ബലിവട്ടം] എന്നീ പഞ്ചപ്രാകാരങ്ങളും ദേവൻറു സ്ഥുലശരീരത്തേയും അതിനുള്ളിൽ വിരാജിക്കുന്ന ശ്രീകോവിലും ദേവപ്രതിഷ്ഠയം അതിന്നടിയിലുള്ള ഷഡാധാരപ്രതിഷ്ഠയം ദേവൻറെ സൂക്ഷൃശരീരത്തേയുമാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്, ഇതിൻറെയെല്ലാം കേന്ദ്രബിന്റതായി വത്തിക്കുന്ന ദേവവി[ഗ ഹം മനഷ്യശരീരത്തിൽതന്നെ തസ്യശിഖയാമധ്യേപരത്മാവ്യ വസ്ഥിത: സ്ബ്രഹ്മാ സഹരിഃ സേന്ദ്ര: സോ ക്ഷരപരമ സ്ഥരാട് (പരമാത്മാവ് ആജ്വാലയുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അവനാണ്ബ്രഹ്മാവ്, അവർ തന്നെ ഹരി, ഇന്ദ്രനം അവർ തന്നെ, നാശമില്ലാത്തവനും സ്വയം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പരമ ചൈതന്യവും അവർതന്നെ)എന്ന നാരായണ

സുക്തത്തിൽ പറഞ്ഞതുപോലെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന സവ്വദേദ താരൂപമായ പരമാത്മ ചൈതന്യത്തെ തന്നെ സുചിപ്പിക്കുന്നു.

ഈ സിദ്ധാന്തത്തെ കുറച്ചുകൂടി വിശദമായി നമുക്ക് പരിശോധിക്കാം. മേൽ റഞ്ഞ ചതുരാകൃതിയിലുള്ള അഞ്ച് ആവരണങ്ങടെ സ്ഥൂലശരീരത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ഈ ചത്ത രങ്ങടം സ്ഥൂലശരീരത്തിന്റെ മഖ്യതത്വമായ പ്ലവീളതത്തെ ധാനിപ്പിക്കുന്നത്ര് ശ്രദ്ധേയമാണ്. ''വിശ്വകർമ്മ്യം'' എന്ന സുപ്രസിദ്ധ ക്ഷേത്രശിൽപ്യാന്ഥത്തിൽ ഈ പ്രാകാരങ്ങളെ സ്ഥൂലശരീരാവയവങ്ങളുമായി അനായിപ്പിക്കുന്നത്ര് നോക്കുക.

"ഗർഭഗൃഹം ശിരപ്രോക്തം അന്തരാളം മുഖം തഥാ സുഖാസനം ഗളഞ്ചൈവ ബാഹുശ് ചൈവാർദ്ധ മണ്ഡപം മഹാമണ്ഡപം കക്ഷിസ്യാൽ പ്രാകാരം ജാന ജംഘയോട ഗോപുരം ദേവപാദംസ്യാൽ യദ്യേതേ ലക്ഷണം

ശുഭം'

ഗർഭഗൃഹം ശിരസ്സായം അകത്തെ പ്രദക്ഷിണ വഴി അ ഥവാ ലോകപാലകൻമാരെയും സപ്തമാത്വകളെയും മററും പ്ര തിഷ്ഠിച്ച അകത്തെ ബലിവട്ടം (അന്തരാളം) മുഖമായും, വേ ദോച്ചാരണമന്ത്രവും മററും നടത്തുന്ന മണ്ഡപം ഗളമായും നാല മ്പലം കൈകളുടെ സ°ഥാനമായം ദേവപരിവാരങ്ങളെ പ്ര തിഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്ന പുറഞ്ഞ പ്രദക്ഷിണവഴി കുക്ഷിസ്ഥാ നമായും പുറംമതിൽ മുട്ടുകളും കണങ്കാലുകളുമായും ഗോപുരം ദേവപാദങ്ങളായും ആണം' ഇവിടെ വർണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നതു'. ഗോപുരം ദേവൻെറ പാദങ്ങളെ ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നതാകയാൽ ഗോപുരദർശനംതന്നെ പാപഹരവും പുണ്യവുമാണെന്ന സങ്ക ലും നമ്മുടെ ഇടയിൽ ഇന്നുമുള്ളതു് ഓർക്കുക. ദേവന്റെ ശിര സ്സായിട്ടാണ് പ്രാസാഭത്തെ അഥവാ ശ്രികോവിലിനെ പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതും. ഈ പ്രാസാദം സാധാരണരീതിയിൽ കിരീടം വച്ചതായ രീതിയിൽ മുകളിലേക്കു കെട്ടപ്പെട്ട ഒന്നാണ് എന്ന തു പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധേയമാണ്∘. അകത്തെ ബലിവട്ടം എന്ന ആദ്യത്തെ ചതുരം സ°ഥൂലശരീരത്തിന്റെ മുഖത്തെയാണ° സൂചിപ്പിക്കുന്നതും. ഒരു വ്യക്തിയടെ വ്യക്തിത്വത്തെ— അതായത്ര° മനസ്സിനെ മുഖമാണല്ലോ പൂർണ്ണമായം പ്രതി നിധാനം ചെയ്യുന്നത്ര<sup>്</sup>. അപ്പോയ അകത്തെ ബലിവട്ടം

മനസ്സിൻെറയും — അതായത്ര° മൊത്തത്തിൽ സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മദേഹ ത്തിന്റെയും പ്രതീകമായി. വ്യക്തിത്വത്തിന്റെ മുഖ്യാം ശങ്ങരം അവിടെ പ്രകടീകൃതങ്ങളായി. അതാണ് വാസ്തവ ത്തിൽ ദേവൻെറ സൂക്ഷൂദേഹത്തിൻെറ പരിധി. ണംകൊണ്ടതന്നെയാണ് ആ പരിധിയിൽ പത്തു് ദിക്പാല കന്മാരേയും [ഇന്ദ്രൻ, അഗ്നി, യമൻ, നിരൃതി, വരുണൻ, വായു, കബേരൻ, ഈശാനൻ എന്നിങ്ങനെ കിഴക്ക് തുടങ്ങി പ്രദക്ഷിണമായി എട്ട ദിക്കുകരം, ഊദ്ധ്വദിക്കിന്റെ അധിപൻ ബ്രഹ്മാവിൻെറ സ്ഥാനം, പുവ്വേശാനമദ്ധ്യവും, അധോദിക്കി ൻെറ അധിപനായ അനന്തൻെറ സ<sup>ം</sup>ഥാനം പശ്ചിമ നിരൃതി മദ്ധ്യവം ആണ**്**] പ്രതിഷ<sup>ം</sup>റിച്ചിട്ടുള്ളത്. പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ സൂക്ഷുനിയന്ത്രണം പാലിക്കണ, [ബാഹ്മി, മാഹേശ്വരി, കൌമാരി, വൈഷ്ണവി, വാരാഹി, ഇന്ദ്രാണി, ചാമുണ്ഡി,എന്നീ സപ്തമാതൃക്കളോടു ചേർന്ന വീരഭദ്രനേയും ഗണപതിയേയും കൂട്ടി ഒൻപതു പ്രതിഷ'ാകഠം കൂടി ഒരുമിച്ച് ശ്രീകോവിലി ൻെറ തെക്കുവശത്തായി ഈ അന്തർമണ്ഡലത്തിൽ കാണാവുന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ ഓരോ മന്ത്രത്തിന്റേറയും സൂക്ഷ<sup>്</sup>മ താണ". പ്രതീകങ്ങളായി വൃത്ത, ത്രികോണ, അഷ്യദള, ചതുരശ്രാദ്യാത്മ കാവയവങ്ങ**ം ഉ**ംക്കൊള്ളന്ന യന്ത്രങ്ങ**ംക്കെല്ലാം തന്നെ** ഏററ വം പറത്തെ ആവരണമായി പ്ലഥിഭ്രത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന ചതുരശ്രമുണ്ടായിരിക്കും. ഈ ചതുരശ്രത്തിൽ എല്ലാ മൂത്തികയക്കും ഉള്ള ദേവതകയ മേല്പറഞ്ഞ പത്തു് ദിക് പാലകന്മാതം സപ്തമാത്വക്കളം തന്നെയാണ° എന്നതും ഇവിടെ ശ്രദ്ധേയമാണ°. അതിനാൽ ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രതിഷ°ഠിതനായ മന്ത്രദേവതയുടെ സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മദേഹത്തിന്റെ പരിധി മുഖത്തിന്റെ പ്രതീകമായ അന്തർമണ്ഡലത്തോളം അഥവാ അകത്തെ ബലി വട്ടത്തോളം ഉള്ളതായും നമുക്കു സങ്കല്പിക്കാം.

### **ക്ഷേത്രാവയവ** സ°ഥാനങ്ങൾ

സ്ഥുലദേഹത്തിൽ ഉള്ള അവയവങ്ങാംക്ക തമ്മിൽ ഒരു അനുപാതമുണ്ടും. ഈ അനുപാതം തെററിയാണ് മനുഷ്യസ്ത ഷൂിയെങ്കിൽ ആ ശരീരം ഏററവും വികൃതവും വിത്രപവും ആയിതീരുമല്ലോ. അതുപോലെ തന്നെ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിലെ അവയവങ്ങളായ ഈ പഞ്ചപ്രാകാരങ്ങാംക്കും ഒരു നിശ്ചിത അനുപാതമുണ്ടും. അതിനെ തെററിക്കുകയാണെങ്കിൽ ക്ഷേത്രം വികൃതവും വിത്രപവും തന്മൂലം ജനങ്ങാംക്കും ക്ഷേമത്തിന പകരം നാശത്തേയും അനത്ഥത്തേയും കൊടുക്കുന്നതുമായ ഒരു

പ്രതീകമായി തീരുവാനാണ' ഇടയുള്ളത്യ'. തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ ശില്പഭാഗമായ രണ്ടാം പടലത്തിലെ 73-ാം ശ്ലോകത്തിൽഈ വിഷയത്തെ ഇങ്ങനെയാണ് പരാമർങ്കിച്ചിരിക്കുന്നത്യ്.

ദണ്ഡേർലോ ൃന്തർഗ്ഗതം മണ്യലമവ നിമം തേ ൃദ്ധാനചിതേ വാന്തഹാരി ദ്രോസംഖ്യേ മദ്ധ്യഹാരാ ജലധിപരിമിതേ ബാഹ്യാഹാരാദ്രിസംഖ്യേ മര്യാദാ മൂലധാമ്ന പ്രഥമ ചരമവജ്ജ്യം മുഖായാമയുക്താ പ്രാകാരാ പഞ്ചകാര്യാ: സൃരിഹചരമസീ മൈകവിംശ ഗപിവംസ്യാൽ.

അർത്ഥം:— പ്രാസാദത്തിന പുറത്തനിന്ന് അരദണ്ധ് ചെന്നേടത്ത് അന്തർമണ്ഡലം അഥവാ അക്കത്ത ബലിവട്ടം. ഒന്നോ ഒന്നരയോ ദണ്ഡ് ചെന്നേടത്ത് നാലമ്പലം അഥവാ അന്തഹാര, രണ്ട് മുണ്ഡ് ചെന്നേടത്ത് വിളക്ക്മാടം അഥവാ മദ്ധ്യഹാരാ, നാലു ദണ്ഡ് ചെന്നേടത്ത് ശീവേലി പ്ര അഥവാ ബാഹ്യഹാരാ, ഏഴ ഒണ്ഡ് ചെന്നേടത്ത് പുറമതിൽ അഥവാ മര്യാഭാ എന്നിങ്ങനെയാണ് അഞ്ചു പ്രാകാരങ്ങളെ കല്പിക്കേണ്ടത്ര്. ഇതിൽ അകത്തെ ബലിവട്ടവും എല്ലാററിനും പുറത്തേത്രം ഒഴിച്ച് ശേഷം എല്ലാ മുഖായാമ ത്തോടുകൂടിയിരിക്കുകയും വേണം. ഒടുവിലത്തെ പുറമതിൽ 21 ദണ്ഡ്ചെന്നേടത്തും പണിയിക്കാമെന്നൊരു പക്ഷമുണ്ട്. ക്ഷേത്രത്തിലെ പഞ്ചപ്രാകാരങ്ങളുടെ അനുപാതം ഇവിടെ വ്യക്തമായല്ലോ.

ഈ പ്രാകാരങ്ങഠം അഞ്ചും സ്ഥൂലദേഹത്തിൻെറ മുഖ്യാംശമായ പൃഥപീഭ്യതതിൻേറതായ പ്രതീകാത്മകത്വം അതായയ് ചതുരാകൃതി ഉയക്കൊള്ളേണ്ടതാണ്. അതുതന്നെ ഈ പഞ്ചപ്രാകാരങ്ങഠെ സ്ഥൂലദേഹാംശങ്ങളെയാണ് പ്രതി നിധാനം ചെയ്യുന്നതു് എന്നു് സ്പപ്പുമാക്കുന്നു.

ബാഹ്യപ്രാകാരങ്ങരം ദേവൻെറ സ്ഥൂലശരിരമാണെ കിൽ നാം കാണുന്ന ശ്രീകോവിലിലെ പ്രതിഷ്ഠ ദേവൻെറ സൂക്ഷ്മ ശരീരമാണ്. ഈ പ്രതിഷ്ഠ നാം കാണുന്ന വിഗ്ര ഹം മാത്രമല്ല വിഗ്രഹം ഉറപ്പിച്ചിട്ടുള്ളതിൻെറ താഴേക്കു താഴെ യായി വരുന്ന ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠയും കൂടി ഉയപ്പെട്ടതാണ് ദേവവിഗ്രഹം ഇറക്കി അഷ്യബന്ധമുറപ്പിച്ചിട്ടുള്ള ശിലാപീഠ വം അതിനതാഴെയുള്ള നപംസകശിലയും അതിൽ ചെന്നമുട്ട ന്ന ചെമ്പുകൊണ്ടുണ്ടാക്കപ്പെട്ട ഒരു യോഗനാളവും അതിൻ താഴെയുള്ള കൂമ്മവും കൂമ്മത്തിനടിയിലുള്ള ആധാരശിലയുമാ അ' ഈ ഷഡാധാര പ്രതിഷ'ായുടെ ഭാഗങ്ങ⇔ം സാധാരണ പൂജയിൽ ദേവനെ ആവാഹിക്കന്നതിനമുമ്പ് അർച്ചിക്കുന്നും

> ആധാര ശക്ടത്യെനമഃ മൂലപ്രകൃത്യൈനമഃ ആദികൂർമ്മായ നമഃ അനന്തായ നമഃ പൃഥിവൈൃനമഃ പത്മായ നമഃ

തുടങ്ങിയ പീഠപൂജാമന്ത്രങ്ങ മേൽപറഞ്ഞ ഷഡാധാര പ്രതി ഷ്ഠയുടെ ഭാഗങ്ങളെത്തന്നെയാണു സൂചിപ്പിക്കുന്നതും. പൂജ യുടെ മുമ്പെ പ്രാണായാമാദി ന്യാസങ്ങളെകൊണ്ട് ശരീരം ദേവതാമയമാക്കിതീർത്താൽ ഹൃദയത്തിൽ ദേവനെ ധ്യാ നിച്ച പൂജിക്കുന്ന ആത്മാരാധന എന്ന ചടങ്ങിലും മേൽപറഞ്ഞ പീഠപൂജാമന്ത്രങ്ങരം മൂലാധാരം തൊട്ട ഹൃദയത്തിൽകൂടി ഉപര്യ പരിയായി കല്പിച്ച ജപിച്ചുകൊള്ളണമെന്ന വിധി ഈ ഭാഗ ങ്ങരം സൂക്ഷ്മശരീരത്തിന്റെ ആറു് ആധാരപത്മങ്ങളെയാ അ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതു് എന്നതിലേക്കു് വളരെ വെളിച്ചം വീ ശുന്നുണ്ടും.

#### ആധാരശിലയാകുന്ന മൂലാധാരം

ക്ഷേത്രനീർമ്മാണം ആരംഭിക്കുന്നതിനുമുന്നതന്നെ ശ്രീ കോവിൽ ഉണ്ടാക്കാൻപോകുന്നതിന്റെ അടിയിൽ ഒരു വലിയ ചതുരാകൃതിയിലുള്ള കഴികഴിച്ച് ആ കഴിയുടെ അടിഭാഗം ശുദ്ധിചെയ്ത ഭൂമിയുടെ ദേവതയായ വാസ്തപ്പുരുപ്പരൻറ ബലി പൂജാദികഠം നടത്തിയതിനുശേഷമാണ് ഈ ഷഡാധാരപ്രതി ഷ്ഠചെയ്യേണ്ടത്ര്. തന്ത്രസമുച്ചയം ഒന്നാംപടലത്തിലെ 74-ാം ശ്ളോകം ഈ വിധിയെ ഇങ്ങിനെ സമാഹരിക്കുന്നു.

> ഗർത്തേതത്ര വിശോധിതേ വിനിഹിതാ— ഽധാരാശ്മ മധ്യാപടേ ധാന്യാദ്യാഹിത വിഷ്യരേ ഽഥ നിധികംഭം താ[മജം വാശ്മജം മലേനപ്രണിധായ തത്രവിധിവൽ രത്നാദി പൂർണ്ണേർണ്ണജം സംപൂജ്യാബ്ജ് മിഹാഭിരാധ്യ ളവനേശീമർത്ഥയേതാമുനാ.

അർത്ഥം:— മുമ്പുപറഞ്ഞവിധം പരിശുദ്ധമാക്കിയിരിക്കുന്ന ആ ഗർത്തത്തിങ്കൽ ആധാരശിലയെവെച്ച് അതിൻെറ മദ്ധ്യ ത്തിലുള്ള കഴിയിൽ ധാന്യാദികളെകൊണ്ട് ഉണ്ടാക്കിയിരിക്കുന്ന പീഠത്തിന്മേൽ ചെമ്പുകൊണ്ടോ ശിലകൊണ്ടോ ഉണ്ടാക്കിയതും രത്നകനകാദികഠം നിറച്ചതുമായ നിധികംഭത്തെ മുല മത്രം ജപിച്ച് അതിനമീതെ ശിലകൊണ്ടുണ്ടാക്കിയ താമര പ്രൂവിനെ ലിപിപങ്കജപുജചെയ്ത് തന്മദ്ധ്യേശക്തിബീജത്തെ (പ്രീം) ആരാധിച്ച് താഴെപറയുന്ന മന്ത്രംകൊണ്ട് പ്രാർത്ഥിക്കുക.

പ്രാത്ഥനാമന്ത്രം— ത്വമേവ പരമാശക്തി സംതുപ്തയാ തചയാദേവീ! സ്ഥാതവ്യമിഹ സർവ്വദാ

സൂക്ഷ്മശരീരത്തിന്റെ ഏററവും താഴത്തെ അവയവ വിശേഷമാണല്ലോ മൂലാധാരചക്രം മേൽപറഞ്ഞ ചതുരാ കൃതിയിലുള്ള ആധാരശില പൃഥ്വീതത്വ പ്രധാനമായ മൂലാ ധാരത്തെയാണ് പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത്. ശിലകൊണ്ടു ഞ്ടാക്കിയത്ര്തന്നെ പൃഥ്വീതത്വദ്യോദകമാണ്. കൂടാതെ പൃ ഥ്വീതത്വത്തിനെ പൃഥ്വീതത്വട്യോദകമാണ്. കൂടാതെ പൃ ഥ്വീതത്വത്തിനെ പുത്വീകാത്മകത്വമുള്ള ചതുരശ്രത്രപത്തിലാ ണിതിനെ നീർമ്മിച്ചിട്ടുള്ളം. അതിന്റെ നടുക്കം ഒരു കഴി യുണ്ടായിരിക്കും. ആ കഴിയിൽ നിറച്ച ധാന്യങ്ങളെകൊണ്ട് ഒരു പീഠമുണ്ടാക്കി ആ പീഠത്തിന്മേൽ സ്വസ്തിക പത്മമോ അഷ്ടുളപത്മമോ എഴുതി അതിനെ പൂജിച്ചശേഷമാണ് നിധികംഭത്തെ സ്ഥാപിക്കേണ്ടത്ര്.

#### സചായിഷം'ഠാന ചക്രം

ഈ ക്രിയതന്നെ ഈ ധാന്യപീഠത്തിന്റെ പ്രാധാന്യ ത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന, ഇതാണം സ്വാധിഷ്ഠാനചക്രം. സ്വാ ധിഷ്ഠാനം ലിംഗമലത്തിലാണല്ലോ. സൃഷ്ടികർത്താവായ പ്രജാപതിയോ ബ്രഹ്മാവോ ആണ് സ്വാധിഷ്ഠാന ചക്ര ത്തിൻറ ദേവത. സൃഷ്ട്യനുഖമായ ഈ ചക്രം ക്ഷേത്രഗാത്ര ത്തിൽ വിത്തുകളെകൊണ്ട് ഉണ്ടാക്കിയിരിക്കുന്നത് ഏറാവും യുക്തമായിരിക്കുന്നും ആധാരശിലയെ പ്രതിഷ്ഠിക്കുത്തി ന്പ്രത്യേക മത്രമൊന്നുമില്ല. പ്രണവമോ ശക്തിബിയുമോ മതി. (ഓം അഥവാ പ്രറീം മതിയെന്നാണം മേൽപറഞ്ഞ ശ്രോ കത്തിൻോ വിവരണ വ്യാഖ്യാതാവും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും.) മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നാണ് നാദത്തിന്റെ ഉപ്പത്തിയെന്നും അത്ര് ആ സ്ഥാനത്ത് വളരെ അവ്യക്തമായ പരാശബ്ദമാ നൈനുമള്ള മന്ത്രാസ്ത്രത്ഥത്തെയും ഇത്ര വെളിപ്പെടുത്തുന്നുണ്ടും, സ്വാധിഷ്യാനമെന്നത് ദേവൻെറ അടിസ്ഥാനംതന്നെയാണ്. ഈ രണ്ട് ആധാരചക്രങ്ങളേയും ഒരേക്ഷ്യയായിട്ടാണ് വ്യവഹരിച്ചുവരാറുള്ളതെന്നതിൻെറ സൂചകമാണ് രണ്ടും ഒരേ ശില കൊണ്ട് പ്രതിനിധാനം ചെയ്യപ്പെട്ടത്ര്.

#### മണിപുരകം

ഈ പീഠത്തിലാണ് ചെമ്പുകൊണ്ടോ ശിലകോണ്ടോ ഉണ്ടാക്കിയതും നവരത്നങ്ങളും കനകാദികളും മററും നിറച്ചതു മായ നിധികംഭത്തെ സ്ഥാപ്ിക്കേണ്ടത്ഉ്. ദേവൻെറ മൂലമ[ന്തമ ച്ചരിച്ചാണം" നിധികംഭത്തെ സ്ഥാപീക്കുന്നതു". ത്തിൽ അവ്യക്തത്രപത്തിൽ ഉത്ഭവിച്ച പരാശബ്ദം മണി പൂരകത്തിലെത്തുമ്പോ⊙ വൃക്തമായി നമുക്ക് വിഷയീഭവി ക്ഷണ പര്യത്തി' ശബ്ദമായി മാറുന്നു എന്നത്ര് മന്ത്രശാസ്ത്ര പ്ര സിദ്ധമാണല്ലോ. ഈ പ്രക്രിയയെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുക യാണ° ഏതിൻെറയും മൗലികനാദമായ ഓങ്കാരത്തെ വിശേ ഷിച്ച<sup>ം</sup> ഇവിടെ ഒരു പ്രത്യേക ദേവൻെറ മൂലമ[ന്തമാക്കി ഉച്ചരിച്ചത്ര് ം രത്നാദികയനിാച്ച നിധികംഭം, സൌന്ദര്യലഹരീ കത്താവ<sup>ം</sup> ''സ<sup>്</sup>ഫുരന്നാനാ രത്നാഭരണ പരിണേദ്ധന്ത്രഷം'' എന്ന് വിശേഷിപ്പിച്ചതായ (നാനാവിധ രത്നാഭരണങ്ങഠംകൊ ണട് പ്രശോഭിക്കുന്നതും ഇന്ദ്രധനസ്സിൻെറ കാന്തിയായി പരി ണമിച്ചതും) മണിപൂരകചക്രത്തിന്റെ ഉത്തമപ്രതീകം തന്നെ യാണം" എന്നം" വ്യക"തമാണം". മണിപൂരകം എന്ന പദംതന്നെ സൂപിപ്പിക്കുന്നതു് അതാണല്ലോ.

#### അനാഹത ചക്രം

ഇതിനമുകളിലാണം ശിലകൊണ്ട് ഉണ്ടാക്കിയ പത്മ ത്തെ പ്രതിഷിക്കേന്ദത്ര്. ആ പത്മമാണ് എടയസ്ഥാനത്തു ള്ള അനാഹതപത്മത്തിന്റെ പ്രതീകം. സാധാരണ ഹൃദയ പത്മത്തെ മ[ന്തശാസ്ത്രത്തിൽ അഷ്ട്ടുളപത്മമായിട്ടം പറ യാറുണ്ട്. ആ പത്മത്തിന്റെ മാത്രകയാലാണ് ഈ അശ്മ പത്മത്തെ രചിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. ഈ പത്മത്തിന്റെ അടിഭാഗം നാളം. ദളങ്ങാം കർണ്ണിക, കേസരം എന്നിവയിൽ 'ക്ഷം' മതൽ 'അം' വരെയുള്ള അക്ഷരമാലയെ പൂജിക്കകയാണ് ലിപി പങ്കുപ്പും. അതിനാൽ എല്ലാ മത്രാക്ഷരങ്ങളും അവിടെ ഉണന്തും ചാത്രമല്ല തന്മദ്ധ്യത്തിൽ ശക്തിബീജ മായ ഹ്രീം കാരത്തേയും പൂജിക്കണമെന്നു് തന്ത്രസമുച്ചയത്തി ഒർറ വിവരണ വ്യാഖ്യാതാവ് പറയുന്നുണ്ട്. എന്നിട്ട് ആ പത്മത്തിലുള്ള ശക്തിയോടാണ് സ്ഥിരമായിരിക്കുവാൻ മേല്പറഞ്ഞ പ്രാർത്ഥനാശ്ശോകം കൊണ്ട് പ്രാത്ഥിക്കേണ്ടത്ര്. പശ്യന്തി ശബ്ദം പുറത്തു വൈഖരിയായി പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നതി ഒർറ ഇടയിലുള്ള മദ്ധ്യമാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കുന്നത്രാ അനാ ഹതപത്മത്തിലാണെന്നു് ഓമ്മിക്കുമ്പോറം മേല്പറഞ്ഞ തര ത്തിൽ മന്ത്രചെതന്യത്തെ ഉണത്തുന്നതിന്റെ യുക്തി മനസ്സിലാകുന്നതാണ്.

ഈ പത്മത്തിൻെറ മേൽ പിന്നീട്് പ്രതിഷ്ഠ എ ങ്ങോട്ട് അഭിമുഖമാണോ അതേ ദിക്കിലേക്കതന്നെ അഭിമുഖ മായി ശിലകൊണ്ടണ്ടാക്കിയ കൂർമ്മത്തെയാണ് [പതിഷ്ഠി ക്കേണ്ടതും പുരാണ[പസിദ്ധമായ കൂർമ്മം എല്ലാററിനേയം താങ്ങിനിത്തുന്ന ഒന്നായതുകൊണ്ട് അത്വ് അനാഹത പത്മ ത്തിൽ സ്ഥിചെയ്യുന്ന പ്രാണശക്തിയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ശരീ രത്തെ (സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ ശരീരത്തെയെല്ലാം)ിതാങ്ങിനിത്ത ന്നതു് പ്രാണശ്ക്തിയാണല്ലോ. പ്രാണൻ, അപാനൻ, വ്യാ നൻ, ഉദാനൻ, സമാനൻ എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചു വിധത്തിൽ പറയപ്പെട്ട പ്രാണശക്തി ഒരേ പ്രാണശക്തി തന്നെയാണ്. വ്യവഹാരങ്ങരം വ്യത്യസ്സങ്ങളാകുമ്പോരം വ്യത്യസ്ത പേരുകരം കൊടുത്തു എന്നു മാത്രം. ഇതിൽ പ്രാണൻ എന്നതു് ഒന്നാമ ത്തേതിൻേറയും മൊത്തത്തിൽ പഞ്ചപ്രാണന്മാരുടേയും പ്രതീക മാണ്. ഇതിൻെറ സ്ഥാനം ഹൃദയമാണ് എന്നു് യോഗശാ സ്ത്രം പറയന്നു. ഏദയസ്ഥാനത്തിൽ സ്പർശിച്ചിട്ടാണ് ആചാ ര്യൻ പ്രാണപ്രതിഷ്ഠ ചെയ്യേണ്ടതെന്ന വിധിയം ഇതിന് ഉപോത്ബലകമാണ്. ഉപപ്രാണന്മാരിൽ ഒന്നിന് ക്ഷമ്മൻ എന്നപേർതന്നെ ഉള്ളതും ഇവിടെ സ്മരണീയമാണ്ം. സുപ്ര സിദ്ധമായ പാതഞ്ജല യോഗശാസ്ത്രത്തിൻെറ വിഭ്രതിപാദം മൂന്നാം സൂത്രം ''കുമ്മനാഢ്യാം സ്'ഥൈര്യം'' എന്നാണ്'. അതിൻെറ വ്യാസഭാഷ്യം ''കൂപസ്യ അധസ്താൻ (കണുകൂപസ്യ) ഉരസി കൂമ്മനാമനാഡി തസ്യാകൃത സംയമ സ<sup>്</sup>ഥിരപദം ലഭ് തേ'' (കണുകൂപത്തിൻെറ താഴെ നെഞ്ചിൽ ക്ലമ്മമെന്നൊരു നാഡിയുണ്ടും. അതിൽ മനസ്സിനെ ധാരണ ചെയ്താൽ മനസ്സി ന<sup>ം</sup> സ<sup>ം</sup>ഥിരത കിട്ടം) എന്ന പ്റയന്നതും ഇവിടെ ഓക്കേണ്ട്<u>ത</u> ണ്ട്. ഏതായാലും എദയസ്ഥാനത്തു് അനാഹതപത്മത്തി ൻെറ പ്രതീകത്വം, വഹിക്കുന്ന ക്ഷേത്ര ഷഡാധാര പ്രതിഷ<sup>ം</sup> യിലെ കൂമ്മം പ്രാണശക്തി തന്നെയാണെന്നതിന് ഇങ്ങിനെ അനേകം തെളിവുകരം ഉദ്ധരിക്കാൻ കഴിയം. ശിലകൊണ്ടോ ചെമ്പു കൊണ്ടോ ഒന്നും, വെള്ളികൊണ്ട് ഒന്നും, സാണ്ണം കൊണ്ട് ഒന്നും ആയി മുന്നു പത്മത്തേയും മൂന്നു കൂമ്മങ്ങളേയും ഒന്നി ന്നപരിയായി പ്രതിഷ്ഠിക്കാനും വിധിയുണ്ടു്. ചെമ്പ്,സാണ്ണം, വെള്ളി എന്നിവ അഗ്നിതത്വത്തെയും, സൂര്യതത്വത്തെയും ചന്ദ്ര തത്വത്തെയും സൂചിപ്പിക്കുന്നു. മലാധാരത്തിൽനിന്ന് ഉയൻവരു ന്ന കണ്ഡലിനീശക്തി അനാഹതം വരെ അഗ്നിതത്വപ്രധാനമായും, ആജ്ഞ മുതൽ മേലോട്ട് ചന്ദ്രത്തവ പ്രധാനമായും, ആജ്ഞ മുതൽ മേലോട്ട് ചന്ദ്രത്തവ പ്രധാനമായും വിഹരിക്കുമെന്ന യോഗത്തവങ്ങളെ മാത്രമാണ് ഈ മുന്നു കൂമ്മങ്ങരം പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്നത്ര് എന്ന് ഇവിടെ സൂചിപ്പിച്ചുകൊള്ളട്ടെ. പ്രാണശക്തിതന്നെയാണ് കൂർമ്മമെന്നതിന്ന് മറെറാരു തെളി വുകടിയാണു് ഇത്.

#### വിശുദ'ധി ചക്രം

പത്മത്തിൻെറ മുകളിൽ കൂമ്മത്തിനുപരിയായി പിന്നീ ട്ര്യോഗനാളത്തെയാണ് പ്രതിഷ്ഠിക്കേണ്ടത്ല്. ഇത് അകം ശൂന്യമായ നാളമാകയാൽ ആകാശ തത്വപ്രതീകമത്രെ, അത്ര തന്നെയാണല്ലോ വിശുദ്ധിചക്രവും. സർപ്പാകൃതിയായ ഒരു അനന്തശക്തി (infinite energy) യാണല്ലോ കണ്ഡലിനീ. അതിൻെറ മേൽപ്പോട്ടുള്ള യോഗമാഗ്ഗഗമനത്തേയും ഈ നാളം സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. വിശുദ്ധിചക്രത്തിൻെറ സ്ഥാനത്താണ ല്ലോ ശരീരത്തിൻെറ അധോഭാഗത്തേയും, സൂക്ഷ്മശരീരപ്രതീകവും ഉപരിഭാഗവുമായ മുഖത്തെയും ബന്ധിപ്പിക്കുന്ന കണ്ഠനാളം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര്. ഈ സ്ഥാനത്തെയും അതായത്ര് വിശുദ്ധിചക്രത്തേയും യോഗനാളം സൂചിപ്പിക്കുന്നവെന്ന് നിസ്സംശയം നമുക്ക് അനമാനിക്കാം.

#### ആ ജ°ഞാച്യകം

അതിനുപരിയായിട്ടുള്ള നപുംസകശില പരബ്രഹ്മചൈ തന്യത്തിൻെറ പ്രതീകമാണ്. യോഗനാളം വന്നുമുട്ടുന്ന അ ധോഭാഗം ആജ്ഞാചക്രവും, ഉപരിഭാഗം സഹസ്രാരപത്മവു മാണെന്ന് മൊത്തത്തിൽ പറയാം. ഈ ആജ്ഞാചക്രത്തി ൻെറ ദേവതയത്രെ പരമാത്മാവ് അല്ലെങ്കിൽ പക്ഷാന്തരേണ സദാശിവൻ. നപുംസകശിലയെന്നത് ഗുണാതീതതത്വത്തി ൻെറ പ്രതീകമാണല്ലോ. മനസ്സിൻെറ ലയസ്ഥാനം കൂടിയാ ണ° യോഗമാർഗ്ഗത്തിൽ ആജ്ഞാചക്രം.സുപ്രസിദ്ധമായ ഷഡ° ചക്രനിരൂപണമെന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽ ആജ്ഞാചക്രത്തെപ്പററി; —

''ഏതൽ പത്മാന്തരാളേ നിവസതി ചമന:

സൂക്ഷ°മരൂപം പ്രസിദ്ധം

യോനൗതരം കണ്ണികായാമിതരശിവപദം

ലിംഗചിഹ്നപ്രകാശം

വിദൃന്മാലാ വിലാസം പരമകളപദം

ബ്രഹ്മസൂത്രപ്രബോധം

വേദാനാമാദിബീജം സ്ഥിരതരഹൃദയശ്ചി ന്തയേത്തൽ ക്രമേണ''

#### ആജ°ഞാച്യകമെന്ന പത്മം

ഈ പത്മത്തിൻെറ അകത്താണ് മനസ്സ് ഉള്ളത്. ആയതു സൂക്ഷൃത്രപത്തിലുള്ളതാണെന്ന് പ്രസിദ്ധമാണ്. അ തിൻോ കർണ്ണികയിലുള്ള യോന്യാകൃതി ത്രികോണത്തിൽ ഇതരലിംഗം എന്ന ശിവസ്വത്രപം ഉണ്ട്. ആയത് വിദ്യ ത്തിൻെറ പ്രകാശത്തോടുകൂടിയതും പരമകളപദവും ആണ്. ആയതു ബ്രഹ്മബോധപ്രദം തന്നെയാണ്, അവിടെ വേദാദി ബീജമായ പ്രണവം സ്പന്ദിക്കുന്നു. ഇതുകളെ സ്ഥിരമനസ്സായി ധ്യാനിക്കേണ്ടതാണ്.

എന്നു പറയുന്നുണ്ട് .

പരമകളപദമായ ഈ സ്ഥാനത്താണ് ബ്രഹ്മ്പ്രബോധകമായ വേദാദിബീജം അഥവാ ഓംകാരം ദൃശ്യമാകുന്നത്ല്. ആ സ്ഥാനത്താണ് ആദ്യമായി ഓകാര സ്പന്ദനം അഗ്നിസ്പ് ല്ലിംഗങ്ങളുടെ രൂപത്തിലും പിന്നീട്ട് പ്രദീപജ്വാലാ രൂപത്തിലും യോഗികളുടെ സൂക്ഷുദ്ദഷ്ടിക്ക് വിഷയീഭവിക്കുന്നതെന്ന് പിന്നീടുള്ള ശ്ലോകങ്ങളിൽ പറയുന്നുണ്ട്. ബ്രഹ്മപദസൂചക മായ ഓങ്കാരത്തിൻെറ സ്ഥാനമാണ് നപുംസകശില ഏതാണ്ട് പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത്ല്.

## ബിംബപ്രതിഷ°ായാകുന്ന സഹസ്രാര പത°മം

ഈ ശിലയുടെ ഉപരിയാണ് ദേവബിംബം [പതിഷ്ഠി കുന്നത്ര്. ദേവവിഗ്രഹം പുരുഷനാണെങ്കിൽ പീഠം സ്ത്രീ ശിലയും, സ്ത്രീയാണെങ്കിൽ പീഠം പുരുഷശിലയും കൊണ്ട് നിർമ്മിതമായിരിക്കണമെന്നാണ് ശാസ്ത്രവിധി, ഇത സഹ സ്രാര പത്രമത്തിൽ നടക്കുന്ന ശിവശക്തി സംയോഗത്തിൻെറ [പതീകം തന്നെയാണ്. അങ്ങനെ ആദ് ആധാര ചക്രങ്ങളേ

യും ഭേദിച്ച<sup>ം</sup> സാധകന്റെ സഹസ്രാര പത<sup>്</sup>മത്തിലെത്തി പരമശിവാഭിന്നത്വം [പാപിച്ച കണ്ഡലിനി ശക്തിയെയാ ൺ്പീഠോപരി പ്രതിഷ്ഠിതനായ ദേവൻ പ്രതിനിധാനം ചെ യ്യുന്നതും. ഗർഭഗൃഹത്തിൻെറ താഴികക്കുടത്തോടുകൂടിയ മേൽക്കൂര ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിനെറ കിരീടംപോലെ ശോഭിക്കുന്നത്ര് മേൽപ റഞ്ഞതിനുപോത്ബലകമാണ്. ശരിക്കും സഹസ്രാര പത്മ ത്തിൻെറ സ്ഥാനത്താണ് ശ്രീകോവിലും ദേവപ്രതിഷ്ഠയുമ അവിടെനിന്നാണല്ലോ യോഗശാസ്ത്രപ്രസിദ്ധമായ അമൃതധാര ഉത്ഭവിച്ച് താഴേക്ക് വന്ന് ദേഹത്തിലെ 72000 നാഡികളേയും സേചനം ചെയ്ത° സാധകനെ അമ്പതമയനാക്കി തീക്നനത്. ശ്രീകോവിലിൽനിന്ന് ഒഴകിവരുന്ന ഈ തീ ത്ഥം യോഗാമൃതത്തിന്റെ പ്രതീകം വഹിക്കുന്നു. വിഗ്രഹത്തിന്നടിയിലുള്ള ''ഷഡാധാരപ്രതിഷ'ഠ'' വാസ്തവ ത്തിൽ സാധകനായ ഒരു മനുഷ്യന്റെ സൂക്ഷ്യശരീരപ്രതീകംത ന്നെയാണ്. ത്രിമാന (Three dimensional) രൂപിയായ ഈ ഷഡാധാരപ്രതിഷ'ഠയെ ദ്വിമാന (Two dimensional) രൂപി യാക്കിയാൽ (അഥവാ ഷഡാധാര പ്രതിഷ<sup>്</sup>ഠയുടെ നേരേ മുക ളിൽനിന്നു' ക്9ഴോട്ട നോക്കിയാൽ) ആധാരശില ഒരു ചതുര മായും നിധികംഭം അതിനുള്ളിലെ വൃത്തമായും പത<sup>്</sup>മം വൃത്ത ത്തിനുള്ളിൽ വരച്ച അഷ്യദളപത<sup>്</sup>മമായം മററും സാധാരണ പൂജസ്ക്ക് ഉപയോഗിക്കുന്ന അഷ്യദളപത്യമത്തെപ്പോലെ കാണാ വുന്നതും ശ്രദ്ധേയമാണ്<sup>°</sup>. ശ്രീകോവിലിൻെറ് പുറത്ത്ര<sup>°</sup> പത്ത ദിക്കകളിൽ (എട്ട ദി**ക്കകള**ിലും മുകളിലും,, താഴെയും ദ്വിമാന രീതിയിൽ പൂവ്പേ്ശാനമദ്ധ്യം ഊദ്ധ്വദിക്കായം കൽപനയുണ്ട്.) ഇന്ദ്രാദിലോക്പാലകന്മാരും, ബ്രാഹ്മി തുടങ്ങിയ സപ്തമാതൃക് ളം എല്ലാമടങ്ങിയ ചതുരാകൃതിയിലുള്ള അകത്തെ ബലിവട്ടം ദേവൻെറ സൂക്ഷ്മ ശരീരത്തിൻെറ ഏററവും പറത്തു കാണന മന്ത്രശാസ്ത്രപരമായ മിക്ക യന്ത്രങ്ങളി ആവരണം മാത്രമാണ്. ലം ഏറാവും ബാഹ്യസ്ഥാനമായ ഭൂപരത്തിൽ (ഏറാവം പുറ ത്തുകാണുന്ന ചതുരത്തിൽ) ഇന്ദ്രാദി ദിക്പാലക്നാക്കും ബ്രാ ഹ°മ്യാദി സപ്പമാത്വക്കാംക്കും സ്ഥാനം കല്പിച്ചിട്ടുള്ളതും ഇത്തര ണത്തിൽ ഓക്ടന്നത് നന്നായിരിക്കും. ഏതു വലിയ പൂജയി ലും നിവേദ്യം പൂത്തിയാവണമെങ്കിൽ ഈ ദിക്പാലകന്മാക്കും മാത്രക്കഠംക്കം മററും ബലി (പൂജ) തൂകിയേ കഴിയൂ. ദേവൻെ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മ ശരീരവുമായി ബന്ധം അവക്ണും.

പ്രതിഷ്ഠിതമായ ബിംബത്തിന്ന് താഴേ താഴെയായി ഭൂഗർഭത്തിലുള്ള ആധാരശിലവരേയുള്ള പ്രതിഷ്ഠാ ഭാഗങ്ങ ളാണ് മേൽ പറഞ്ഞ ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠ. ഇവ മൂലാധാ

രാദി യോഗമാർഗ്ഗങ്ങളും തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെ അടിത്തറയായിട്ട ള്ളതും ആയ യോഗ ഷ്ഡാധാരങ്ങരം തന്നെയാണും' എന്നു' ഇ വിടെ സിദ്ധമാകന്ത. ഇവിടെ ശ്രീകോവിൽ ശിരസ്സായിട്ടാ ൺ<sup>്</sup> വരുക. അതിൻെറ ചുററും ഉള്ള അകത്തെ ബ്ലിവട്ടം ഇന്ദ്രാദി ദിക്ക്പാലന്മാരെ [പതിഷ്ഠിച്ചതാണല്ലോ. ആ ചത്ര രശ്രം --- അന്തർ മണ്ഡലം --- ആണം' ദേവൻെറ മുഖം. അതിൻെറ പുറമേയുള്ളതു് നാലമ്പലം എന്ന അന്തഹാരയാണു്. അത് ക്ഷേത്രപുരുഷൻറ ഹൃദയ[പദേശമായ നെഞ്ചകമാണം". സ്വാ ഭാവികമായം ഇതിനിടയിൽ വരുന്ന നമസ്സാര മണ്ഡപം ദേവ ൻെറ കണ്ണസ്ഥാനമാണം'. ഇവിടെ നിന്നാണല്ലോ ദേവൻ മന്തോച്ചാരണം ചെയ്യേണ്ടതാ്. വേദങ്ങളം മററും ജ്പിക്കുന്നതും പൂജയുടെ ഭാഗമായ ശ്രീ ബലിയോ ശ്രീ ഭൂതബലിയോ കഴി ഞ്ഞു നടത്തുന്ന മൂല് മന്ത്രജപവം ഈ സ്ഥാനത്തുവെച്ചാണ് നടക്കാറുള്ളത്ര്. ദേവൻെറ വാഹനത്തിന് ഇവിടെ സ്ഥാന ജീവാത്മാവിൻെ സ്ഥാനമാണിത്. താമാവിൻെറ സ്ഥാനം ഈ കണ്യദേശമാണെന്ന് പാ ജപ സമർപ്പണ വിധാനത്തിൽ (ശ്വാസത്രപിയായ ഹംസ എന്ന അജപാിമ്ത്രം 21600 പ്രാവശ്യം ഓരോ മനഷ്യനം ജപിക്കുന്നു, അതിലെ ആദ്യത്തെ 600 മൂലാലധാരസ്ഥി തനായ ഗണപതിക്കും പിന്നത്തെ ഓരോ 1000 എണ്ണങ്ങാ സചാധിഷ്ഠാനസ്ഥിതനായ ബ്രഹ്മാവിന്നും മണിപൂര്സ്ഥനാ യ മഹാവിഷ്ലവിനം അനാഹതസ്ഥനായ അദ്രനം സമർപ്പിച്ച ശേഷം പിന്നത്തെ ആയിരം സമർപ്പിക്കേണ്ട്<u>ത</u> വി<u>ശ</u>ദ്ധിചക്ര സ്ഥനായ ജീവാത്മാവിനാണം്. പിന്നെ 1000 എണ്ണങ്യ വീതം ആജ'്ഞയിലുള്ള പരമാത്മാവിന്നും ബ്രഹ്മര്ഡ്സ്ഥ നായ ഗുരുവിനം സമർപ്പിക്കേണ്ടതാണ<sup>്</sup>എന്ന പറയുന്നുണ്ട്.ഈ നാലമ്പലത്തിൻെ പുറത്തുള്ള വിളക്ക്മാടം മദ്ധ്യഹാര എന്ന അഗ്നിമണ്ഡലമാണ്. അവിടെ മുഴവൻ വിളക്കകാം ക ത്തിക്കേണ്ട സ്ഥലമാണ്. മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നാലമ്പല ത്തിൻെറച്ചമരിന് പുറത്തായിത്തന്നെയാണ് ഈ വിളക്കമാടം നിർമ്മിച്ചിരിക്കും. ചെറിയക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നാലമ്പലചുമ അതന്നെ വിളക്കമാടമാവാറുണ്ട്. ഈ വിളക്കമാടത്തിന് പുറത്തായിട്ട് ബലിക്കൽ പുരയിലെ വലിയ ബലിക്കല്ലം അതോടനബന്ധിച്ച്° ചുറുപാടം പ്രതിഷ°ഠിച്ചതായ പുറ ത്തുള്ള ബലിക്കല്ലുകളം ദേവൻെറ അരക്കെട്ടായ ബാഹ്യ ഹാരയാണ്, ഇതിൻെറയും പുറത്തുള്ള പുറംമതിൽ ആണ് മര്യാദാ എന്നു പറയുന്ന [പാകാരം. ആയതു കാലുകളം അവ യിൽ കാണന്ന ഗോ പരങ്ങാം ദേവപാദങ്ങളമത്രെ. ഇങ്ങിനെ [പതിഷ്ഠാവിഗ്രഹത്തിൻെറ നാലൂ വശത്തേക്കം പരന്നകിട

ക്കുന്ന സ്ഥൂലശരീരഭാഗങ്ങളോടും പ്രതിഷ്ഠയുടെ അടിയിലേക്ക് വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്ന സൂക്ഷ്മ ശരീര ഭാഗങ്ങളോടും കൂടിയ മനുഷ്യശരീരം അഥവാ പ്രപഞ്ചശരീര പ്രതീകംതന്നെയാണ് വിധിപ്രകാരമുണ്ടാക്കിയ ഹൈന്ദവ ദേവാലയങ്ങഠം.

മേല്പറഞ്ഞപ്രകാരം പ്രതിഷ്ഠിച്ച പീഠോപരി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന വിഗ്രഹം തന്നെയാണ് പരമാത്മാവ് അഥവാ ഈ ശ്വരൻ. ഈ ചൈതന്യവിശേഷം അരൂപമാണല്ലോ. പക്ഷെ സാധാരണജനങ്ങഠംക്ക് അനുഭവവേദ്യമാകണമെങ്കിൽ രൂപ പും ഭാവവിശേഷങ്ങളും കൂടിയേ കഴിയും. ഇന്നതെന്ന് വ്യക്ത മാക്കാൻ കഴിയാത്ത ആ ആദിമസ്പന്ദനത്തിൻെറ ശബ്ദബ്രം ഹ്മത്തിൻറ അഥവാ പരാശക്തിയുടെ പരിവർത്തിതരുപങ്ങളാണല്ലൊ മററു മത്രാക്ഷരങ്ങളും ബീജാക്ഷരങ്ങളും. അവ ഒയ്യല്ലാം തന്ത്രശാസ്രത്തിൽ ധ്യാനസൗകര്യത്തെ മൻനിർത്തി ഓരോ രൂപകല്പനയുണ്ട്. അങ്ങനെ ഒരു പ്രത്യേക മത്രസ്പ ന്ദനത്തോടും ധ്യാനത്രപത്തോടും കൂടിയ മന്ത്രമൂർത്തികളാണ് ശ്രീകോവിലിനുള്ളിൽ നാം കാണുന്ന വിഗ്രഹങ്ങഠം. ക്ഷേത്രത്തെ ഒരു യന്തമായി കരുതുകയാണെങ്കിൽ അതിൻെറ ബിന്ദു സ്ഥാനത്താണ് ഈ പ്രതിഷ്ഠം.

#### പ്രാണശക°തിയുടെ അഭിനിവേശം

ഇങ്ങനെ സ്ഥൂലം സൂക്ഷ<sup>്</sup>മം പരാ എന്ന രീതിയിൽ ഒരു മനഷ്യന്റെ അഥവാ [ബഹ<sup>്</sup>മാണ്ഡമാകന്ന ഈശ്വരശരീ രത്തിൻെറ പ്രതീകത്തെ, മന്ത്രാസ്ത്രവിധിക്കനസരിച്ച രചിച്ച ശില്പമാണ് ക്ഷേത്രമെന്ന് വന്നകൂടുന്നു. ഒരു [പതീകം ഉണ്ടാ ക്കിയതുകൊണ്ടു' മാത്രം അതു' ചൈതന്യവത്തായിതീരുന്നില്ല. അതിൽ [പാണശക്തിയെ അഭിനിവേശിപ്പിക്കേണ്ടതുണ്ടും. കമ്പികഠംകൊണ്ടും ചക്രങ്ങഠംകൊണ്ടും അങ്ങനെ മററനേകം സാധനങ്ങഠംകൊണ്ടും നിർമ്മിതമായ ഒരു ഇലക്ടിക് യന്ത്ര ത്തിൽ സ്വിച്ചിട്ട് വൈദ്യുത[പവാഹത്തെ അതിൽ ആവേശി പ്പിച്ചെങ്കിൽ മാത്രമല്ലേ ആ യന്ത്രം [പവത്തനക്ഷമമാകുകയുള്ള? ്ഏ്കദേശം ഈ [പക്രിയയോട്∙ നമുക്കതിനെ താരതമുപ്പെട് എങ്കിൽ മാത്രമെ ക്ഷേത്രം ജീവനള്ള ഒരു [പതീക്മാ യിതീരുകയുള്ളൂ. ആ ചൈതന്യത്തിന്റെ പോഷണസംരക്ഷ ണങ്ങഠംക്കു വേണ്ടി പിന്നീട് ദൈനംദിന പൂജകളം<sub>,</sub> കാലാകാ ലങ്ങളിൽ ഉത്സവാദികളം നടത്തേണ്ടതുണ്ട<sup>ം</sup>. അതിൻെറ ക്രമ ങ്ങര വിസ്തരിച്ച്° ക്ഷേത്രാഗമഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വണ്ണിച്ചിട്ടണ്ട്°. മത്രോപാസനകൊണ്ടം മററും ഋഷിതുല്യ [പഭാവനായ് ഒരു

ഉത്തമ സാധകനായിരിക്കും പ്രതിഷ്ഠാകത്താവായ ആചാര്യൻ. വളരെയധികം കമ്മങ്ങാംകൊണ്ടു<sup>ം</sup> സ്വന്തം ദേഹത്തെ ഈശ്വര മയമാക്കിത്തീത്തതിനശേഷം മാത്രമാണ<sup>ം</sup> ആചാര്യൻ പൂജാ [പതിഷ°ഠാദികർമ്മങ്ങ⊙ ആരംഭിക്കുന്നത്ര°. ''ശിവോ ഭൃതചാ ശിവം യജേൽ'' എന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രവചനം ഇതിനു [പാണായാ ണം<sup>ം</sup>. അങ്ങനെ ഈശചരതുല്യത വന്ന തൻെറ ഉള്ള<sup>1</sup>ൽനിന്നം കണ്ഡലിനിശക<sup>ം</sup>തിയെ ഉയത്തി സ്വന്തം സഹസ്രാരപത<sup>ം</sup>മ ത്തിൽ [പവേശിപ്പിച്ച"; ദേവൻെറ മൂലമന്ത്രം ജപിച്ച് അതി ൻെ [പത്യേക ്മ[ന്തമൂർത്തിയായി സങ്കല്പിച്ച്° [പാണായാ മക്ര**ി**യയിലൂടെ ആ ചൈതന്യത്തെ സ്വന്തം കയ്യിൽ പിടിച്ചി രിക്കുന്ന ജലഗന്ധപുഷ്പാക്ഷതങ്ങളിൽ സംക്രമിപ്പിച്ച് ദേവവി ഗ്രഹത്തിലേക്ക<sup>്</sup> ആവേശിപ്പിക്കകയാണ് സാധാരണ പൂജക ളിൽ ചെയ്യുന്ന ആവാഹനക്രിയ. അതിൻെറ തന്നെ വളരെ അധികം സ്ങീണ്ണ രൂപമാണ് [പതിഷ'ാദി ക്രിയക∞. വിടെ ഇതിനും പറമെ അനേക വിധത്തിൽ മത്രചൈതന്യാം ശങ്ങ⊙ നിറഞ്ഞ കലശ തീത്ഥങ്ങളം ആടേണ്ടതുണ്ട്°. മാതിരി കർമ്മങ്ങളാൽ വാസ്ലവത്തിൽ [പതിഷ<sup>ം</sup>ഠാ കത്താവി ൻെറ ആത്മചൈതന്യത്തെ അഥവാ കണ്ഡലിനീശക്തി യെ ബിംബത്തിൽ സംക്രമിപ്പിക്കുമ്പോഴാണ് ബിംബവും ക്ഷേത്രവും ചൈതന്യവത്താകുന്നത്ത<sup>്</sup>. ഒരു സാധകൻ സാധനാ വേളയിൽ ധ്യാനനിഷ്ഠനായി മന്ത്രോച്ചാരണം ചെയ്തകൊ ണ്ടിരിക്കുമ്പോ≎ അവൻെറ ഉള്ളിൽ സ്ഫുരിക്കുകയം സ്പ്ദിക്കു കയം ചെയ്യന്ന ചൈതന്യവിശേഷം അവൻറെ സ്ഥൂല സൂ ക്ഷ<sup>ം</sup>മശരീരങ്ങളിൽ മുഴവനായി വ്യാപിക്കന്നം. തദ്ദശ്യമായ ഒരു അവസ്ഥാവിശേഷമാണ് ക്ഷേത്രത്തിലെ പ്രതിഷ്ഠയ്ക ശേഷം ഉണ്ടാകുന്നതും. മറെറാരുതരത്തിൽ പറയുകയാണെങ്കിൽ ക്ഷേത്രമാകുന്ന ശരീരം സാധന ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു ഉത്തമ സാധകൻെറ നേർപകർപ്പാണ് നിത്യേന സാധന ചെയ്തകാണ്ടിരിക്കകയും ആ വ്രത്തിന° ഒത<sup>്</sup>തരത്തിലും ഭംഗം വരാതിരിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ട അവസ്ഥാവിശേഷമാ ണല്ലോ സാധകൻേറത്ര്. അതിന് ലോപം വരുന്നത്ര് സാധ കനിൽതന്നെ ചൈതന്യക്ഷയത്തിനു വഴിതെളിയിക്കമല്ലോ. അ തേകാരണം കൊണ്ടതന്നെയാണ് ക്ഷേത്രത്തിലെ നിത്യപൂജ ഒഴിച്ചുകൂടാൻ പാടില്ലാത്ത ഒരാവശ്യമായിതീന്നത്ര°. ഒരു സാ ധകൻെറ നൈമിത്തിക കമ്മങ്ങളോട്ട<sup>ം</sup> സാദ്ദശ്യം വഹിക്കുന്ന വയാണ് ഉത്സവാദികഠം. വളരെയധികം തപസ്സചെയ്ത് ഒരു സാധകൻ സമ്പാദിക്കുന്ന ആദ്ധ്യാത്രമിക ബലം ഒരു ഒ∂്ബ്ലല നിമിഷത്തിൽ ചെയ്യരുതാത്തത്ര് ചെയ്തതിൻെറയോ മറേറാ ഫലമായി നഷ്ടപ്പെടുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്ര ശരീരത്തിലും അ

പാകതകളം അശുദ്ധികളം ബാധിച്ചാൽ ചൈതന്യക്ഷയം സംഭവിക്കുന്നതാണ്. പിന്നീട് സാധകൻ ഉഗ്രമായ തപസ്സര ഷ്ഠിച്ച് ചൈതന്യത്തെ പുനരാവിഷ്ണരിക്കണം. ചൈതന്യ ലോപം വരുന്ന അവസരങ്ങളിൽ നവീകരണം തുടങ്ങിയ സ കീർണ്ണതാന്ത്രിക ക്രിയകളം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അങ്ങനെ വി ധിപ്രകാരം നിമ്മിക്കുകയും പ്രതിഷ്ഠാദികർമ്മങ്ങഠം ചെയ്യുകയും നിത്യനൈമിത്തികങ്ങളായ പൂജാദി ഉത്സവങ്ങഠം വിധി പ്രകാരം ചെയ്യുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങഠം മന്ത്രചെതന്യത്തിൻെറ സ്വദ നങ്ങഠംകൊണ്ട് നിരന്തരം സാധന ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സാധകദേഹങ്ങളാണ്ം.

ഈ പ്രക്രിയ മനസ്സിലാക്കുന്നതിനും സാധാരണ ക്ഷേത്ര ങ്ങളിൽ നടക്കുന്ന പൂജാവിധിയടെ കാതലായ വശം ഗ്രഹിക്കേ ണ്ടതുണ്ട°. സാധാരണരീതിയിൽ ഗുരു ഗണപതി വന്ദനം കഴി ഞ്ഞതിനുശേഷം ദേഹശുദ്ധിയാണ് ആചരിക്കാറുള്ളത്ര്. ഇതു ബാഹ്യമായ ദേഹശുദ്ധിയല്ല. കാരണം സ്നാനംകഴിഞ്ഞായിരി ക്കമല്ലോ, പൂജകൻ ശ്രീകോവിലിന്നകത്തേക്ക് കടക്കുന്നത്ല്. പ്രാണായാമാദി ക്രിയകളിലൂടെയും മന്ത്രചെതന്യത്തിൻെറ വി വിധഭാഗങ്ങളെ പ്രതിനിധാനംചെയ്യന്ന അക്ഷരസംഘാതങ്ങരം ഉച്ചരിച്ചുണ്ടാക്കുന്ന ശബ്ദസ്പന്ദനങ്ങളെ അതാതു സ്ഥൂലദേഹാം ശത്തിൽ് വിന്യസിക്കകയം (ഇതിനെയാണം° ന്യാസമെന്ന പറയുന്നത്ര°) ചെയ്യുമ്പോ⊙ ഉണ്ടാകുന്ന സൂക്ഷ°മദേഹശുദ്ധി ആണിത്ര°. ചുരുക്കത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ ദേഹശുദ്ധി കഴി യുന്നതോടെ പൂജകൻ മന്ത്രചൈതന്യപൂണ്ണവാനം ദേവതുല്യ നം ആയിതീരുന്നു. പിന്നീട് ശംഖപൂര്ണം എന്ന ക്രിയയാ ദേവതാപൂജയ്ക്കായി ഉപയോഗിക്കുന്ന ഉപകരണങ്ങ⊙ തീതഥങ്ങരം ഇവയെ ശുദ്ധീകരിക്കുകയും നിമ്മിക്കുകയുമാണ് ഇതിൻെറ പ്രധാന അംശം. ശംഖുകാലും ശംഖും ശംഖിൽ നിറയ്ക്കുന്ന ജലവം സാധകൻെറ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിലെ അഗ്നി സൂര്യസോമഖണ്ഡങ്ങാ തന്നെയാണം'. മന്ത്രംകൊണ്ടം ഭാവന കൊണ്ടം ശംഖുപൂരണം നടത്തുമ്പോ⊙ അവിടെ സൃഷ്യമാകുന്ന തും സാധകദേഹത്തിൻെറ പ്രതീകംതന്നെയാണ°. ആ ശംഖുജ ലമാണല്ലോ ദേവന്നപ്പിക്കേണ്ടതു്. പിന്നീടാണ് ആത്മാരാധന. ഇവിടെ ശംഖ് തനികഭിമഖമായി തിരിച്ചവയ്ക്കേണ്ട്. അതായതു° സ്വന്തം ശരീരത്തിൽ കടികൊള്ളന്ന് ആത്മചൈത ന്യമാകന്ന മന്ത്രമുത്തിയെതന്നെ ആദ്യമായി പൂജിക്കണം. എന്നിട്ട്വേണം ശരിക്കം പൂജ ആരംഭിക്കാൻ. അതിനായി ബിംബ്പ്രതിഷ'ായുടെ അടിയിലുള്ള ഷഡാധാര പ്രതിഷ'ാക ളേയും അവയുടെ വിശദാംശങ്ങളേയും ചൊല്ലി വിവരിക്കുന്ന മന്ത്രങ്ങളെകൊണ്ടുള്ള ആരാധന എന്ന പീഠപൂജ പൂത്തിയായ

ശേഷം ശരിക്കും ദേവചൈതന്യം പ്രതിഷ്ഠിത ബിംബഹൃദയ ത്തിലേക്ക് ആവാഹനം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്.

> താരത്രയം ചലനസംഗ്രഹണോദ്ഗമാത്ഥ മുക്കോപചാരനുതി കൃന്നിജഹൃൽ സരോജാൽ ഉന്നീയ ചേതനകലാം വിരഹയ്യ ബന്ധാൽ താരേണചാത്മനി പരേ[ധുവതോവിലാപ്യ മന്ത്രാത്മനാ പരിണമയ്യസുധി: സസംബു ദ്ധാഗച്ഛയുഗ്മ മഭിധായതതോ / ഞ്ജലിസ്ഥേ ആവാഹയാമിമന്മനാട്ടത പുഷ്പഗന്ധ തോയേവ താര്യതന യാദഥ മന്ത്രമുത്ത

എന്ന ശ്ലോകദ്വയത്തിലൂടെയാണ് തന്ത്രസമുച്ചയകാരൻ ആവാ ഹനപ്രക്രിയ വിശദീകരിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. കഴിക്കാട്ടിൻെറ ഭാഷ യിൽ ഇതിനത്ഥം ഇങ്ങനെയാണ്ം:—-

ബുദ്ധികൗശലത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്നത്തുചാര്യൻ കയ്യിൽ ധന്ധപുഷ്പാക്ഷതങ്ങളെടുത്തു മൂലാധാര സമീപത്തു പിടിച്ച് മൂലാ ധാരചൈതന്യത്തിൻെറ ചലനത്തിനായിട്ടം മനോമയാഞ്ജലി യിൽ അതിനെ സംഗ്രഹിക്കുന്നതായിട്ടം അവിടെനിന്നും സുഷു **മാ നാഡിയിൽകൂടെ അതിനെ മേല്പോട്ട പൊക്കുന്നതിനായിട്ടും** പ്രണവങ്ങളെ ജപിച്ച് കൈകഠം രണ്ടും കൂട്ടി അഞ്ജലിമുദ്രയോ ടുകൂടി ഹൃദയത്തിങ്കലോളമൂയത്തിയാൽ തൻെറ തൻെറ ഉപചാര മന്ത്രംകൊണ്ട് ആ ദേവനെ സ്തതിച്ച തൻെറ ഹൃദയപത്മത്തി ങ്കൽനിന്നം ചൈതന്യത്തിൻെറ്റ് അംശത്തെ ഉണത്തി പ്രണവം ജപിച്ച് ആ ചൈതന്യത്തിങ്കൽനിന്നും വേറെയാക്കി പിന്നെ യം പ്രണവത്തെ ജപിച്ച് ദ്വാദശാന്ത പത്മസ്ഥമായിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവിങ്കൽ യോജിപ്പിച്ച മലം മൂന്നത ജപിച്ച തത്തന്മ ത്ര സ്വത്രപണേ ധ്യാനിച്ച് സംബോധനാ വിഭക്തിയോടുകൂടി വിഷ്ണോ സദാശിവ ഇത്യാ ദി ഭ ഗ വാ ൻ ആഗച്ഛ, ആഗച്ഛ എന്നു ചൊല്ലി പ്രണവം ജപിച്ച പരമാത്മാവിങ്കൽ നിന്ത് വേർപെട്ടിരിക്കുന്ന ചൈതന്യത്തെ സുഷുമ്നാ നാഡി യിൽ താത്തു പിംഗളയിലാക്കി ആവാഹയാമി എന്ന° ജപിച്ച് വലത്തെ നാസാ[ഗമാകുന്ന പിംഗളാ മുഖത്തിലൂടെ ശ്വാസ ത്രപേണ കയ്യിൽ സംഗ്രഹിച്ചി രിക്കുന്ന ഗന്ധപുഷ്പാക്ഷതങ്ങളിൽ പ്രവേശിപ്പിച്ച് മൂലമന്ത്രം ജപിച്ച് ഗന്ധപ്പഷ്പാക്ഷതങ്ങളെ ബിംബഹൃദയത്തിങ്കൽ ആ രാധിക്മ്പോഠം ആ ചൈതന്യം ബിംബത്തിന്റെ വാമനജസാ ഗ്രമാകുന്ന ഇഡാമുഖത്തിലൂടെ അകത്തുപ്രവേശിച്ച സുഷുമ്പാമ ഖേന ബിംബഹൃദയപത<sup>്</sup>മത്തിങ്കൽ യോജിക്കമാറ്<sup>്</sup> ധ്യാനിച്ച പിന്നെയും പുഷ്പങ്ങളെ ആരാധിച്ച തൽ മുദ്രകളെയും കാട്ടൂ.

ഈ ക്രിയ മനസ്സിരുത്തി വായിച്ച**ാ**ൽ ഈ മാനസിക പ്രക്രിയയിലൂടെ അർച്ച്കൻെറ ഉത്ഥാപിത കണ്യലിനിശ ക്തി പരമാത്മ പദവിയിലോളം ഉയന്ത പരബ്രഹ്മസാ രൂപിയായി വീണ്ടം മന്ത്രസ°പന്ദനമ്⇔െക്കാണ്ട° മന്ത്രമുത്തിയാ യി പരിണമിച്ച പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠിത ബിംബത്തിൽ പ്രവേശിക്ക ന്ന എന്ന മനസ്സിലാക്കാം. പിന്നീടാണ് പൂജ ആരംഭിക്കുന്ന ഏററവ്ം് ചുതങ്ങിയ പൂജ പഞ്ചോപ്ചാരപൂജയാണ്ം. പിണ'ഡാണ'ഡ ത്തെ അഥവാ അർച്ചകശരീരത്തെ സൃഷ്ടി ച്ച ,പ്പഥചി, ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്നീ ഭ്രതങ്ങളെ (Elements) അതാതു മുദ്രകാംകാണ്ടം അതാതിൻെറ പ്രതീക ങ്ങളായ ചന്ദനം. നിവേദ്യം, ദീപം, ധൂപം, പുഷ്പം, എന്നീ പദാർത്ഥങ്ങളെ സങ്കല്പിച്ചം ദേവങ്കൽ് സമർപ്പിക്കകതന്നെയാ ണം° ഈ ക്രിയ. പക്ഷെ ഇതിൻെറ ക്രമം, ഗ്ന്ധം, പുഷ്പം, ധൂപം, ദീപം, നൈവേദ്യം എന്നിങ്ങനെയാണ്. അതായതു് സ്വദേഹത്തിലെ ഓരോ അംശ്വം പൂർണ്ണമായം ഈശ്വരങ്കൽ സമർപ്പിക്കുകതന്നെ. അതോടുകൂടി അവനവൻ ഈശവരങ്കൽ ലയിക്കേ അഥവാ മുക്തിയടയുകയാണല്ലോ ചെയ്യുക. ഇതി ൻെറ കവിതാമയമായ ഒ**രു പ്രക്രിയയ**ത്രെ പഞ്ചോപചാര പുജ. കറെകൂടി വിസ്തരിച്ചാർ ഇത് ഷോഡശോപചാര പൂജയായി. ആസനം, സ്വാഗതം, അർഘ്യം, പാദ്യം, ആചമ നീയം, മധുപക്കം. സ്നാനം, വസ്ത്രം, ആഭരണങ്ങഠം, ചന്ദനം, പുഷ്പം, ധൂപം, ദീപം, നൈവേദ്യം, വന്ദനം എന്നിങ്ങനെ ഇതിൻെറ് വിശദാംശ പോകുന്ന ഷോഡശോപചാരങ്ങാം. ങ്ങരം വിസ്താരഭയത്താൽ ഇവിടെ കുറിക്കുന്നില്ല. വളരെ ഗ ഹനവം ശരീരത്തിൻെറയും പ്രപഞ്ചത്തിൻേറയും സൃഷ<sup>ം</sup>ടി പ്ര ക്രിയയുടെ നിഗുഢ തത്വങ്ങളെ ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നവയുമാണവ. ഇതിൽ നിവേദ്യക്രിയ പ്രത്യേകം പരിഗണനീയമാണ<sup>ം</sup>. കാര ണം വീണ്ടം നിവേദ്യമാകന്ന അന്നം എന്ന സ്ഥൂലദേഹ പ്ര തീകത്തെ അമൃതീകരിച്ച് അഥവാ ഈശചരപൂർണ്ണാംശമാ ക്കി മന്ത്രപൂതമാക്കി, അതാതുസാധകൺറ തന്നെ പ്രതീകമാ ക്കിതിത്ത<sup>്</sup> ദേവൻെറ ദേഹത്തിലേക്ക് ലയിപ്പിക്കുന്നതാണ് ഈ ക്രിയയുടെ മമ്മം. അങ്ങനെ പൂജതന്നെ സ്വന്തം ശരീരഭാ ഗങ്ങളെ പടിപടിയാക്കി ദേവങ്കൽ സമർപ്പിക്കകയാണെങ്കിൽ നൈവേദ്യം അതേ ഉദ്ദേശത്തോടുകൂടിചെയ്യുന്ന ഒരു പ്രത്യേക ക്രിയയാണം'. ഇതാണം' നൈവേദ്യത്തിന്റെ പ്രാധാന്യം. അതിനും ചില കണക്കുകളുണ്ടും. ആ കണക്കുകളും ദ്രവ്യങ്ങളും ക്ഷേത്രചട്ടങ്ങളെ പരിഷ<sup>്</sup>കരണരീതിയിൽ, ഇന്ന നടക്കുന്ന്

പോലെ പരിഷ'ക്കരിക്കുകയാണെങ്കിൽ അതു' ശാസ്ത്രവിരുദ്ധ മായിരിക്കുമന്ന് പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. അതു' ഒരു ആഹുതി രൂപേണചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് ഒരു ഹോമംതന്നെയാണ്.

ദേവൻെറ പ്രാണാപാന വ്യാനോദാന സമാനന്മാരായ പഞ്ചപ്രാണങ്ങാംക്ക് ആഹുതി നൽകികൊണ്ടാണ് ഈ നിവേ ദ്യപ്രക്രിയ നടത്തുന്നതെന്ന പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ദേവനാകുന്ന തേജസിലേക്ക് നിവേദ്യരൂപേണ സൃഷ്യമായ സാധകദേഹ ത്തെത്തന്നെ ആഹുതിചെയ്യുകയാണിവിടെ ചെയ്യുന്നത്ര്. ഇതും മോക്ഷത്തിൻേറ, ജീവബ്രഹ്മെക്യത്തിൻേറ പ്രതികമാണ്. അതുകൊണ്ടുതന്നെയാണ് ഈ മഹത്തായ ഹോമകമ്മം അഥവായജ്ഞം അതിവിശിഷ്യമായ ഒരു കമ്മമായി തീന്നത്ര്. പൂജ മുഴവനം ചെയ്യില്ലെങ്കിലും നിവേദ്യമെങ്കിലും ചെയ്യാൽ ഏതാണ്ട് പൂജ ചെയ്ത ഫലമായി. ഈ യജ്ഞത്തിൻെറ ശിഷ്യമാണ് ഭക്തജനങ്ങളും അനുഭവിക്കുന്നത്ര്. ദേവചൈതന്യം കലന്ന ഈ യജ്ഞശിഷ്യഭാഗം ''യജ്ഞശിഷ്യാശിനു സന്തോമുച്യന്തേ സവ്വ കില്ബിഷൈ'' എന്ന ഗീതാവാക്യമന്ത്രസരിച്ച് സർവ്വപാപ ഹരമത്രെ.

ഇങ്ങനെ ഉപചാരങ്ങളോടും പ്രത്യേകിച്ച് നൈവേദ്യ ത്തോടുംകൂടി നടത്തുന്ന പൂജാ മന്ത്ര ചൈതന്യമാവിഷ്പരിച്ചും തി കഞ്ഞ ഭാവനയോടും നടത്തേണ്ടതാണ്. പൂജകൻ മന്ത്രസിദ്ധ നും തികഞ്ഞ ഭക്തനുമാണെങ്കിൽ മാത്രമെ പൂജ നേരെയാവുക യുള്ളൂ. അല്ലെങ്കിൽ ഇതെല്ലാം വെറുതെ ചിലതു കാട്ടിക്കുട്ടൽ മാത്രമായിത്തീരും. അതായത്ര് ഒരു തട്ടിൽ ഇരുന്ന പൂക്കയ മറെറാരിടത്തു നിക്ഷേപിക്കലും ഒരു പാത്രത്തിൽ ഉള്ള വെള്ളം മറെറാരു സ്ഥലത്തു ചൊരിയുന്നതും മാത്രമായിത്തീരും. അങ്ങ നെ വരുമ്പോയം, ജീവബ്രഹ്മൈക്യാനുസന്ധാനമെന്ന മാന സിക പ്രക്രിയ നടക്കുകയില്ലല്ലോ. ക്ഷേത്രത്തിൽ വിധിപ്ര കാരം ശരിയായി ചെയ്യുന്ന പൂജ ആത്മബലമാജ്ജിച്ച പൂജകൻ സ്വന്തം ചൈതന്യാംശത്തെ ഉണത്തി ശ്രീകോവിലിൽ കുടി കൊള്ളുന്ന ബിംബത്തിൽ സംക്രമിപ്പിക്കുക തന്നെയാണ്. 'അർച്ചുകസ്യ പ്രഭാവേനശിലാ ഭവതി ശങ്കര' എന്ന തന്ത്രശാ സ്ലവചനം ഇപ്പോയ വ്യക്തമാകംം.

പക്ഷെ ഈ പൂജ നടക്കുന്നതു് വ ചിപ്രകാരം പ്രതിഷ്ഠ കഴിഞ്ഞു ഒരു ക്ഷേത്രത്തിലായിരിക്കണമെന്നു നാം ഓർക്കേണ്ട തുണ്ട്. നിത്യപൂജയേക്കാരം വളരെയധികം സങ്കീർണ്ണമാ ണ് പ്രതിഷ്ഠാവിധികരം. ക്ഷേത്രനിമ്മാണത്തിന് തറക്കല്ലി

ടുമ്പോരംതന്നെ ഷഢാധാർപ്രതിഷ്ഠയിൽ ആധാരശില, നി ധികംഭം, പത<sup>്</sup>മം, <u>ക</u>ർമ്മം, യോഗനാളം എന്നിവയെ പ്രതി ഷ്ഠിച്ചിരിക്കും. അതിനശേഷം ഇഷ്ടകാസ്ഥാപനം നടത്തി അതിൻെറ ഗത്തത്തിൽ ഇനിപണിയുവാൻ പോകുന്ന ശ്രീകോ വിലും പ്രാകാരങ്ങളമടങ്ങിയ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തെ പ്രസവിക്ഷ വാൻപോകുന്ന ഗർഭ്പാത്രസ്ഥാപനം ചെയ്യുന്നു. ആ ഗർഭപാ ത്രത്തിൽനിന്നും ക്ഷേത്രഗാത്രത്തെ പ്രസവിക്കുകയാണെന്നാണു പിന്നീടുള്ള ക്രിയയിലുള്ള ഭാവന. അതിൻെറ അവസാനത്തി ലാണ് പ്രതിഷാകമ്മം നിവ്വഹിക്കേണ്ടത്ര്. വിധിപ്രകാരം ശി ല്പി നിവ്വഹിച്ചതായ കണക്കൊത്ത ബിംബത്തെ ഏററുവാത്ദി ജലാധിവാസം,ധ്യാനാധിവാസം,അതോടനബന്ധിച്ച ബിംബ ശോധന നേത്രോന്മീലനം കലശാഭിഷേകങ്ങഠം എന്നിവ പ്രതി ഷാപൂപ്പ്മായി നിർവ്വഹിക്കേണ്ടതുണ്ട<sup>ം</sup>. പിന്നിട് പ്രാസാദത്തി ൻെറ അഥവാ ക്ഷേത്ര ശിൽപത്തിൻെറ ശുദ്ധികർമ്മങ്ങളായി മുൻകൂട്ടി നിശ്ചയിച്ച സമയത്തുതന്നെ പ്രസാദവും പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠ യടെ അടിയിലുള്ള നപംസക ശിലയം പീാവം ആചാര്യൻ പ്രതിഷ്ഠിച്ച കഴിഞ്ഞതിനു ശേഷമാണ് ശരിയായ പ്രതിഷ്ഠ പ്രകൃതിയാകുന്ന പീാത്തിൽ പുരുഷപ്രതീ അഥവാ [ബഹ<sup>ം</sup>മചൈതന്യ പ്രതീകമായ ബിംബ കമായ ഇറക്കിവെച്ച് പ്രകൃതി പുരുഷംചൈതന്യ സ്ഥിരീകരണത്തിനു വേണ്ടി നവശക്ത്യാത്യമകമായ അഷ്ട ബന്ധമിട്ടറപ്പിക്കേയം പിന്നീട് വിധിപ്രകാരം മന്ത്രചെത ന്യാംശങ്ങള് പൂജിച്ചവെച്ച കലശാദികഗ ആടുകയും ജീവാവാ ഹനയം പ്രാണപ്രതിഷ്'oയം നടത്തുകയും ചെയ്യുന്നതാണ് ഈ ക്രിയയുടെ മുഖൃ ഭാഗങ്ങരം. പ്രതിഷ°ാക്ക° എത്രയോ ദിവ സം മുമ്പുതന്നെ തികഞ്ഞ വ്യതത്തോടുകൂടി ഉപാസന ചെയ്ത മത്രചൈതന്യപൂണ്ണനായ ആചാര്യൻ അന്നേദിവസം വിപുല മായ തോതിൽ മേല്പറഞ്ഞ രീതിയിൽ ദേഹശുദ്ധി വരുത്തി പൂണ്ണമായും ദേവതാം പ്രാപിച്ച ശേഷമാണ് ഈ പ്രാണപ്രതി ഷ്ഠ നടത്തുന്നത്ര്. അതോടെ വിഗ്രഹവം വിഗ്രഹമാകന്ന ആത്യാവിനെ കടിയിരുത്തിയ ക്ഷേത്രഗാത്രവും ചൈതന്യ പൂർണ്ണമാവുകയാണ്. കല്പിലും മരത്തിലും ഉണ്ടാക്കിയ ഒരു ശരീരപ്രതീകത്തിന ജീവൻ വരുകയാണ<sup>ം</sup>. അതു മന്ത്രചെത ന്യപൂണ്ണനായ ദേവതാമയനായ ത[ന്തിയിൽനിന്നമാണ്. പ്രതി ഷ്ഠാകത്താവായ തന്ത്രിയുടെ മാനസപുത്രനാണ് ദേവനെന്ന് പറയുന്നതിൽ തെററില്ല. ഏതായാലം ത[ന്തിയുടെ ആത്മ ചൈതന്യം ഒരു കുപ്പിയിലടച്ചവെക്കുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്രത്തി നകത്ത്ര° അടച്ച സൂക്ഷിച്ച രക്ഷിക്കുന്നു. ഈ ചൈതന്യത്തി

ൻെറ നിതൃലോപത്തിന പ്രതീവിധിയായിട്ടാണ് സേന ഫുട്ബോളിലും സൈക്കി≎ം ടയറിലും മററും ഇടക്കിടെ കാറെറാഴിഞ്ഞുപോകമ്പോ⊙ വീണ്ടം പമ്പചെയ്ത നിറക്കുന്നതു പോലെ നിതൃപൂജ നടത്തന്നതെന്ന് ഈ വിവരണത്തിൽനി ന്ത<sup>്</sup> മനസ്സിലാക്കാൻ വിഷമമുണ്ടാവില്ല. സാധാരണ വീട്ടി ലോ മററു സ്ഥലങ്ങളിലോ ഒരു പത്മമോ ദീപമോ താന്ത്രിക വിധിപ്രകാരം വരച്ച യന്ത്രമോ വരച്ച പൂജിക്കുമ്പോരം മേലുദ്ധ രിച്ച രീതിയിൽ അങ്ങോട്ടാവാഹിച്ച ചൈതന്യാംശത്തെ തി രികെ പൂജകനിലേക്കം തിരിച്ചെടുക്കേണ്ടതുണ്ട്∙. പൂജാവസാ നത്തിലുള്ള ഈ പ്രക്രിയയെയാണ് ഉദ്വസനം എന്നു പറയുന്ന ത്ര്. ഇത്ര് പ്രാണായാമരീത്യാ വേണമെന്നാണ് ശാസ്ത്രം. പൂജ സമർപ്പിച്ചകഴിഞ്ഞാൽ അവസാനമായി പൂജകൻ പൂജചെ യ'ത പുഷ'പത്തിൽനിന്ത<sup>്</sup> ഒന്നോ രണ്ടോ പുവെടുത്ത<sup>്</sup> ഘാ ണിച്ചകളയുന്നതു" ഉദ്വസനത്തിന്റെ വളരെ ല്ഘുവായ രൂപം മാത്രമാണ്. ക്ഷേത്രത്തിലാകമ്പോരം ഈ ഉദ⊿സന പ്രക്രിയ യിൽ അങ്ങോട്ടു കൊടുത്ത ചൈതന്യത്തിൻെറ പതിനാറിലൊ രംശം മാത്രമേ ഇങ്ങോട്ട തിരികെ ഉദ്വസിക്കാവൂ എന്നതാണ് നിയമം. ഇതു മനസ്സിലാക്കിയാൽ ദിനംപ്രതി ചെയ്യുന്ന ഈ പൂജാക്രിയ വളരെ വ്യക്തമാകം.

ഒരു സാധകൻ സാധനാവേളയിൽ ധ്യാനനിഷ്ഠനാ യി മന്ത്രോച്ചാരണം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോരം, അവൻെറ യുള്ളിൽ സ്ഫുരിക്കുകയും സ്പന്ദിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ചൈതന്യ വിശേഷം അവൻെറ സ്ഥൂലസൃക്ഷ'മശരീരങ്ങളിൽ മുഴവനാ യി വ്യാപിക്കന്നം. താദ്ദശമായ ഒരവസ<sup>ം</sup>ഥ<sup>-</sup>വിശേഷമാണ<sup>ം</sup> ക്ഷേത്രത്തിലെ പ്രതിഷ്ഠക്കശേഷം ഉണ്ടാകുന്നതും. മറെറാരു തരത്തിൽ പറയുകയാണെങ്കിൽ മന്ത്രമാകന്ന സ്റ്രന്ദനവിശേഷം (ഇതാണ്ദേവൻെറ മൂലമന്ത്രം) സദാ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിൽ വത്തി ക്കുന്നു. മാത്രമല്ല സാധകൻറ് ഹൃദയത്തിലോ ഭ്രൂമദ്ധ്യത്തിലോ ഉത്തമനായ സാധകൻെറ ശിരസ്സിലുള്ള സഹസ്രാരപത'മത്തി ലോ ഈ മന്ത്രോച്ചാരണവേളയിൽ ദേവൻെറ ധ്യാനോക്തമായ കരചരണാദ്യവയവങ്ങളോടുകൂടിയ സ്ഥൂലരൂപം സാധന ചെയ്യകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോ∞ മനോമകരത്തിൽ ധ്യാനിച്ചറപ്പി ക്കുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിന്റെ ശീർഷഭാഗമായ ശ്രീ കോവിലിൽ വിധിപ്രകാരം ശിലയിലോ ലോഹത്തിലോ മറേറാ കൊത്തിയെടുത്ത വിഗ്രഹവം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. വി ധിപ്രകാരം പ്രതിഷ<sup>്</sup>ഠിച്ച പൂജനടക്കുന്ന ഒരു ക്ഷേത്രം കല്ലി ലും മരത്തിലും കൊത്തിയെടുത്ത ഒരു സാധകദേഹംതന്നെ ആ ണെന്ന ചിത്രം ഇപ്പോ⊙ തെളിഞ്ഞുകാണാം. ഈ നിരന്തര

മായ മന്ത്രചെതന്യസ്സന്ദനത്തിന ലോപംവരാതിരിക്കുവാനാ യിട്ടാണ് ശാന്തിക്കാരൻ സ്വന്തം ആത്മശക്തിയെ ദിനംപ്രതി പമ്പയ്യെകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും. പിന്നീട് വഷാവധിയെത്ത മ്പോ⊙ അറിയാതെയുണ്ടാകുന്ന ചൈതന്യലോപത്തിന° പ്രതി വിധിയായം ചൈതന്യവദ്ധനവിനായം ഉത്സവാദികർമ്മങ്ങരം ഉത്സവത്തിന മറെറാത പ്രത്യേകതക്ടിയുണ്ടു<sup>ം</sup>. ചു തുക്കിപറഞ്ഞാൽ ക്ഷേത്രത്തിൻെറ മതിൽകെട്ടിനകത്ത്ര° മാത്ര മായി നിറഞ്ഞുനില്ലുന്ന മന്ത്രചെതന്യത്തെ ഗ്രാമത്തിലേക്ക<sup>ം</sup> തൽക്കാലം പ്രവഹിപ്പിക്കുകയും അധർമ്മത്തെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന മൃഗങ്ങളെ വേട്ടയാടുക എന്ന പള്ളിവേട്ടയിലൂടെ ധർമ്മസംരക്ഷണം നടത്തി ഗ്രാമവാസികളെയെല്ലാം ദൈ**വീ** കാനുഗ്രഹത്തിൽ നിമജ്ജനം ചെയ്യിക്കുന്ന ആറാട്ടകളിയും കഴിച്ചശേഷം ആ ചൈതന്യത്തെ ക്ഷേത്രത്തിൽ തിരികെ കൊണ്ടുവന്ന മൂലബിംബത്തിൽ ചേർത്തുന്നു. ഉത്സവത്തിനു ഗ്രാമജനങ്ങളെല്ലാം അവർ എത്രദ്ദരമായിരുന്നാലും ഗ്രാമത്തിൽ എത്തണമെന്ന സങ്കല്പത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനം വർഷംതോറും ഈശാരപ്രസരണത്തിൽ (അതാണം ഉത്സവം) അഥവാ ദേവ ചൈതന്യത്തിൻെറ കവിഞ്ഞൊഴകലിൽ ഗ്രാമവാസികളെ ല്ലാം ഭാഗഭാക്കുകളാവണം എന്നതത്രെ. പന്ത്രണ്ടു വർഷം കൂടു മ്പോ⊙ വിശേഷാൽ കലശാഭിശേഷാദിക⊙കൊണ്ട് ചൈത ന്യവദ്ധന വരുത്തിയിരിക്കണമെന്നും ക്ഷേത്രസംരക്ഷണത്തി ൻെറ നിയമമാണ°. അങ്ങനെ നിത്യേന മന്ത്രസാധന ചെയ്ത കൊണ്ടിരിക്കുകയും കാലാകാലങ്ങളിൽ നൈമിത്തികങ്ങളായ തീവ്രവ്രതാനുഷാനങ്ങളിലൂടെ ശക്തി പുംനസ്സംഭരിക്കുകയും, വർഷത്തിലൊരിക്കൽ ഗ്രാമവാസികളായ ജനങ്ങഠംക്കാകമാ നം അനു[ഗഹവർഷം ചൊരിയുകയും ചെയ്യുന്ന ഉത്തമനായ ഒരു മന്ത്രസിദ്ധൻെറ നേർപകർപ്പാണ് ക്ഷേത്രം എന്നുപറയാം. അങ്ങനെയുള്ള ഒരു സാധകൻെറ് നിത്യകർമ്മത്തിനു' ലോപം വരുന്നതും അവൻെറ ചൈതന്യക്ഷയത്തിനും വഴിതെളിയിക്കമ അതുകൊണ്ടാണം' നിത്യപൂജ മുടങ്ങരുതെന്നം' പറയുന്ന തും. അങ്ങനെ ചെയ്താൽ പ്രായശ്ചിത്തകർമ്മങ്ങരം അനുഷ്ഠി ക്കുന്നതുപോലെയുള്ള സങ്കീർണ്ണ താന്ത്രികക്രിയകരം നടത്തേ ണ്ടിവരും. അതുപോലെ വളരെയധികം തപസ്സചെയ്യ ഒരു സാധകൻ സമ്പാദിക്കുന്ന ആദ്ധ്യാത<sup>്</sup>മികബലം ഒരു ദുർബ്ബല നിമിഷത്തിൽ ചെയ്യരുതാത്തതു് ചെയ്തതിൻെറയോ മറേറാ ഫലമായി നഷ<sup>o</sup>ടപ്പെടുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്രശരീരത്തിലം അ പാകതകഠ സംഭവിക്കുകയും അശുദ്ധികഠ ബാധിക്കുകയും ചെയ്താൽ ചൈതന്യക്ഷയം ഉണ്ടാകന്നതാണ°. പിന്നീട്ട° സാ

ധകൻ ഉഗമായ തപസ്സനുഷ്യിച്ച ചൈതന്യത്തെ പുനരാവിഷ് കരണം ചെയ്യുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും ഈ മാതിരിലോ പം വരുന്ന അവസരങ്ങളിൽ നവീകരണം തുടങ്ങിയ അനേകം സങ്കീർണ്ണ താന്ത്രിക ക്രിയകളും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അങ്ങനെ വിധിപ്രകാരം നിർമ്മിക്കുകയും പ്രതിഷ്ഠാകർമ്മാദിക്കാ നടത്തു കയും നിത്യനൈമിത്തികങ്ങളായ പൂജ ഉത്സവം കലശാദിക്കാ എന്നിവ ലോപം കൂടാതെ നിർവ്വഹിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ക്ഷേത്ര ങ്ങാം കല്ലിലും മരത്തിലും കൊത്തിയെടുത്ത മന്ത്രസാധന ചെയ്യുന്ന സാധക ദേഹങ്ങാം തന്നെയാണെന്നുള്ളത് വ്യക്തമാണ്ം.

ഇങ്ങനെയുള്ള ഒരു ക്ഷേത്രത്തിൽ ഭക<sup>്</sup>തിപൂർവ്വം ആരാധ നയ്ക്കായി വരുന്ന ഒരുവൻെറ കാര്യം നമുക്ക് ചിന്തിച്ചുനോക്കാം. ക്ഷേത്രമാകുന്ന ശരീരത്തിന്റെ അഥവാ താന്ത്രിക<sup>്</sup>സിദ്ധാന്ത ങ്ങാം അനുസരിച്ച്° സംവിധാനം ചെയ്ത ഈ യന്ത്രവിശേഷത്തി ൻെ അഥവാ മനശാസ്ത്രയത്രത്തിൻെ (Psychic Machine) പ്രവർത്തനം അപ്പോരം നമുക്ക° വ്യക°തമാകം. സാധാരണ രീതിയിൽ ഷഡാധാര ചക്രങ്ങളേയും ഭേദിച്ഛ് മുക്തി പദത്തി ലെത്തുകയോ അതിലേക്ക<sup>്</sup> സഹായകമായ ഒരു അവസ്ഥയിലേ ക്കു<sup>്</sup> എത്തുകയോ വേണമെങ്കിൽ ഒരുവൻ ആദ്ധാത<sup>്</sup>മിക ശാസ്ത്ര ങ്ങളിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഉഗ്രസാധനക≎ അനുഷ്ഠിച്ചേ മതി അതിൽ പ്രധാനപ്പെട്ടതും അനുഷ്ഠാന ക്ഷമതകൂടിയതു മായ ഒഒ മാർഗ്ഗമാണു' മന്ത്രയോഗം. മന്ത്രങ്ങളെന്ന' പറയുന്നതു' നിരർത്ഥകങ്ങളായ ശബ്ദജാലങ്ങളല്ല, നേരെമറിച്ച നമ്മളെ ആദ്ധ്യാത<sup>്</sup>മക പദത്തിലൂടെ മേൽപ്പോട്ടപോകവാൻ സഹായി ക്കുന്ന ശക്തിവിശേഷങ്ങളുടെ സ്പന്ദനരൂപങ്ങളാണും". മൂത്തിയെന്നു പറയുന്ന ഇവയ്ക്കെല്ലാം ചൈതന്യവും ജീവനമുണ്ടെ ന്നുള്ളതല്ല, ഇവ ചൈതന്യംതന്നെയാണ് എന്നുള്ളതാണ് പര മനഷ്യൻ ആ മന്ത്രങ്ങാം ഉച്ഛരിക്കുമ്പോരം അവൻെറ തൊണ്ടയും വാഗിന്ദ്രിയവും മാത്രമല്ല ചലിക്കുന്നതു്. നത്തിൻെറ പിന്നിൽ അല്ലെങ്കിൽ ഒരു നിമിഷത്തിൻെറ സഹ സ്രാംശത്തിനമുമ്പ് ആ മാംസപേശികളുടെ ചലനത്തിന് ഉപോത്ബലകമായ നാഡീശക്തികളം (neovous-Energy) ചലിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ നാഡി ശക്തിസ്പദന ത്തിന് പിന്നിലായി മനസ്കാകന്ന വസ്തുവിൽ (mind stuff) ഉണ്ടാകുന്ന ഒരു ചലനത്തെയും നമുക്ക് സങ്ക ല്പിയ്ക്കാതെ കഴിയുകയില്ല. അങ്ങനെ മന്ത്രോച്ചാരണവേളയിൽ നാം ജനിപ്പിക്കുന്ന സ°ഥൂലശബൃം അഥവാ സ°ഥൂല സ്വന്ദനം സൂക്ഷ<sup>്</sup>മ ശരീരാംശങ്ങളായ നാഡീശക്തിയിലും മനോവസ്ത

വിലും അതിൻെറ കാതലായ ഉപബോധമനസ്തലം വരെയും എത്തുന്നുണ്ടും. അതു മാത്രമല്ല മനസ്സിന്റെ അപ്പുറത്തും അവാ ങ്°മാനസഗോചരമായ പരാവസ്തവിലും ഈ സ്വന്ദനം ഉളവാക ന്നുണ്ട<sup>്</sup> എന്നതും ഒരു പരമാത്ഥമത്രെ. ഇടവിടാതുള്ള മപ്രേതാ ച്ചാരണത്തിൻെറ ലക്ഷക്കണക്കായ ആവർത്തനംമൂലം ആ സ്വന്ദനങ്ങ⊙ സ്ഥൂലവം സുക്ഷ്മവുമായ ശരീരത്തിൻെറ അ ണം വി്ലും നിരന്തരമായി സചമേധയാ സ്പന്ദിക്കുവാൻ തുടങ്ങുകയും ആ സ്ഥൂല സൂക്ഷ്മ ശരീര ങ്ളടെ സ<sup>്</sup>ഥായീഭാവമായിത്തീരുകയും്ചെയ്യന്നു. തന്നിമിത്തം ഉണന്തകഴിഞ്ഞ കണ്ഡലിനീശക്തിയും ഈ മ[ന്ത സ്റ്റന്ദനരൂപത്തിൽ ചലിക്കവാൻ തുടങ്ങുകയും ചെയ്യന്നു. നെ വന്നാൽ മ[ന്തസിദ്ധിയായി. മ[ന്തസിദ്ധന<sup>്</sup> അമാനഷി കങ്ങളം അത്ഭുതാവഹങ്ങളമായ സിദ്ധിവിശേഷങ്ങരം ഉണ്ടായി ആ മനുഷ്യാൻറ കണ്യലിനീശക്തി ഉണന്തകഴി ഞ്ഞു' അതിൻെറ പ്രവത്തനംമൂലം ചലിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ശക'തി വിശേഷങ്ങ⊙ ഈശചരശക്തി തന്നെയാകയാൽ് ആ ശക്തി, അവൻെറ സവ്വവിധാഭീഷ<sup>o</sup>ടങ്ങളേയും സാധിച്ചകൊടുക്കവാൻ മാത്രമല്ല, പരമോച്ചപദവിയിലേക്കു അവൻെറ് കൈപിടിച്ച കൊണ്ടപോകവാൻകൂടി സമത്ഥമാണ<sup>ം</sup>. പക്ഷെ സാധാരണ ക്കാരനു് യോഗ്യനായ ഒരു ഗുരുവിനെ തേടി, വിധിപ്രകാരം മ[്രോപദേശം വാങ്ങി ദീർഘകാലത്തോളം മ[ന്തജപാദിക ളാകന്ന തപസ്സനുഷ്ഠിച്ച് ആത്രീയ ചൈതന്യമാവിഷ്കരി — ക്കുക എന്നതു<sup>റ്</sup>ന്തത്ര എളപ്പുമുള്ള ഒരു കാര്യമല്ല. അത്തരം മന ഷ്യരെ ഉദ്ദേശിച്ചാണ' ക്ഷേത്രങ്ങ≎ നിമ്മിച്ചിട്ടള്ളതു്. ക്ഷേത്ര ത്തിൽ പോകുന്നതുകൊണ്ടു മാത്രം അവൻെറ ശരീരത്തിനകത്തു പ്രാവത്തികമായ മ[ന്തചെതന്യം ഉണന്ത പ്രവർത്തിക്കവാൻ ആരംഭിക്കുന്നു.

അവൻറ ഹൃദയം ഏതെങ്കിലും തരത്തിൽ ഭക്തിതരളി തമാവുമ്പോഴാണിതു സംഭവിക്കുന്നത്ല്. നേരത്തെ പറഞ്ഞതു പോലെ ഏതു മനുഷ്യശരീരവും പ്രതീകാത്മകമായി ക്ഷേത്രവു മായി ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കും എന്ന നാം കണ്ടുവല്ലോ. ഒരു പ്രതീ ക ത്തി ൽ സം ഭ വി ക്കു ന്ന ത്ര് മ റെറെ പ്ര തീ ക ത്തി ലും സംഭവിക്കേണ്ടതാണെന്നുള്ള തത്വം നാമിവിടെ ഓർമ്മി ക്കേണ്ടതുണ്ട്. വിശേഷിച്ചും മാനസികതലത്തിൽ ഈ ഏകാ ത്മ ഭാവം വരുമ്പോരം ഈ തത്വം ശരിക്കും പ്രാവത്തികമാകും. ഒരേ തരത്തിലുള്ള രണ്ടു വീണകളുടെ കമ്പികരും ഒരേ ശക്തി യിൽ മുറുക്കിയിരിക്കുകയും കമ്പിയുടെ നീളം ഒരേ അനുപാത ത്തിൽ ആയിരിക്കുകയും ആണെങ്കിൽ ഒരു വീണ മീട്ടുമ്പോരം ഉണ്ടാകുന്ന സ്വന്ദനങ്ങരം വെറുതെയിരിക്കുന്ന വീണയിൽ അനു രണന സ്പ്രാനങ്ങാ (Sympathetic vibrations or resonence) സ്വഷ്ടിക്കേയും അതിന്റെ ഫലമായി അതേ സ്വരം തന്നെ മറേറ വീണയും പുറപ്പെട്ടവിക്കുകയും ചെയ്യും എന്നുള്ളത് ആധു നിക ശബ്ദശാസ്ത്രത്തിന്റെ സ്പ്രധാനമായൊരു തത്വമാണ്. ഏതാണ്ടിതു തന്നെയാണ് ഇവിടെയും സംഭവിക്കുന്നത്ല്. രണ്ടാ മത്തെ വീണയുടെ കമ്പികാ വലിഞ്ഞു മുറുകിയിരിക്കുകയും അനുപാതം ശരിയായിരിക്കുകയും വേണം. അനുപാതം പിഴക്കുമ്പോടം അനുരണനം നടക്കുകയോ ഇല്ല. ക്ഷേത്രവും ഭക്ത നെറ സ്ഥുല സൂക്ഷൂഭാഗങ്ങാ ഉടപ്പെട്ട ശരീരവും പ്രതീകാതമാ കമായി ബന്ധപ്പെടുകയും അതേ സമയത്തു മാനസിക തല ത്തിൽ ഒരു ഏകാത്മത് (Communion) അനുഭവപ്പെടുകയും ചെയ്യുമ്പോടെ മാത്രമെ ഈ അനുരണനം നടക്കുകയുള്ളൂ.

അതായതു° ക്ഷേത്രശരീരത്തിൽ മന്ത്ര തിന്തശാസ്ത്രപട ക്കളായ ആചാര്യന്മാർ വളരെയധികം താ[ന്തിക കമ്മങ്ങരം ചെയ്ത സ്മഷ്ടിച്ചുവെച്ചിരിക്കുന്ന ദേവ ചൈതന്യമാകുന്ന മ[ന്ത സ്വന്ദനങ്ങരം ഭക്തൻെറ ശരീരത്തിലും സ്പന്ദിക്കുവാൻ തുടങ്ങുന്നു. തീവ്രമായ സാധനകൊണ്ടുണ്ടാകേണ്ടതായ ഈ സൽഫലം മ[ന്തശാസ്ത്രത്തിൻേറയും മററും ഹരിശ്രീ പോലും പഠിക്കാത്ത സാധാരണക്കാരനായ ഒരു ഭക'തന്ന് അനായാസേന ലഭിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ഭക'തനിൽ സ്പന്ദിക്കവാൻ തുടങ്ങുന്ന മ[ന്തചൈതന്യം ആ ശരീരത്തിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന കുണ്ഡലിനി ശക്തിയ ടെ ഏതോ ഒരു കണികയെയെങ്കിലും ഉണത്തിവിടുകയും ആ പ്രബുദ്ധമായ കണികയുടെ പ്രഭാവത്താൽ ഭക്രതൻറ ഐഹി കവം പാരത്രികവമായ ആഗ്രഹങ്ങഠം പൂത്തീകരിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നതിനെയാണ് സാധാരണ രീതിയിൽ ദേവൻ ്പ്പ്സാദി ച്ച എന്നും മററും ആളുകഠം വ്യവഹരിക്കുന്നതും. അണിമാദ്യഷംട സിദ്ധികഠംപോലും കണ്ഡലിനിപ്രബോധനത്തിന്റെ ഏററവും താഴത്തെ പടികഠം ആണെന്നുവരുമ്പോഠം സാധാരണക്കാരൻറ ആഗ്രഹങ്ങാം ഈ കുണ'ഡലിനീ കണികയുടെ [പവർത്തന ത്താൽ എത്ര എളപ്പത്തിൽ സാധിക്കുമെന്ന് നമുക്കു് ഊഹിക്കാ വുന്നതേയുള്ളം വിവേകാനന്ദസ്വാമിക⇔ തൻെറ സു[പസിദ്ധ മായ 'രാജയോഗം' എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിലെ 4\_ാം അദ'ധ്യായ ത്തിൽ ''ആരാധന ക ളെ പ്ലാം അറിഞ്ഞോ അറിയാതെയോ ഈ അന്തിമലക്ഷ്യത്തിലേക്കാണ് വഴി തെളിയിക്കുന്നത്യ്. ഒരായ തൻെറ [പാത്ഥനകയ ഫലിച്ചവരുന്നതായി കരുതുന്നു. എന്നാൽ ആ സാഫല്യം തൻെറ [പക്തതിയിൽനിന്നും തന്നെ യാണം' വരുന്നതെന്നു' തന്നിൽ കുണ്ഡലിതമായി കിടക്കുന്ന

അനന്തശക്തിയുടെ ലേശാംശത്തെ പ്രാത്ഥനാത്മകമായ മനോ ഭാവം കൊണ്ട് ഉണത്തിവിടാൻ സാധിച്ചതാണെന്ന് അയാര അറിയുന്നില്ല.'' (വിവേകാനന്ദ സാഹിത്യ സവ്വസ്വം...ഒന്നാം ഭാഗം...പേജ് 200, 201) എന്ന പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനെ അന സരിക്കുമ്പോരം ഈ പ്രക്രിയ ഏതാണ്ടു വ്യക്തമാകം.

ഹിന്ദക്ഷേത്രങ്ങഠംകും ഒരു പക്ഷെ ബൗദ്ധസ്തൂപങ്ങഠം ക്കും മാത്രമേ ഇത്തരമൊരു പൂർണ്ണമായ ശാസ്ത്രീയാടിസ്ഥാനമു ള്ളവെന്നുകൂടി നാം ധരിക്കേണ്ടത്ത് ം. മററുള്ളവർ അന്ധവി ശ്വാസമെന്നു കരുതുന്ന വിഗ്രഹാരാധനയല്ല ഇതും. ഭൗതികവും മനശ്ശാസ്ത്രപരവുമായ ശാസ്ത്രങ്ങളുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ആവി ഷ്തിച്ചെടുത്ത മനശ്ശാസ്ത്രയിന്തങ്ങരം (Psychic Machines)തന്നെ യാണ് ക്ഷേത്രങ്ടാ. അതിലെ ആരാധനാദി പ്രക്രിയകയ സാധാരണക്കാരൻെറ സൂലസൂക്ഷ്മദേഹങ്ങളിൽ ത്മിക മാനസികചൈത്ന്യങ്ങയ ആവേശിപ്പിക്കവാനള്ള ഉപാധികരം അത്രെ. മററുമതക്കാരുടെ ആരാധനാലയങ്ങരംക്ക് ഇത്തരത്തിലൊരു ശാസ്ത്രീയാടിസ്ഥാനമില്ല. അനേകം മനു ഷൃക്ഒ് ഒതമിച്ചുവന്നചേതവാനം പ്രാർത്ഥിക്കവാനം ഭക'തി ഗീതങ്ങരം ആല്പിക്കുവാനം മതപ്രസംഗങ്ങരം കേരംക്കുവാനം മററുമായി പ്രത്യേകമൊരു ശില്പമാതൃകയിൽ പണിതുണ്ടാക്കിയ ഹാഠം മാത്രമേ അത്തരം ദേവാലയങ്ങരം ആകുന്നുള്ളൂ. അവ വെറും ഭജനാലയങ്ങരം മാത്രമാണം. മന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൻോയും അദ്ധ്യാത്മശാസ്ത്രത്തിൻേറയും അടിസ്ഥാനത്തിൽ പണിത ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പോകുന്നവർക്ക<sup>ം</sup> മാത്രമല്ല ഗ്രാമവാസികഠംക്കു പോലും അനുഗ്രഹവർഷം ചൊരിയാൻ സമർത്ഥങ്ങളാണം. ഭാരതീയമായ ആദ്ധ്യാത്മിക ശാസ്ത്രത്തിന്റെ സാങ്കേതികനേട്ട ങ്ങളാണവ.

അങ്ങനെ അനേകായിരം ഭക്തജനങ്ങ്ങാംക്കു സാധ നയുടെ മുഷ്സരവും തീവ്രവുമായ മാഗ്ഗങ്ങളിലൂടെ കടന്നുപോകാ തെതന്നെ വളരെയെളുപ്പത്തിൽ സാധനാജന്യങ്ങളായ സൽഫ ലങ്ങളെ അനഭവവേദ്യങ്ങളാക്കിതീർക്കുന്ന അത്യുള്ളതകരമായ ഒരു മനശാസ്ത്ര എൻജിനീയറിംഗ് (Psycho Engineering Scheme) പദ്ധതിയാണ് നമ്മുടെ പൂർവ്വീകർ ക്ഷേത്രനിർമ്മിതി കൊണ്ടം അതിൻെറ സാങ്കേതിക ശാസ്ത്രകമ്മങ്ങളായ (Technology) താത്രിക ക്രിയാദികഠംകൊണ്ടും മററും ചെയ്ത വെച്ചി രിക്കുന്നത്ര്.

വൈദ്യതിശാസ്ത്രത്തിൻേറയോ എൻജിനീയറിംഗിൻേറ യോ പരിശീലനം ഒട്ടംതന്നെ സിദ്ധിച്ചിട്ടില്ലാത്ത ഇന്നത്തെ

ഒരു സാധാരണ മനുഷ്യന് വെറും ഒരു സചിച്ചമർത്തുകയോ മറേറാ ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട' വൈദ്യതിവിളക്കകരം തെളിയിക്ക വാനം പങ്കക്ര തിരിച്ച° കാറേറല്ല്വാനം റേഡിയോ പാടിച്ച രസിക്കവാനം മററനേകം സൗകര്യങ്ങ⊙ അനഭവിക്കവാനം കഴിയുന്നുണ്ടല്ലോ. ഏതാണ്ട് അതേപോലെ സാധാരണക്കാ രനും ഈശചരചൈതന്യത്തെ സ്വന്തം ആവശ്യങ്ങ*ാം*ക്കുപോലും ഉതകവാൻ പാകമായുള്ള രീതിയിൽ സാവിധാനം ചെയ്യ പ്പെട്ട ഒരു മഹത്തായ പദ്ധതിയാണ് നാം ഈ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പ്രപഞ്ചമെങ്ങും എള്ളിലെണ്ണപോലെ നിറ കാണേണ്ടത്ര<sup>ം</sup>. ഞ്ഞുനിൽക്കുന്നതും സൂര്യാദി ജ്യോതിർഗോളങ്ങളെപോലും ച ലിപ്പിക്കുന്നതും നിയന്ത്രിക്കുന്നതും പ്രളയാഗ്നിപോലെ കഠോര തീവ്രിവുമായ ആ അഭൗമശക്തിയെ അതായതു് പരമാത്മ ചൈതന്യെത്രേയാതസ്സിനെ, അണകെട്ടിനിർത്തി സാധാരണ ക്കാരൻെറ ആദ്ധ്യാത് മികവം ഭൗതികവം വ്യക്തിനിഷ്ഠവം സാമൂഹികവുമായ സവ്വവിധ ഐശ്വര്യങ്ങരംക്കംവേണ്ടി ഉപ യോഗിക്കുവാൻ തക്കവിധത്തിൽ ആവിഷ<sup>ം</sup>കരിച്ചെടുത്ത അത്ര താവഹമായ പദ്ധതിയാണ് നമ്മുടെ ക്ഷേത്രങ്ങരം. ആ പ ദ്ധതിയുടെ എൻജിനീയർമാതം സാങ്കേതികവിദഗ<sup>്</sup>ദ്ധന്മാത മൊക്കെയാണാ ഇന്നുള്ള തന്ത്രിമാരും ശാന്തിക്കാരനുമൊക്കെ. അങ്ങനെയുള്ള ഒരു വിദശ്ധസംഘത്തിൻെറ മേൽ നോട്ടത്തിൽ കീഴിൽ രാജ്യക്ഷേമതല്പരരായ നാട്ടകാരുടെ ഒത്താശയോടുകൂടി ക്ഷേത്രങ്ങളാകുന്ന അത്ഭതയന്ത്രങ്ങരം പ്രവത്തിച്ചു തുടങ്ങുമ്പോരം ഉളവാകന്ന മഹച്ഛക്തികഠം ഈ നാടിനെ ഏതൊരു ഉയന്ന സ്ഥാനത്തെത്തിക്കുകയില്ല !



66

# ബലിപീഠങ്ങളം ബലിക്രിയകളം

**്ഷ്വ്**ത്രശില്പത്തിൻെ അവശ്യഭാഗങ്ങളാണ് പ്രാസാദത്തിൻെ അഥവാ ശ്രീകോവിലിൻെ പുററും കാണുന്ന ബലിപീഠങ്ങരം ദേവശരീരത്തിൻെ മുഖ്യഘടകങ്ങരം തന്നെയാണ് ആ ബലി പീഠങ്ങരം. ശരിക്കും ഒരു പൂജചെയ്യണമെങ്കിൽ ഈ ബലി പീഠസ്ഥദേവതകളേയും അർച്ചിച്ചേ മതിയാക്ര. ഈ ക്രിയ യാണ് ക്ഷേത്രത്തിൽകാണുന്ന ബലിഭാനക്രമങ്ങരം. സാധാര ണ വലിയ ഒരു പൂജ മുഴമിപ്പിക്കണമെങ്കിൽ ശ്രീഭ്രതബലി എന്ന ബലിക്രിയാദികരം പൂർത്തിയാക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഉത്സവാ ദ്യവസരങ്ങളിൽ ഇതേക്രിയ കുറച്ചുള്ടി വിസ്തരിക്കുന്നത്ര് മാത്രമാണ് ഉത്സവബലി എന്ന ക്രിയ.

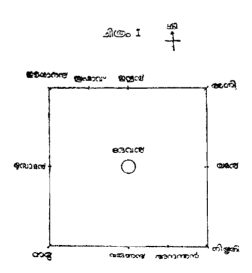
ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തെപ്പററി പഠിക്കുമ്പോരം അകത്തെ ബ ലിവട്ടത്തേയും പുറത്തെ ബലിവട്ടത്തേയും പററി പറഞ്ഞിരി കും. ദേവൻെറ പുരോഭാഗത്തു് നാലമ്പലത്തിനുള്ളിൽ കാഞ ന്ന പ്രധാന ബലിപീഠങ്ങരം ഇന്ദ്രാദി ദിക്പാലന്മാരുടേയും ബ്രാഹ്യാദി സപ്പമാതൃക്കളുടേയും സ്ഥാനങ്ങരം ആണ്. ആ സങ്കല്പങ്ങളുടെ ഉള്ളടക്കത്തെപ്പററി അല്പം ചിലതു് നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ട്.

ഒരു മന്ത്രത്തിന്റെ സമൂർത്തമായ ശക്തിരൂപമാണ ല്ലോ ആ മന്ത്രത്തിന്റെ യന്ത്രം. വാസ്തവത്തിൽ ക്ഷേത്രം തന്നെ എല്ലാമത്രങ്ങളേയും കടിവെക്കുവാൻ തക്കവണ്ണമുള്ള ഒരു സവ്വമന്ത്രയ്ന്ത്രംതന്നെയാണ്. അതിൽ ദേവചൈതന്യമാകുന്നു മിന്ത്രം പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ളത് അതിന്റെ ബിന്ദുസ്ഥാ നത്തു വിരാജിക്കുന്ന പ്രതിഷ്ഠാവിഗ്രഹത്തിന്മേലാണ്. അതിന്തചുററും ദേവൻെറ ശിരസ്സ് അഥവാ സഹസ്രാരപത്മം തന്നെയായ ശ്രീ കോവിലാണ് ഉണ്ടാവുക. അതിനശേഷം ഉള്ള മനോമയ ശരീരത്തിന്റെ അതിത്തിയാണ് മേൽപറഞ്ഞ ഇന്ദ്രാദി ദിക്പാലന്താരാൽ പരിവേഷൂിതമായ ചതുരം. ഏതൊരു മിന്ത്രത്തിനേറയും യിന്തസംവിധാനത്തിൽ ഏററവും പുറത്തെ ഭൂപുരം എന്നു പറയുന്ന സ്ഥാനംതന്നെയാണിത്ര്. പാർത്ഥിവശരീരത്തിൻെറ ബീജ്രൂപമായി അതിനെ തൊട്ട

കിടക്കുന്ന മനോമയശരീരം തന്നെയാണിത്ര്. ഏത്ര യ[ന്ത് ത്തിലും ഈ ഭൂപുരമെന്ന ചതുരശ്രത്തിൽ പൂജിക്കാനുള്ളത്ര് ഇ ന്ദ്രാദി ദിക്പാലകന്മാരെയിരിക്കും.

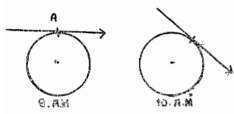
#### അഷ്ടദിക്പാലൻമാർ

കിഴക്ക് ഇന്ദ്രൻ, തെക്കകിഴക്ക് അഗ്നി, തെക്ക് യമൻ, തെക്കുപടിഞ്ഞാറ്റ് നിരൃതി, പടിഞ്ഞാറ് വരുണൻ, വടക്കുപ ടിഞ്ഞാറ്റ് വായു, വടക്ക് സോമൻ, വടക്ക് കിഴക്ക് ഈശാ നൻ എന്നീ ദേവതക**ം ആണല്ലോ പ്രസിദ്ധന്മാരായ അഷ<sup>ം</sup>ടദി** ഇതൊത് ദചിമാനകൽപന ക്പാലകർ. പക്ഷെ dimensional) ആകുന്നതേയുള്ളൂ. ത്രിമാന കൽപനയെട്ട്ക്കുക യാണെങ്കിൽ ഊദ്ധ്വഭാഗവും അധോഭാഗവും ചേന്ന് ദശദിക്ക പക്ഷെ ക്ഷേത്രമാകുന്ന ദ്വിമാനതലത്തിൽ കഠം ഉണ്ടാകും. ഊദ്ധ്വദിക്കിനേയും അതിൻെറ അധിപനായ ബ്രഹ്മാവിനേയും പൂപ്പേശാന മദ്ധ്യത്തിലും (കിഴക്കിൻെറയും വടക്കുകിഴക്കിൻറ യം മദ്ധ്യം) അധേദദിക്കിനേയം അതിനെറ അധിപനായ അന ന്തനേയും പ്ശചിമ നിര്യതിമദ്ധ്യത്തിലും (പടിഞ്ഞാറിൻെറയും തെക്കുപടിഞ്ഞാറിൻെറയും മദ്ധ്യത്തിലും) ആണ് സ്ഥാനസങ്ക ല്പം ചെയ്യാറുള്ളതു<sup>ം</sup>. താഴെ കാണുന്ന ചിത്രം ആ സങ്കല്പങ്ങളെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം.



## ദിക്കുകളുടെ കൽപന മാനസിക സങ്കൾപാ മാത്രം

വാസ്തവത്തിൽ ഈ ദിക്കുകളടേയും വിദിക്കുകളടേയും കാര്യങ്ങരം സുക്ഷുമായി ചിന്തിച്ചാൽ അവ നിരത്ഥകങ്ങളാണെന്നും നമ്മടെ മനസ്സങ്കൽപങ്ങരം മാത്രമാണെന്നും കാണാൻ പ്രയാസമില്ല. ഒരു പ്രത്യേക സമയത്ത്ത് നാം കിഴക്കോട്ട് പുന്നു സങ്കൽചിച്ച് വരക്കുന്ന രേഖ അൽപനിമിഷങ്ങരംകുള്ളിൽ അൽപം ചെരിയുന്നതായിട്ടാണ് വാസ്തവത്തിൽ മാറുന്ന ത്ര്. കാരണം സ്വന്തം അച്ചുതണ്ടിന്റേൽ കറങ്ങുന്ന നമ്മുടെ ഭ്രഗാളത്തിൽ ഒരു പ്രത്യേക സമത്രത്ത്ര നാം വരയ്ക്കുന്ന രേഖ അടുത്ത നിമിഷത്തിൽ ആ ഭിശയിൽത്തന്നെ പ്രപഞ്ചത്തിൽ വശ്തിക്കുന്നില്ല. താറും കൊടുത്തിരിക്കുന്ന ചിത്രം ഈ സംഗതി വ്യക്തമാക്കും.



കാലത്ത് 2 മണിക്ക് ഭ്ര മിയിൽ Å എന്ന സ്ഥല ത്ത് ശരിക്ക് കിഴക്കോ ഉായി വരച്ചതായ രേഖ 10 രണിക്കും ഭ്രമിയിൽ നിവസിക്ക്നേ നമ്മെസം ബന്ധിച്ചിടത്തോളം കി

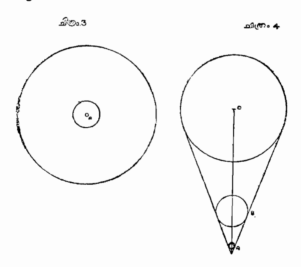
്ക്കോട്ടത്രന്നെയാണ് എന്നു പറയാം. പക്ഷെ ആ ഭൂമിയുടെ പശ്ചാത്തലമായ പ്രചഞ്ചത്തിൽ ആ രേഖ എങ്ങനെ ചലിക്ഷ ന്നു എന്ന് അടുത്ത് ചിത്രം വൃക്തമാക്കും. 10 മണിരും' ആ രേട്ടെ കാണിക്കുന്നതു് 8 മണിക്ക് കാണിക്കുന്ന ദിശയല്ല എന്നു വ്യക്ത രണല്ലോ. പകൾ 8 രണിക്ക് നാം കിഴക്കോട്ട് എത്ത് സതര്പിച്ച് വരാഭന്ന രേഖ രാത്രി ഒരു നം ന് നാം വൗച്ച കിഴക്ഷ രേഖയുടെ നേരെ എതിർവശമാണ് ചൂണ്ടുക യെന്നത്ത് വളരെ വൃക്തമാണ്. വാനുവത്തിൽ നമ്മുടെ കി ഴക്ക് എന്ന സങ്കൽപദിശ നാം നിവസിക്കുന്ന പ്രചിയുടെ കറക്ക ത്തോടൊപ്പം കറങ്ങുകയാണ്. കിഴചെന്നെതു് വുരുവാഭയത്തെ അപേക്ഷിച്ചു നമ്മുടെ ഒരു സങ്കൽപം മാത്രമാണ്. വാന്ലവ ത്തിൽ സുര്യൻ ഉളിക്കുന്നില്ലല്ലോ. ഭ്രമി കറങ്ങുന്നതേ ഉള്ളവ ല്ലോ. അപ്പോറം കിഴക്ക് എന്ന<u>ത</u>് സൂര്യോദയത്തെ സംബ സ്ഥിച്ച നമ്മിടെ ഒരു ആപേക്ഷിക സങ്കൽപം (A Relative Concept) മാത്രമാണ്. ആത്യന്തികമായ (Absolute) ഒരു അസ്തിത്വം പ്രപഞ്ചത്തിൽ നമുടെ കിഴക്ക് എന്ന സങ്കൽപ ത്തിനില്ല. കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറും മററും; അതോടെ അഷ്ട

ദിക്കെളം ഭൂമിയോടുകൂടി 24 മണിക്കൂറിൽ ഒരു വട്ടം കറങ്ങി കൊണ്ടിരിക്കുന്ന നമ്മുടെ കറത്ങിത്തിരിയുന്ന സങ്കൽപങ്ങരം മാത്രമാണ്. അതുപോലെ നാം ഒരു പേടകത്തിൽ കയറി ചന്ദ്രമണ്ഡലത്തിൽ നേരെ ഇറങ്ങുകയാണെങ്കിൽ ഇവിടെന്നു സങ്കൽപിക്കുന്ന ഊദ്ധം എന്ന ദിക്ക<sup>ം</sup> അവിടെ അധോദിക്കാ യി തീരുമെന്ന് എളുപ്പത്തിൽ കാണാവുന്നതേയുള്ളു. ഭൂമിയു ടെ പരിധി വിട്ട് പ്രപഞ്ചത്തിൽ കിഴക്കം പടിഞ്ഞാറം മക ളിലം താഴെയും ഒന്നുമില്ല. അതാണല്ലോ ശൂന്യാകാശസഞ്ചാ രികളടെ അനഭവവം. അപ്പോ**ാ** മനസ്സിന്റെ ചില സങ്കൽപ ങ്ങാം മാത്രമാണ° Sp∄ce എന്നതും അതിന്റെ ദിഗചിശേഷങ്ങ ളം എന്നു വന്നുകൂടുന്നു. ആധുനികശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തങ്ങളും ഇവി ടെയാണ° വന്ദനിൽക്കുന്നതു°. പൗരാണിക ഋഷീശ്വരന്മാർ കൽപിച്ച ദിക്പാലകന്മാർ വാസ്തവത്തിൽ നമ്മുടെ മനസ്സി ൻെറ അതിത്തികളെ കാത്തുസൂക്ഷിക്കുന്ന പ്രപഞ്ചശക<sup>്</sup>തിക ളാണ് എന്നതാണ് വാസ്തവം. അത്ഭനെയാണ് ദിക്പാല കന്മാരാൽ ആവ്പതമായ ആ ചതുരം ദേവൻെറ മനോമണ്ഡലമാ യിതീരുന്നത്ര്. ദേവൻെറ സൂക്ഷൂദേഹപരിധിയാണത്ര്. വാ സ്തവത്തിൽ മനസ്സിന് പരിധികളില്ല. സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ട ബ്രഹ്മാണ്യതോടൊപ്പം വലിച്ചനീട്ടാൻ കഴിയന്ന ഒന്നാണ് മനസ്സ്. ആ അഖണ്ഡ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിൻെറ പരിധികയ തന്നെയാണ് ഏതൊരു താന്ത്രിക യ[ന്തത്തിന്റേയം ഏററവും ബാഹ്യാതിത്തിയായ ഭൂപുരം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യന്നത്യ്. ക്ഷേത്രത്തിൻെറ ഈ ഭൂപ്രദേശം ഒരു താ[ന്തികയ[ന്തത്തിൻെറ അതിത്തി തന്നെയാണ്. അതാണല്ലോ അതിനു ചുററുമുള്ള പരിക്രമണം പ്രാധാന്യമർഹിക്കുന്നതു്. അകത്തെ ബലിവട്ട ത്തെ പ്രദക്ഷിണം വെയ്ക്കുന്നതു° അതിനാൽ ദൃശ്യപ്രപഞ്ചത്തി ഒൻറ സൂക്ഷ്°മാംശത്തെ ഒരു വട്ടം പ്രദക്ഷിണം വയ്യുന്നതിനം° തുല്യമാണ്'. ഇന്ദ്രാദി ഭിക'പാലന്മാർ അങ്ങനെ ഏതൊര മ[ന്തദവതയുടേയും അഥവാ ജീവൻേറയും മനോമണ്ഡലത്തി **ൻറ അധിഷ'ാാത്രദേവതക്യമാണ**്. പഞ്ചഭ്രത കൽപനയിൽ ചതുരശ്രമന്നതു<sup>ം</sup> ഭൂമി അഥവാ ഘനീഭുതമായ സൃഷ്ടിയുടെ അവസാനത്തെ പടിയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. സൂക്ഷ′മപ്രപ ഞ്ചവും സ്ഥൂലപ്രപഞ്ചവുമായി സമ്മേളിക്കുന്ന മനസ്സിനെറ ഏറാവും അധോമയ തല**ങ്ങളാണി**ത്ര°.

#### സൂക്ഷ്°മശരീരത്തിന്റെ വൃ*ദ*പ്തി

ഈ സൂക്ഷ്യശരീരം വാസ്തവത്തിൽ ത്രിമാനരൂപിയല്ല. ബഹുമാനരൂപിയാണം. (not Three dimensional but Multi dimensional) പക്ഷെ മനഷ്യശരീരത്തിന്റെ ത്രിമാന കല്പനയിൽ ഈ മണ്ഡലം ദേഹത്തിന്റെ അടിഭാഗം മുതൽ ശിരോമണ്ഡലസ്ഥമായ സഹസ്രാരംവരെ നീണ്ടുകിടക്കുന്നു. ത്വഗ്സ്വങ്മാംസാസ്ഥി ധാതുക്കളാൽ നിർമ്മിക്കപ്പെട്ട ഈ സ്ഥൂലദേഹത്തിൽ വാസ്തവത്തിൽ ഓതപ്രോതമായി നില്ലുന്ന ഈ സൂക്ഷ്മശരീരം അടിയിൽനിന്നു മേലോട്ടവരയ്ക്കുന്ന ഒരു രേഖയിൽ അല്ല സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതെന്നും ശരീരമാസകലം വ്യാപിച്ചു അതിന്നു് ബാഹ്യമായം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുവെന്നും മനസ്സിലാക്കണം. മനോമയകോശത്തിന്റെ അധ:തലങ്ങരം നാഡീഞരമ്പുകളുടെ പ്രവർത്തന വൃഹമായ കാന്തവെദ്യുത മേഖലയെ (Electro Magnetic field) നമുക്ക് പ്രാണമയ കോശമെന്നു് ചിന്തിക്കാമെങ്കിൽ അതിനെയും ആവരണം ചെയ്യകൊണ്ട് ഈ മനോമയകോശം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അതു് പ്രാണമയകോശത്തിന്റെ ഉപരിതലങ്ങരം പ്രപഞ്ചത്തോളം വ്യാപിച്ചു കിടക്കുകയുമാണ്.

ഈ കാണുന്ന ചിത്രത്തിൽ **∧ എന്ന അ**ണ്ഡകോശമാ ണ' സ'ഥൂലശരീരം. അതിനുള്ളിലും പുറത്തുമായി β എന്ന



അണ്ഡശരീരം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിന്റേറയും ഉള്ളിലും പുറത്തുമായി C എന്ന അണ്ഡശരീരവും വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇതിൽ A എന്ന അണ്ഡവൃത്തം ആണം' മനുഷ്യന്റെ സ്ഥുല ശരീരം. B എന്ന അണ്ഡവൃത്തം ു A എന്ന അണ്ഡവൃത്തത്തെ ഉടംക്കൊണ്ടുകൊണ്ടു' അതിന്റെ ബാഹ്യമായും വ്യാപിച്ചു നിൽ

ക്കുന്നു. അതാണ് മനഷ്യൻറെ പ്രാണശരീരം. അതുപോലെ യാണ് ്ര എന്ന അണ്ഡവ്വത്തം 🖰 യെയും ഉയക്കൊണ്ടുകൊണ്ട് സൃഷ്ടമായ പ്രപഞ്ചത്തോളം വ്യാപിച്ചനിൽക്കുന്നു. ഇതാണ് മനോമയ കോശം ബ്രഹ്മാണ ത്തിൻറ അണ്ഡാകൃതിയാണ് ഈ കോശങ്ങയക്ക് കല്പിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഈ കോശങ്ങളെല്ലാം ഒന്നിനോന്ന് ഓതപ്രോതങ്ങളായി നിൽക്കുകയാണ്. അല്ലാതെ ഒന്നിന് ബാഹ്യമായി മറെറാന്നല്ല. ദ്വീമാന രീതിയിലുള്ള ചിത്രമാണ് മേൽ കൊടുത്തത്ര്, ത്രിമാന രൂപിയിലുള്ള ഒരു ചിത്രം മുകളിൽ കൊടുത്തത്രപോലെ ഇരിക്കം.

ദ്വിമാന രൂപിയായി ചിത്രത്തിൽ ് A യിൽ നിന്ന് ് B യിലേക്കും (് യിലേക്കും കേന്ദ്രബിന്റു മാറുമ്പോഴ്ണ്ടാകുന്ന പ്രതിഭാസം വരക്കുവാൻ നിവ്വത്തിയില്ല. എന്നാൽ ഈ കാണിച്ച ത്രിമാനതലത്തിൽ A യുടെ കേന്ദ്രബിനുവിൽ നിന്ന് B യിലേ കും C യിലേക്കും ഉള്ള കേന്ദ്രബിനുവിൽറ സംക്രമനം ചിത്ര ത്തിൽകൊടുത്ത ഒരു മുറിഞ്ഞ രേഖയായി(ംtted line);ചിത്രീ കരിക്കുന്നതാണ്.സാധാരണയായി പ്രപഞ്ചത്തെ പററിയും ന മുടെ ഭേഹത്തെ പററിയും ഉള്ള നത്തുടെ ത്രിമാന കല്ലനയാണ ല്ലോ നമ്മുടെ ബ്ലയിയിൽ വ്യക്തമായി തെളിഞ്ഞു നിൽക്കുന്ന ത്ര്യം കല്ലന ശരിയല്ലെന്നും പ്രപഞ്ചവും മത്രബ്യമേറവും ചത്ര ത്രാനവും(പ്രവന്ദ്രിത്രലേട്ടിത്തിയില്ലായില്ലാ ബ്യാമാനവും (പ്രവിപ്പിച്ചുവാട്ടിത്തിയില്ലായില്ലായിൽ വ്യക്തമായി പ്രവത്തിയുടെ പ്രവതിയില്ലായിൽ വ്യക്തമായി ഒരുവരും വരുക്കേത്തില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായിക്കാണം.

പക്ഷെ ആ കരിപനയെ ഇങ്ങനെ വിമാന ത്രിമാനത ലത്തിലേക്ക് പക<u>ത്</u>യവാൻ സാദ്ധ്യമല്ലല്ലോ. Multidim ension ്വ-ൽ ആയ കൽപ്രനയിൽ ഈ വ്യവഹാരത്തെ അഥവാ രുലോകത്തിൽനിന്ന് ഭുവരിലോകത്തിലൂടെ സ്വർലോകത്തി പേക്ക് അഥവാ മൂലാധാരത്തിൽനിന്ന് ഉപരിതലങ്ങളിലേക്ക് ഉള്ള ഈ ശക്തിസംശ്രമണത്തെ നമുക്ക് മനസ്സകൊണ്ടപോ ലും ചിന്തിക്കുവാൻ സാദ്ധ്യമല്ല. നമ്മുടെ ഉറച്ചപോയ ത്രിമാ നകൽപനയായിരിക്കം നമ്മുടെ ഭാവനയിൽ വിഹരികാരുള്ം. അതിൻെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ കണ്ഡലിനൃത്ഥാപനം ദേഹത്തി ൻെ അടിഭാഗത്തുനിന്ന് ശിരോമദ്ധ്യത്തിലേക്ക് നട്ടെല്ലിൻെ ഉള്ളിൽകൂടി ദേഹമദ്ധ്യത്തിൽകൂടിയുള്ള ഒരു നാഡീസങ്കൽപ ത്തിലൂടെ നടക്കുന്നതായിട്ടാണ് നമുക്കനുഭവപ്പെടുക. ഇതേ രീ തിയിൽ ഉള്ള അനഭ്രതികളം നമുക്ക് ഉണ്ടാകാം. പക്ഷെ യാ ഥാർത്ഥ്യം അതല്ല. അടുത്ത കാലം വരെ ജീവിച്ചിരുന്ന പണ്ഡിറാ° ഗോപികൃഷ്യ (Kundalini) എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ കർത്താവൂ°) ഇതു° തുറന്നു° `സമ്മതിച്ചിട്ടുണ്ട്°. ശരീരത്തിലെ

ഓരോ സെല്ലം പൊട്ടിപിളർന്ന് ആനന്ദം പ്രവഹിക്കുന്ന ഒരവ സ്ഥയാണ് കണ്ഡലിന്യത്ഥാപനത്തിൽ അനഭവപ്പെടുന്നതെ ന്നും അതു് അവർണ്ണനീയമാണെന്നും അദ്ദേഹം ഈ ലേഖക നോട്ട് തുറന്നു സമ്മതിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അദ്ദേഹത്തിൻെറ ഗ്രന്ഥങ്ങ ളിലും ഇതു് സമ്മതിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഭൂമിതലത്തിൽ അതായത് സ്ഥൂലദേഹസങ്കല്പത്തിൽ ഈ രേഖ മൂലാധാരം മുതൽ സഹ സ്രാരം വരെ നീണ്ടു കിടക്കുന്ന സുഷുമ്ലാനാഡിയായിതീരും.

## ക്ഷേത്രമെന്ന ദചിമാന കൽപനയിൽ ഈ സങ്കൽപ്പം

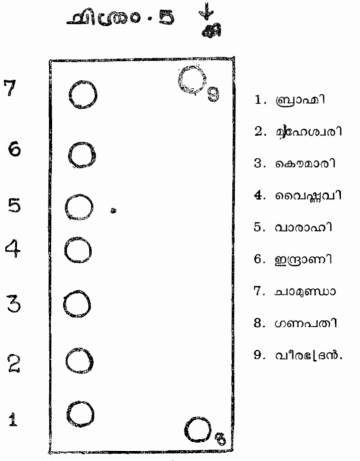
ഇതേ രേഖയെ വീണ്ടം ക്ഷേത്രമെന്ന ദചിമാന സങ്കല്പ ത്തിലേക്ക് കൊണ്ടവരികയാണെങ്കിൽ അതിൻെറ വ്യാപ്തി തെ ക്ക് യമൻ (മരണത്തിൻെറ അധിദേവത) വടക്ക് സോമൻവരെ (അമരത്വത്തിൻെറ അഥവാ അമൃതത**ച**ത്തിൻെറ അധിദേവത) `യായിതീ**തം. 'മൃത്യോമ്മാ അമൃതംഗമയ' എന്ന** ഉപനിഷത<sup>്</sup> വാക്യം പ്രതിനിധാനംചെയ്യുന്ന ആദ്ധ്യാത്മികപ്രയാണത്തി ൻെ പ്രാതിനിധ്യം വഹിക്നെ രേഖയാണിതെന്ന° കാണ വാൻ പ്രയാസമില്ല. ഈ രേഖയെപ്പററി പറയുകയാണെങ്കിൽ നേരത്തെപറഞ്ഞ അനന്തൻമുതൽ ബ്രഹ്മപദം വരെയുള്ള മറെറാ രു രേഖയായിരിക്കുകയില്ലേ എന്നം° സംശയം ഉദിക്കാവുന്ന താണ<sup>ം</sup>. വ്യഷ്ടിശരീരത്തിൽ ഉള്ള(യമൻ മുതൽ സോമൻവരെ) <u>ഋജ</u>രേഖയുടെ രണ്ടററങ്ങാംക്കും അപ്പറത്തു് സ്ഥലകാല സങ്ക ല്പ്ങാംകം അപ്പറംനിൽക്കുന്ന പ്രപ്ഞ്ചകുണ്ഡലിനീ രേഖയാ ണ് (അതാണല്ലോ മനസ്സങ്കല്പത്തിന്നടുത്തുനിൽക്കുന്നതു്) നി രൃതിക്കും അപ്പറമുള്ള അന്നതനിൽനിന്നു് ഈശാനനുമപ്പറമുള്ള ബ്രഹ്മപദത്തിലേക്ക് പോകുന്നത്ല്. പ്രപഞ്ചശരീര കല്പന യിൽനിന്നുള്ള മാററത്തിൽവരുന്ന വ്യത്യാസമാണ് ഈ രേഖ ക്ക് ഇവിടെ വന്നത്ര് എന്ന് ഊഹിക്കാവുന്നതാണ്ം.

### [ബാഹ°മുാദി സപ'തമാതൃക്കളുടെ തതചം

ഈ A എന്ന ബിന്റ വൃത്തമാണല്ലോ. വൃഷ്ടിശരീരത്തി ഒർറ ഭൗതിക (Material) ഭാഗം അതിന്നുപരിയായി നിൽക്കു ന്ന B എന്ന വൃത്തം സൂക്ഷ്യശരീരത്തിന്റെ അഗാധഗർത്തങ്ങളാ അ്. പ്രാണമയകോശവും മനോമയകോശത്തിൻെറ അഗാധതലങ്ങളം (Unconcious or Subconscious) കൂടിയ ഭാഗമാണിത്ര്, അവിടെ പ്രപഞ്ചത്തിൻറയും വൃഷ്ടിശരീരത്തി ൻേറയും സൂക്ഷ്മതലങ്ങളിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന ശക്തിവിശേ ഷങ്ങളെയാണ് ബ്രാഹ്മ്യാദി സപ്തമാതുക്കാം കുറിക്കുന്നത്ര്. ബ്രാ

ഫ്മിഎന്നത്ര് സ്പഷ്ടിശക്തിയും മാഹേശ്വരി എന്നത്ര് സംഹാര ശക്തിയം കൗമാരി എന്ന<u>ത</u>് ഗുരുശക്തിയം വൈഷ്ണവീ എന്നതു് സ്ഥിതിശക്തിയം വാരാഹി എന്നതു് മൂലാധാരത്തെ കത്തിയിളക്കിക്കൊണ്ട് താഴോട്ട് പ്രവഹിക്കുന്ന അതിശക്തി യായ ഈശചരീയ പ്രവാഹവം ഇന്ദ്രാണി എന്നതു് മൂലാധാര ത്തിൽ പ്പത്ഥീതലത്തിൽ യോഗനിദ്രകൊള്ളന്ന ശക്തിയം ചാ മണ്ഡാ എന്നതു് അവിടെനിന്നു് ഉയന്ന്പോങ്ങുന്ന അത്യഗ്ര മായ പ്രച്ണഡമായ സാധകൻെറ തപശ്ശക'തിയമാണ'ം ഇവ യെല്ലാമാണം' നമ്മടെ ആന്തരികതലത്ത്ിൽ പ്രവത്തമാനങ്ങളാ യിരിക്കുന്ന ശക്തികഠം. ഏത്ര വൃഷ്ടിശരീരത്തിലും ശക്തിക≎ പ്രവർത്തിക്കുന്നണു°, വിശേഷിച്ച° മനഷ്യശരീ രത്തിലും പ്രപഞ്ചശരീരത്തിലും. പ്രപഞ്ചശരീരം ഒരു വൃഷ<sup>്</sup>ടി ശരീരമാണല്ലോ. ഇതു രണ്ടിനോടും സാദ്ദശ്യം വഹിക്കുന്നതര ത്തിലാണല്ലോ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തെ സംവിധാനം ചെയ്തിട്ടുള്ളതു<sup>ം</sup>. അപ്പോ⊙ സ്ഥൂലദേഹത്തിൻെറ ഉപരിയായി മനോമയകോ ത്തിൻെറ താഴേയായി ഈ ശക്തികളടെ പ്രവർത്തനരംഗം വരും. ക്ഷേത്രശില്പത്തിൽ യമനിൽനിന്ന് സാല്പം പടി ഞ്ഞാറോട്ടമാറികൊണ്ടുള്ള പ്രഭക്ഷിണമാർഗ്ഗത്തിൽകൂടിയുള്ള ഈ ചലനം ഈശ്വരാഭിമുഖമായ അനന്തതയിലേക്കുള്ള പ്രയാണ ത്തെയാണ് കുറിക്കുന്നത്. അതായത് അല്പം പടിഞ്ഞാ റോട്ടമാറുമ്പോരം മാതൃക്കരം യമൻെറ ഉപരിഭാഗത്താകുകയാണു<sup>ം</sup> ചെയ്യുന്നത്ര°. ഈ സപ്തമാത്രക്കളുടേയം ബലിപീഠങ്ങരം ഈ സങ്കല് പത്തിനനുസരിച്ചാണും'. ഈ ഏഴ ശക്തികളേയും മൂലാ ധാരത്തിൻെറ അധിഷ്ഠാനദേവതയായ ഗണപതിയം സഹ സ്രാരത്തിൽെറ അടിസ്ഥാനദേവതയായ ശിവൻെറ പ്രാതിനി ധ്യം വഹിക്കുന്ന വീരഭദ്രനം വലയം ചെയ്തിരിക്കുന്നത്ര് യക്തി സഹമെന്നു കാണാൻ കഴിയും. യമൻെറ പടിഞ്ഞാറ്റ് ഒരു നീ ളമുള്ള പീഠത്തിൽതന്നെ ഈ ഏഴ മാത്രക്കളെ ഒരേവരിയിലും അതിനല്പം വടക്കമാറി ആ പീഠത്തിൽതന്നെ കിഴക്കും പടി ഞ്ഞാറും അഗ്രങ്ങളിൽ വീരഭദ്രനേയും ഗണപതിയേയും പ്രതി ഷ്മിച്ചിരിക്കുകയാണ്<sup>ം</sup>. ബ്രാഹ്മിഎന്ന സൃഷ്ടിശക്<sup>ര</sup>ിയം മ ഹേശചരി എന്ന സംഹാരശക്തിയം സൃഷ്ടമായ സമഷ്ടിവ്യഷ്ടി ശരീരങ്ങളിൽ ഹംസമന്ത്രരൂപത്തിൽഉള്ള പ്രാണചലനങ്ങളാ ഈ ഹംസപീഠത്തിനുപരിയായിനിൽക്കുന്ന ഗുരുശക്തി യാണ് കൗമാരി. അതിനെ ആവരണം ചെയ്യനിൽക്കുന്നതു് അമൃതമയ (പാലാഴിയിൽ പള്ളികൊള്ളന്ന) മായ വൈഷ്ണവീ ശക്തി, അവിടെനിന്ന് ഭൂമിയെ ഉദ്ധരിക്കുവാൻ അതിശ ക്തമായി താഴോട്ടവതരിച്ച ശക്തിയാണ് വാരാഹീ. വരാഹ ത്തിൻെ തേററകൊണ്ട് താണപോയ ഭ്രമിയെ ഉദ്ധരിച്ചതായി

ട്ടാണല്ലോ പുരാണകഥ. ആ ഭൂമിയുടെ അഥവാ പാത്ഥിവ മായ അധസ്തലത്തിൽ കടികൊള്ളുന്ന ശക്തിയാണ് സുപ്ന മായ കുണ്ഡലിനി അഥവാ ഇന്ദ്രാണി. അതിൻെറ ഉത്ഥിത രൂപമാണ് ഉയരുന്ന പ്രചണ്ഡശക്തിയായ കുണ്ഡലിനീ— അതാണ് ചാമുണ്ഡാ—ഈ കല്ലന സപ്തമാത്രക്കളുടെ സൂക്ഷ്മ തത്വത്തിലേക്ക് വിരൽചൂണ്ടുന്നുണ്ട്. ജീവൻെറ ഈശ്വരാഭി മുഖമായ പ്രയാണത്തിൻെറ ആദ്ധ്യാത്മികഗതിയുടെ പടികയ ആണ് ഈ സപ്തമാത്രക്കളുടെ പടിഞ്ഞാറോട്ടു നീണ്ടുകിടക്കുന്ന പ്രതിഷുകയം.

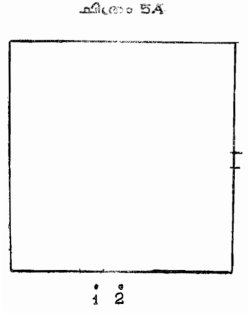


''കലശസ്യ മുഖേ വിഷ്ലകണ്ഠേ ആദ്ര സമാശ്രിത മൂലേ തത്രസ്ഥിതോ ബ്രഹ്മാമധ്യേ മാത്രഗണാസൂത്രാ''

എന്ന സുപ്രസിദ്ധമായ കലശ സങ്കൽപം സപ്പമാത്വക്കളുടെ മദ്ധ്യസ്ഥിതിയെ വ്യക്തമാക്കുന്നണ്ട് .

#### അന്തർമണ്ഢലത്തിലെ മററു ബലിപിാങ്ങൾ

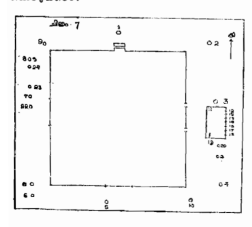
ഇതുകളെ കൂടാതെ മാതൃക്കാംക്കം കുറച്ച് പടിഞ്ഞാറു് മാറി ശാസ്താവിനേയും, വായുകോണിന്റെ അല്പം കിഴക്കായി ഒർഗ്ഗയേയം സോമൻറെ തൊട്ട പടിഞ്ഞാറായി സുബ്രഹ്മണ്യ നേയും സോമൻറ തൊട്ട കിഴക്കായി കുബേരനേയും പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്ന ബലിപീഠങ്ങളുണ്ടു്. ഇതിൽ കുബേരൻ ഉത്തരദിക്കിൻറെ അധിപൻ എന്ന നിലയിൽ സോമൻറെ ഒരു ആ വർത്തനമാണ്. ശാസ്താവ് കേരളത്തിൽ പ്രചുരപ്രചാരമായ ഒരു മത്രസങ്കല്പമാണ്, സുബ്രഹ്മണ്യൻ ഗുരുവിനെ പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്നു. ഗുരു ഗുഹൻ എന്നീ പേരുകളുടെ മത്രശാസ്ത്ര പ്രകാരമുള്ള അടുപ്പം അതിനെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. കൂടാതെ പുരാണകഥകരം ഗുഹനെയാണല്ലോ പരമശിവന്വോലും പ്രണവോപദേശംചെയ്യുന്ന ഗുരുനാഥനായി സങ്കല്പിച്ചിട്ടുള്ള ത്ര്, അതുകൊണ്ട് സോമൻറെ തൊട്ടുടുത്തുതന്നെയാണ് സുബ്രഹ്മണ്യർറെ സ്ഥാനം,



മറെറാരു മന്ത്രസങ്കല്പ മുള്ളത്ര<sup>ം</sup> ഗണപതി, ദു ഗ്ഗാ, വടുകുടൈരവൻ, ക്ഷേത്രപാലൻ ന്ന ീമന്ത്രമൂർത്തിക≎ ക്കാണ്. ഏതൊരു മന്ത്ര പ്രതിഷ്ഠയുടെയും പ്രധാന ബലിസ്ഥാ നങ്ങളാണിവ. ശ്യാ മളാദണഡകതതിൽ ം,യയിന്വേം ദ് ഗ്ഗാവട ക്ഷേത്രപാ ലൈരൃതേ'' എന്നീ വരിക∞ ഈ മന്ത്രശാ സ്ത്രസങ്കേരത്തെ പ്ര തിഫ ലി പ്പി ക്ക ന്നു. മന്ത്രശാ സ്ത്രത്തി ൻെറ ഉള്ളറകളിലേക്ക് ആ ഴത്തിലിറ ങ്ങി യാ ൽ

മാത്രമേ ഈ സങ്കൽപത്തിൻെറ പൊരു⊙ മനസ്സിലാക്കുവാൻ

കഴിയൂ. അതിന<sup>്</sup> വേറൊങ്ലേഖനം ആവശ്യമായി വരുന്ന തുകൊണ്ടു' ഇതിൽ ആ പഠനത്തിന മുതിരുന്നില്ല. ഇതിൽ ഗണ പതിയം വടുക ഭൈരവനം സപ്തമാത്വക്കളടെ ഇരുപുറവുമുള്ള ഗണപതി വീരഭദ്രന്മാർ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യന്നു,  $5\,\mathrm{A}$ യിൽ  $1-2\,$  എന്ന അക്കമിട്ടതു്) അതിന $^\circ$  വിപരീതമായീ സോമൻെറ തല്ത്തിൽ ഇതിന് സമാന്തരമായി നില്ലകയാ ണ് ഒർഗ്ഗാക്ഷേത്രപാലന്മാർ. ക്ഷേത്രപാലൻ എന്ന സങ്കല്പം അകത്തെ ബലിവട്ടത്തിലെ നിർമ്മാല്യധാരിയാണ്, നിമ്മാ ലൃധാരിക്ക് സമാനമായ ഒരു സ്ഥാനമാണ് പുറത്തെ ബലി വട്ടത്തിൽ ക്ഷേത്രപാലന്നുള്ളത്. ബലിയുടെഅവസാനം പാത്ര ത്തോടെ ക്ഷേത്രപാലന<sup>്</sup> നിവേദിക്കമെങ്കിൽ ദേവൻെറ ഏതൊ ൽ നിവേദ്യവം∙ നിമ്മാല്യധാരിക്ക° നിവേദിച്ച° നിമ്മാല്യമാ ക്കികൊടുക്കുകയാണ് ക്ഷേത്രത്തിൽ ചെയ്യുന്നത്ര്. ദേവപരമായ നിവേദ്യശേഷം നിമ്മാല്യധാരിക്കും ഭൃതപരമായ ബലിശേഷം ക്ഷേത്രപാലനമാണം' സമ്പ്പിക്കുന്നതും'. അതിനാൽ സൂക്ഷൂശരീര ത്തിൻേറയും സ്ഥൂലശരീര്ത്തിൻേറയും പാലകന്മാരായ നിമ്മാ ല്യധാരിയുടേയും് ക്ഷേത്രപാലൻേറയും സങ്കല°പങ്ങ⊙ ഒന്ന തന്നെയാണ<sup>ം</sup>, ദേവൻ എഞ്ചോട്ടതിരിഞ്ഞിരുന്നാലും നിവേ ദ്യത്തിൽ അവസാനത്തെ കടിക്നീർവീഴ്ത്തി (അമ്പതാപി ധാനമസി എന്ന മന്ത്രത്താൽ) യശേഷം അവശേഷിച്ച നിവേ ദ്യത്തെ വടക്കോട്ട് നിമ്മാല്യധാരിക്ക് പ്രാണാഹുതിക≎ പുര സ്സരം നിവേദിക്കേണ്ടതുണ്ടെന്നോർക്കുക. ഈശാനപദത്തിൽ ശിവലിംഗസമാനനായി ഈ നിർമ്മാല്യധാരി സ്ഥിതിചെ ഇങ്ങിനെയാണ് അകത്തെ ബലിവട്ടത്തെ ബലിദേ വതകളടെ സ്ഥിതി. അതിനെകാണിക്കുന്ചിത്രം ഇവിടെ കൊടുക്കാം.



- 1 ഇന്ദ്രൻ
- 2 അഗ്നി 3 യമൻ
- 4 നിരൃതി
- 5 വരുണൻ
- 5 വായു
- 7 സോമൻ
- 8 ഈശാനൻ
- 9 ബ്രഹ്മാവ<sup>ം</sup>
- 10 അനന്തൻ.

| മാതൃക്കൾ |           |    |                  |
|----------|-----------|----|------------------|
| 11       | വീരഭദ്രൻ  | 18 | ചാമുണ്ഡ <u>ാ</u> |
| 72       | ബ്രാഹ്മി  | 19 | ഗണപതി            |
| 13       | മഹേശചരി   | 20 | ശാസ്താവ്         |
| 14       | കൗമാരി    | 21 | ഭർഗ്ഗ            |
| 15       | വൈഷ്ണവി   | 22 | സുബ്ബഹ്മണ്യൻ     |
| 16       | വാരാഹി    | 23 | കുബേരൻ(വൈശ്രവണൻ) |
| 11       | ഇന്ദ്രാണി | 24 | നിമ്മാലു്ധാരി    |

#### നിർമ്മാലുധാരി

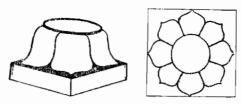
മേൽപറഞ്ഞ എല്ലാ ബലിദേവതകളം ഏത്ര ദേവനെ സംബന്ധിച്ചം ഒരേ പേരുകളാൽതന്നെയാണ് അറിയപ്പെടു ന്നത്ര്. മന്ത്രദേവതയന്ദരിച്ച് ഭേദം വരുന്നത്ര് നിർമ്മാല്യ ധാരിക്കു മാത്രമാണ്, അവയെ ദേവതാഭേദമനുസരിച്ച് താഴെ കൊടുക്കുന്നു.

| ദേവതാ               | നിമ്മാല്യധാരി<br>          |
|---------------------|----------------------------|
| വിഷ <sup>ം</sup> ണം | വിഷ്വക്സേൻ                 |
| ശിവൻ                | ചണ്ഡേശ്വരൻ                 |
| ശങ്കരനാരായണൻ        | ചണ്ഡസേനൻ                   |
| ഗണപതി               | കം ഭോദരൻ                   |
| ശാസ്താവ്            | ഘോഷവതി                     |
| സുബ്രഹ്മണ്യൻ        | ധൂ <b>ത്ത</b> സേനൻ         |
| <del>ဖ</del> ွတ်ဝ   | മുണ്ഡിനീ .(ക്ലീം എന്ന ബീജം |
|                     | ആദ്യം ചേക്കണം)             |
| ഭദ്രകാളി            | ശേഷികാ (പ്രോം എന്ന ബീ      |
|                     | ജം ആദ്യം വരും.             |

സാധാരണയായി ഈ ബലിദേവതകരം അഷ്യദളപത്മ മദ്ധ്യസ്ഥരായാണ്വത്തിക്കുന്നത്ര്. ബലിക്കല്ലുകളുടെ ആകൃതി തന്നെ അതാണ്. ചതുരാകൃതിയായ അടിയം വൃത്താകൃതി യായ കർണ്ണികമുകളിലും ഇവയുടെ അന്തരാളഭാഗത്ത്ര് എട്ടുള ങ്ങളും വരുന്നതാണ് ബലിക്കല്ലുകളുടെ ആകൃതി. ചതുരശ്രമാ കന്ന ഭൂപുരത്തിൽഉള്ള ഒരു അഷ്ടദളപത്തമദ്ധ്യേള്ള കർണ്ണി കയിലാണ് ബലിദേവത സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്ര്. ഇത്തരം പീഠത്തിലാണ് ഓരോ ബലിദേവതയേയും ആവാഹിക്കേ അത്ര്, മാതുക്കളേയും നിർത്മാല്യധാരിയേയും പലപ്പോഴും ശിവലിംഗാകൃതിയിലാണ് കാണാറുള്ളത്ര്.

78

ചിത്രം\_6



## ബലിക്രിയ മന്ത്രപുരശ<sub>്</sub>ചരണത്തിലെ തർപ്പണമാണ<sup>ം</sup>

ഈ ബലി നലത്തേണ്ടതു് ആരാണ്എന്നു ചിന്തിക്കേ ണ്ടിഇരിക്കുന്നു, ക്ഷേത്ര ശില്പമെന്നതു് ഒരു മനഷ്യദേഹമാ ണെങ്കിൽ പൂജാദികമ്മങ്ങരാകൊണ്ട് ചൈതന്യം വർദ്ധിപ്പി ക്കുന്നതു് ഈ ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിലാണ്. പൂജാരിക്കല്ല ഈ ചൈ തന്യവർദ്ധന ഉണ്ടാകുന്നതെന്നോർക്കണം. പൂജ എന്നതിൽ മന്ത്രോച്ചാരണ സങ്കല്പമുണ്ട്. പുഷ്പമാണല്ലോ പൂജയിലെ മുഖ്യഉപഹാരം. മന്ത്രമെന്നതു് സ്പന്ദനമാണെങ്കിൽ അതാ യത്ര് ശബ്ദമാണെങ്കിൽ അതു് ആകാശഭ്രതത്തിൻെറ തന്മാ പുഷ്പം ആകാശത്തിൻെറ പ്രതീകമായിട്ടാണല്ലോ പൂജയിൽ വന്നുചേരുന്നതു് അപ്പോരം പുഷ്പാരാധന മന്ത്ര ജപത്തിൻെറ പ്രതീകത്വം വഹിക്കുന്നു. ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധ കൻ മന്ത്രപുരശ്ചരണം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സാധകനാണെ ന്നം' മനസ്സിലാക്കിയാൽ ഈ പൂജയിലെ നൈവേദ്യം ഹോമ ത്തിൻെറ്്സ്ഥാനമാണെന്ന് കാണാൻ കഴിയും. ത്തിൽ ക്ഷേത്രത്തിൽപൂജയുടെ നൈവേദ്യം പൂർത്തിയാകുന്ന തു് ഹോമത്തോടുകൂടിയാണ്. നൈവേദ്യത്തിന്റെ ഒരു ഘട്ടം വരെയാകമ്പോരം തൽക്കാലം നിവേദ്യത്തേയും ദേവനേയും കൂടി രക്ഷിച്ച<sup>ം</sup> നടയടച്ച<sup>ം</sup> ശാന്തിക്കാരൻ തിടപ്പള്ളിയിൽ പോ യി അഗ്നിജനനം ചെയ്ത് ആ അഗ്നിയിൽ ദേവനെ ആവാഹി ച്ച°, മൂലമന്ത്രംകൊണ്ടും മററു° ആവരണമന്ത്രങ്ങരംകോണ്ടും ആ ജ്യാഹതിയം സമർപ്പിക്കേണ്ടതായിട്ടുണ്ട്. പിന്നീട് നട ത്തേണ്ട ബലിക്രിയയുടെ ചുരുക്കമായി അഗ്നിയുടെ ബലിക്ക ല്ലിൽ തൂവുകയും ചെയ്യും. എന്നിട്ട് കാൽ കഴകി മണ്ഡപ ത്തിന്മേൽ വന്ന് നമസ്സരിച്ച് ദ്വാസ്ഥന്മാരെ (ദ്വാരപാലകരെ) വന്ദിച്ച° നടതുറന്ന•് മുഴമിപ്പിക്കാതെ വെച്ച നിവേദ്യത്തെ മുഴ് മിക്കേണ്ടതായിട്ടണ്ട°. നിവേദ്യക്രിയ എന്ന പഴ്യ ലേഖന ത്തിൽ ഈ ക്രിയ് മുഴവൻ സവിസ്തരം പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ളത് പഠികുന്നതു' ഇത്തരുണത്തിൽ പ്രസക്തമാണ്. ഈ ബലിത്ര

വൽ പുരശ്ചരണത്തിൽ ഉള്ള തർപ്പുണത്തിൻെറ സാദൃശ്യം വലിയ ശ്രീഭ്രതബലിയാകുമ്പോ⊙ം ഇതു വേറെ വഹിക്കുന്നു. ഒരു ക്രിയയായി നടത്തുന്നതേയുള്ള. ഈ പരിവാരദേവതകഠം ക്കുള്ള ബലി വാസ്തവത്തിൽ ക്ഷേത്രമെന്ന സാധകൻ തന്നെ ചെയ്യേണ്ടതാണ്. അതുകൊണ്ടാണ് ശ്രീഭ്രതബലിക്കും ഉത്സ വബലിക്കും മററും സ്ഥിരപ്രതിഷയായ മൂലബിംബത്തിൽനി ന്ന° കൗതുക ബിംബത്തിലേക്ക°(തിടമ്പ°) കുറഞ്ഞൊന്ന° ചൈ തന്യത്തെ ആവാഹിച്ച' ആ തിടമ്പിനെ കീഴ'ശാന്തിക്കാരനെ ക്കൊണ്ടെടുപ്പിച്ച് പുറത്തേക്കെഴുന്നള്ളിക്കുന്നത്ര്. അവിടെ ക്ഷേത്രദേവ്നു വേണ്ടിയാണ<sup>ം</sup> ശാന്തിക്കാരൻ ബലിതുകുന്നത്ര്. സ്വാഭാവികമായം ആ എഴന്നുള്ളത്ത്യ<sup>ം</sup> ക്ഷേത്രമാകുന്ന താന്ത്രിക യന്ത്രത്തിൻെ കേന്ദ്രബിന്ദുസ്ഥാനത്തുനിന്നു് താഴെ ഭൂപുരംവരെ ഇറങ്ങിവരുന്ന രീതിയിൽ ആണ<sup>ം</sup>. അതിനാൽ ദേവൻ വാസ്ത വത്തിൽ തെക്കുവശത്തുകൂട്ടിയാണ് ഇറങ്ങിവരുന്നതു്. ദേവൻ തെക്കെ ദചാരത്തിൽ താഴോട്ട നോക്കിനിൽക്കുകയാണെങ്കിൽ സാധാരണ ഒരു സാധകൻ അവൻെറ ഇടതുഭാഗത്തു ഗുരുവിനെ യും വലതുഭാഗത്തു് ഗണപതിയെയും വന്ദിക്കുന്നതുപോലെ ഈ ദ്വാരത്തിൻെ (സാധാരണ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ തെക്കുവശത്തെ അട ഞ്ഞുകിടക്കുന്ന ദ്വാരത്തിനുള്ളിൽ) രണ്ട ഭാഗത്തുമായി ദേവൻെറ വലതുവശം വരുന്ന പടിഞ്ഞാറുഭാഗത്തും ഗണപതിക്കും ഇടതു ഭാഗംവരുന്ന ഗുരുവിനും ബലിതുകിയിട്ട വേണം ദേവൻ ബലി ക്രിയക്കായി പുറത്തേക്കെഴുന്നള്ളന്നതു<sup>ം</sup>. ഇതിനു മുമ്പായി ശ്രീ കോവിലിൽ നിന്നെഴുന്നള്ളമ്പോഠം ഗർഭഗ്രഹവാതുക്കൽ ഉള്ള ദ്വാസ്ഥന്മാക്ക<sup>്</sup> തൂകിയശേഷമാണൂിതു<sup>്</sup> ചെയ്യാറു<sup>്</sup>. മണ<sup>ം</sup>ഡപത്തിൽ ഉള്ള വാഹനത്തിനും പ്പപ്പുഭാഗത്തുള്ള അനന്ത നം ബലി തുകണം. ചില ദേവതക≎ംകം ്വാഹനത്തിനം തുക ന്നതു് ഈ അവസരത്തിലല്ല. ഇതു ചില ദേവന്മാരുടെ മാത്രം പ്രത്യേകതയാണ്. ശിവനം മററും ഇതില്ല. ശിവൻെറ ക്രമ ത്തിൽ അകത്തെ ദ്വാസ്ഥന്മാക്ക് തുകിയ ശേഷം ഗണപതി ദക്ഷിണാമൂത്തി കഴിഞ്ഞു<sup>ം</sup> തിരികെ ശ്രീകോവിലിന<sup>ം</sup> പുറത്തു കടക്കുമ്പോരം പുറത്തെ ദ്വാസ്ഥന്മാക്കും തൂകണം. അതിനുശേ ഷം ദ്വിക്പാല ബലി ഇന്ദ്രൻ മുതൽ ആരംഭിക്കകയായി. ഇന്ദ്രാദികളടെ ആവാസ സ്ഥാനമായ മാനസിക മണ'ഡല ത്തിൽ കടികൊള്ളന്ന ദശദിക്പാലന്മാരെയും തുകിക്കഴി ഞ്ഞാൽ പിന്നെ വീരഭദ്രഗണപതി സഹിതമുള്ള മാതൃക്കാംക്കും അവിടുന്നത്ങോട്ട് ശാസ്താവ്, ദുർഗ്ഗ, സുബ്രഹ്മണ്യൻ, വൈ ശ്രവണൻ എന്നിവരുടേയും കഴിഞ്ഞു നിമ്മാല്യധാരിയോടെ അകത്തെ ബലി അവസാനിക്കുന്നു. വൈഷ്ലവമൂത്തികഠംക്കു ക്രമത്തിൽ അൽപം ഭേദം വരുമെന്ന് മാത്രമെയുള്ള.

## ബലിദ്രവുമായ ഹവിഅ്സിൻെറ ദേവ-പാർഷദ-ഭൂത ഭാഗങ്ങൾ

ബലി തൂകുക എന്ന ക്രിയയെപ്പുററിയും അൽപം ചില ത്യ് ഇവിടെ മനസ്സിലാക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അതിന്റെ ഹവി സ്സ് ഉണ്ടാക്കേണ്ട് ക്രമം കഴിക്കാട്ട് പച്ചയിൽ ഇങ്ങനെ കൊടു ത്തിരിക്കുന്നു. ''ശ്രീഭൂതബലിക്ക' ഹവിസ്സ് ഉണ്ടാക്കി ഒരേട ത്തു് ഇലയിൽ ചിക്കിയാൽ അതിനു് തളിച്ച് ്രക്ഷിച്ച് ശോ ഷാണാദിത്രയം ചെയ്ത പിഠം പൂജിച്ചാവാഹിച്ച് അഘ്്പപ്പപ്പാ ഞ്ജലിയം ചെയ്ത ആ ഹവിസ്സിനെ മൂന്നായി പക<u>ത്ത</u>° ഒന്നിൽ തേങ്ങ, കദളിപ്പഴം ശക്രെയും നടുവിലത്തേതിൽ മഞ്ഞരം അധി കമായിട്ടം വട്കേതിൽ എള്ള°, തൈരു°, മലരു°, അരി വറുത്ത പൊടി ഇവ അധികമായി അൽപം മഞ്ഞളംകൂടി ഇട്ടാൽ തെ ക്ക<sup>്</sup> ദേവേഭ്യോ നമഃ നടുവിൽ പാർഷദേഭ്യോ നമഃ എന്നും വട ക്ക<sup>്</sup> ഭ്രതേഭ്യോ നമഃ എന്നും തൊട്ടു ജപിച്ച് ഈ മന്ത്രംകൊണ്ട് വെവേറെ പൂജിച്ച് രക്ഷിപ്പൂ. നിമ്മാല്യധാരി കഴിവോള മുള്ള അകത്തെ ദേവതകഠംക്ക<sup>ം</sup> ദൈവികഹവിസ്സ്<sup>°</sup>, തൽപാർഷ ത്തുകഠംക്ക് നടുവിലത്തെ ഹവിസ്സ്, പുറത്തേക്ക് വടക്കേ ഭൂത ഹവിസ്സ് ഇങ്ങനെ മാറാതെ എടുത്ത് ശ്രീഭ്രതബലിയം തുകം.

ഇതിൽനിന്ന് ദേവഭാഗം, പാർഷദഭാഗം, ഭൂതഭാഗം എന്നീ മൂന്നു തട്ടുക്കം ആയിട്ട് ബലി തൂകണമെന്ന് വന്നവല്ലോ. ദേവഭാഗത്തിൽ നിമ്മാല്യധാരിവരെ വരുന്ന ദേവതകഠം പഞ്ച ഭ്രതങ്ങരംക്കപരിയുള്ള സൂക്ഷൂലോകത്തിൽ വിഹരിക്കുന്ന ഊദ്ധാ ദേവതകരം ആണ്. ഇത് മുൻചിത്രങ്ങളിൽ കാണിച്ചപ്രകാരം മനോമണ്ഡലത്തിലും അതിനു താഴെയുള്ള മനോമണ്ഡലത്തി ഒർറ അധാസ്ഥലങ്ങളിലും വത്തിക്കുന്നു. തൽപാർഷത്തുക്കരം ആകമ്പോരം പാഞ്ചം ഭൗതികമായ സ്ഥൂലദേഹത്തിൻറെ അം ശങ്ങളുടെ അടുക്കൽ എത്തുകയായി. അതായത്ര് അകത്തെ ബലിവട്ടം സൂക്ഷൂദേഹസംബന്ധിയാണെങ്കിൽ അതിൻെറ അധോ ഭാഗത്ത്ര് സ്ഥൂലദേഹത്തോട് ബന്ധിക്കുന്ന കണ്ണികളായിരിക്കും ഈ പാർഷഭന്മാർ. സ്ഥൂലദേഹം പാഞ്ചഭൗതികം അതായത്ര് ഭൂപ്രധാനമാകുന്നതുകൊണ്ട് ഭൂമി എന്ന ഭുതത്തിൻറ മഞ്ഞരം നിറം കലത്തുന്നത്ര് യക്തിസഹമാണ്. ദേവഹവി സ്റ്റിന്റ് അത്ര വേണ്ടതില്ല. പുറത്തെ ബലിവട്ടം തികച്ചും

സ്ഥൂലദേഹത്തിൽ വ്യാപരിക്കുന്ന ശക്തിവിശേഷമാണ്. അവർക്ക് മേൽപറഞ്ഞ മഞ്ഞാപൊടിക്ക്പുറമെ ഭൂതാദികാ ക്ക് ഉപയോഗിക്കേണ്ട ദ്രവ്യങ്ങളും ചേർക്കേണ്ടതുണ്ട്. മാത്ര മല്ല മന്ത്രോച്ചാരണത്തിൻെറ പശ്ചാത്തലമായി ഉള്ള വാദ്യഘോ ഷം അതതുമന്ത്രങ്ങളുടെയും പ്രണവത്തിൻേറയും മാത്രകണക്കാ ക്കിയുള്ള സ്ഥൂലസ്പന്ദനങ്ങാ വാദ്യത്തിൽ ധാനിപ്പിച്ച് വേ ണം ഈ ഭൃതബലികാ തുകവാൻ എന്നതു ശ്രദ്ധേയമാണ്. ആ സമയത്തു മുഴുവൻ ദേവചൈതന്യവാഹിയായ തിടമ്പ് അടുത്തു

[തന്ത്രസമച്ചയത്തിൽ ഈ കാര്യങ്ങരം നവമപടലത്തിൽ 15—16—17 എന്നീ താഴെ കാണുന്ന ശ്രോകങ്ങളിൽ പറഞ്ഞി രിക്കുന്നം.)

ത്രിധാ സ്വ മൂലാണു സമർച്ചിതം ഹവി— ർവിഭജ്ച തളൈവിക മാദ്യമംശകം സഭ്രത്ഥകരാവിധരാംശ കൌക്രമാൽ പ്രകല്ലയേൽ പാരിഷദം ച ഭൗതികം നിമ്മ്യല്യ ഭുക്ക് പശ്ചിമ മുഖ്യദേവതാ സ്വിഷ്ടം ഹവിർ ദൈവിക മന്യ ദന്യത: ആ മന്ത്രണം ചാഞ്ചിത വാദ്യഘോഷണൈ— രത്രാദിതോ ഭ്രതഗണസ്യകാരയതേ]

ഈ ബലിതുകേണ്ട ക്രമം ആരംഭിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> അങ്ങിനെ ദേവചൈതന്യത്തെ പുറത്തെഴുന്നള്ളിച്ചുകൊണ്ടാണ്

> സംപ്രാത്ഥ്യദേവം ബലികൌതുകേ സോ സംയോജ്യസന്ധാര്യ ച മൃത്തിപേന തത്സാക്ഷികം ക്ലിപ്ല സുദീപ്പ ദീപ വാദ്യാദി എദ്യം ബലിമാതുനോതു.

ആയതിന മുമ്പതന്നെ പാണികൊട്ടി ഭേവതാഹാന ത്തെ ചെയ്യിപ്പിച്ച<sup>്</sup> അകത്ത ചെന്ന ദേവനോടു പ്രാത്ഥി<u>ക്കു</u>.

> സൃഷ്ടിസ്ഥിതി വിനാശാനാം കർത്തുഭ്രതേ പരേഹരേ തൃൽപാരിഷദ മുഖ്യാനാം ബലിദാനായ ശാധിമാം

ഈ പ്രാർത്ഥനചെയ്ത മൂലംകൊണ്ടു° ബലികൌതുകത്തിൽ ദേവ നെ ആവാഹിച്ച° പരികമ്മിയെകൊണ്ടെടുപ്പിച്ച° എഴുന്നള്ളി പ്പിച്ച്° വിളക്കും വാദ്യവും മുമ്പായി ബലി തുകി തുടങ്ങും.'' എന്നു° കഴിക്കാട്ട പച്ചം,

#### ബലി തൂവുന്ന ക്രിയ

ബലി തുകുക എന്ന കമ്മം ഒരു ലഘു പൂജ തന്നെയാ ണ<sup>ം</sup>. തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ നവമപടലത്തിലെ 18-ാം ശ്ലോ കം ഈ ക്രിയയെ പ്രതിപാദിക്കുന്നു.

> പ്രോക്ഷ്യാരാധ്യ വിഭാവ്യത്ത്രവസുപ്ത്രാ ബ്ജസ്ഥിതാം ദേവതാം പാദ്യാദ്യം പ്രസമർപ്യ തത്തദണ നാസം പൂജ്യദത്വാബലിം തത്തൽ പാർശ്വപദേ പ്രദായ പരിഷ ന്മത്രേണ മൂലേനച പ്രപ്യാപോ ബലിമുദ്രയാ പ്രധിന്മയാ ദേവം ബലിപ്രക്രിയാ

അവിടെ ബലിതുകുന്നിടത്തു് തളിച്ച് പുഷ്പങ്ങളെ ആ രാധിച്ച<sup>ം</sup> ദേവതകളെ പത്മാസനസ്ഥിത്ങളായി (ആ പ തമാസനം തന്നെയാണ് ബലിപീഠം എന്നു നാം കണ്ടുവല്ലോ) ധ്യാനിച്ച' പാദ്യാർഘ്യാചമനീയങ്ങളെ കൊടുത്ത് അവിടുത്തെ ബലിദേവതാമന്ത്രംകൊണ്ട് ജലഗന്ധപുഷ്പങ്ങളെ അർപ്പി ച്ച് ധൂപദീപങ്ങളെ തന്മുദ്രകൊണ്ട് സമപ്പിച്ച് ആ ബലി പീാത്തിൻെറ പാർശ്ചഭാഗത്ത്യ് തൽ പാർഷദേഭ്യോനമഃ എന്ന മന്ത്രം കൊണ്ടം മൂലംകൊണ്ടം അർപ്പിച്ച് ബലിയംതുകി ഒരി ക്കൽ വെള്ളംകൊടുത്ത് ബലിമുദ്രകൊണ്ട പ്രസാദിപ്പു''. എന്ന ഇതിൻെറ് കഴിക്കാട്ടഭാഷ വളരെ വ്യക്യതമാണ്. അ തതു ബലിദേവതയെ സ്ങകല്പിച്ചുള്ള പുഷ്പാരാധനകഴിഞ്ഞു **ബലിദേവതയെ** പത്മാസനസ്ഥന്മാരായി കല്പിക്കുന്നത് വാസ്തവത്തിൽ ആവാഹനവം (ദേവപ്രതിഷ്ഠാവേളയിൽ ത ന്നെ ഈ ബലിക്കല്ലക⊙ സ്ഥാപിച്ചു് അവയിൽ ഈ ദേവത കളെ ്ആവാഹിച്ച്വച്ചിരിക്കം.) പി്ന്നീട്ടകൊടുക്കുന്ന പ്രാദ്യാർ ഘ്യാചമനീയങ്ങള്ം ജലഗന്ധ പ്പ്ഷ്പ ധൂപദീപങ്ങളം പൂജാംഗ ങ്ങായ ആണെന്ന് പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ.് ബലിഹവിസ്സ് തുകി വെള്ളംകൊടുക്കുന്നതുതന്നെ ലഘുനിവേദ്യം. അതോടെ മൂലം **കൊണ്ടാരാധിക്കുമ്പോ**രം മൂലദേവനമായുള്ളബന്ധം സ്ഫുടീ കരിക്കുന്നു. ഇതാണം ബലികൊടുക്കുന്ന ക്രമം. ബലിമുദ്രയ ന്നതു് വലതുകൈയുടെ പെരുവിരലും അനാമികയുടെ അഗ്രവും കളി ശേഷം വിരലുകയ കൂട്ടിമടക്കി ഹൃദയത്തിങ്കൽപിടിപ്പൂ. എന്ന ഭാഗംകൊണ്ട്<sup>ം</sup> തന്ത്രസമുച്ചയ ദ്വാദശപടലത്തിൽ വ്യക്ത മാക്കിയിട്ടണ്ട്.

ഹൃദ്ബദ്ധമുഷ്ടിർ ബലിമുദ്രകാ ഗ്രാ സ്ഥാസ്ന പ്രധാനോകനിഷ്ഠി കാസ്യാൽ എന്ന 211—1—ാം ശ്ലോകാദ്ധ വ്യാഖ്യാനം.

#### ബലിമുദ്രാ തതചം

പുദയത്തിൽനിന്ന് മന്ത്ര ഉപാസനയിൽ ദേവതാസ്ഥാനത്തുനിന്ന് താഴോട്ടുള്ള അമ്മതവർഷണമാണിവിടെ ഉദ്ദേശിക്കുന്നത്രെന്ന് മുദ്രകൊണ്ട് വ്യക്തമാകുന്നു. മന്ത്രസ്പന്ദനയ്യചകമായ ആകാശ ഭൂതതത്വപ്രധാനമായ പെരുവിരലും അമ്മതത്താപ്രധാനമായ അനാമികയും തമ്മിലുള്ള സംയോജനം അതാണല്ലോ സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. പരിവാരാർച്ചനയോടെ ദേവതാദേഹത്തി ഒർറ കീഴ്ഘടകങ്ങള് ലേക്കുള്ള അമ്മതരസസ്രവണം തന്നെയാണ് ബലിക്രിയ. അതാണ് ഈ ക്രിയയെ തർപ്പണമായി ഇവിടെ വ്യവഹരിക്കാനിടയായത്ര്. നിമ്മാല്യധാരിയാകുമ്പോഴേക്ക് ജലാപ്പൂതബലിയാണ് പതിവ്. അമ്മവർഷ ണത്തിൻറ പൂത്തിയാണല്ലോ ഇത്ര്. ആ ജലാപ്പൂതം കഴിഞ്ഞുള്ളതാണ് അതായത്ര് അമ്മതവർഷണം കഴിഞ്ഞുള്ള ഹവി ശ്രേഷമാണ് വാസ്തവത്തിൽ നമുക്കുകിട്ടുന്ന നിവേദ്യമെന്നാണ് സങ്കൽപം. അതാണ് നിവേദ്യത്തിന് സാധാരണ അന്ന തെതക്കാരം വൈശിഷ്ട്യമുള്ളത്ര്.

അകത്തെ ബലിവട്ടത്തിലുള്ള ഈ ക്രിയ കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ പുറത്തു കടക്കുകയായി. അവിടെ പുറത്തു കടക്കു മ്പോരം നാലമ്പലത്തിൻെ പുറത്തേക്കുള്ള ദ്വാരത്തിലൂടെ ദ്വാര പാലന്മാരേയും തുകണം. പിന്നീടാണ് വലിയ ബലിക്കല്ലി ൻെ അടത്തേക്കു വരുന്നത്യ്.

> യേസമസ്തം ജഗദ്വ്യാപ്യതിഷ്ഠന്തി ബലികാംക്ഷിണ: വിഷ്ണപാർഷദാസർവ്വേ ഗൃഹ്ണതുബലിമത്തമ.

(വിഷ്ണ എന്ന പദത്തിന് പകരം അതത് ദേവന്മാരു ടെ പദമാണ് ചേർക്കേണ്ടയ്ക്ക്.) എന്ന മന്ത്രംകൊണ്ടു പ്രാത്ഥിക്കുകയാണിവിരെ ആദ്യമായി ചെയ്യുന്നത്ല്. അതിനശേഷം പറത്തുള്ള എട്ടണാലിക്കല്ലുകളിലും ആദ്യത്തെ പ്രദക്ഷിണത്തിൽ എട്ട ധാജദേവതകാക്കാണ് ഇവേണ്ടത്ല്. ഇതു പുറത്തെ ആദ്യത്തെ ആവരണം. രണ്ടാമത്തെ ആവരണത്തിൽ അത്തു ദേവ ഒർറ എട്ട ഗണദേവതകാക്കു തുവണം. എന്നിട്ട് വലിയ ബലി കൈല്പിൻറെ അട്ടത്തുവന്ന് താഴത്ത്ക് എട്ടിനോടുംകൂടി മുകളിൽ അദ്ധ്യക്ഷ ദേവതയെയും അർപ്പിച്ചുതുക്കും. പിന്നെ എട്ടദിക്കിലും ദേവഗ്രഹാദി എട്ടിനേയും ദിഗ്ബലിയം ശീഘ്രബലിയും

ചെയ്തു. വടക്ക<sup>്</sup> ദിതിപദ**ത്തിൽ ക്ഷേത്രപാലനേയം പൂജിച്ച** തൂകി നിവേദിപ്പൂ എന്നതാണ് പുറത്തെ ബലിക്രമം. പാ ത്രശേഷ ഹവിസ്സിനെ മുഴവനായി ക്ഷേത്രപാലന്ന് സമർപ്പി ക്കണം.

> (ദ്വാസ്ഥൌ പ്രാർച്യ ബഹിർന്നിരേത്യച സഭായായേ സമസ്താദിനാ വിജ്ഞാപ്യ ധാജദേവതാശ്ച പരിതസ്തത്ത ദ്ഗണാം സൂദ്ബഹി പീഠം സ്വാവരണാവ്വതം പരിഷദധ്യക്ഷം തതോ / ഷ്യഗ്രഹാൻ ദിക്ഷ ക്ഷേത്രപതിം യജേദ്ദ ദിതീദിശ്ച്യേവം ബഹിഃ സ്യാൽ ബലിഃ [നവമ പടലം 30–1 ശ്ലോകം]

ക്രിയ വ്യക്തമാക്കവാൻ കഴിക്കാട്ട പച്ചയിലെ ഭാഗം കൂടി ഇവിടെ ഉദ്ധരിക്കുകയാണ്. ദ്വാസ്ഥന്മാക്ക് തൂകി പറ ത്തെഴുന്നുള്ളിച്ചാൽ ബലിക്കൽ പുരയിൽ വലിയ ബലിക്കല്ലി ൻെ അടുക്കൽനിന്ന്

> യേ സമസും ജഗദ്വ്യാപ്യ തിഷ്ഠന്തി ബലികാംക്ഷിണഃ വിഷ്ലപാർഷദാ സവ്വേഗ്ഹ്ണത്ത ബലിമത്തമ

എന്നതുകൊണ്ടു പ്രാർത്ഥിപ്പൂ. ശിവാദിക്കാക്ക് രൂദ്രപാർഷദാ എന്നു കൂട്ടിക്കൊള്ളണം. ഒന്നാം പ്രദക്ഷിണം ധാജദേവതകരം ക്കം രണ്ടാം പ്രദക്ഷിണം തത്തൽ ഗണദേവതകരംക്കും തുകിയാൽ വലിയ ബലിക്കല്ലിന്മേൽ താഴെയും മുകളിലും തുകിമൂന്നാം പ്രദക്ഷിണത്തുങ്ങൽ ധാജമൂലത്തുങ്കലും തുകി ദേവഗ്രഹാഴി എട്ട ദിക്കിലും തുകി ശീഘ്രബലിയും ചെയ്തു ക്ഷേത്രപാലത്തുങ്കൽ തുകി നിവേദിപ്പൂ. അവിടെ വിഷ്ണവിങ്കൽ 1) കമുദായ നമ്മ 2) കമുദാക്ഷായ നമ്മ 3) പുണ്ഡരീകായ നമ്മ 4) വാമനായ നമ്മ 5) ശംഖുകണ്ണായ നമ്മ 6) സവ്വനേത്രായ നമ്മ 7) സുമഖായ നമ്മ 8) സുപ്രതിഷ്ഠിതായ നമ്മ

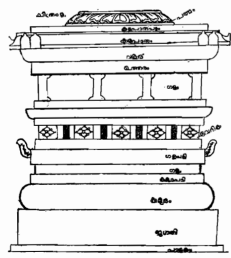
ഇത് എട്ടം കിഴക്ക് തുടങ്ങി എട്ട ദിക്കിലും ഒരു പ്രദക്ഷിണമായി ഇകി, രണ്ടാം പ്രദക്ഷണത്തിന് പഞ്ചാശൽ ഭൂത ഗണേഭ്യോ നമ: ഈ ഒരു മത്രംകൊണ്ട് എട്ട ദിക്കിലും ഇകി വലിയ ബലിക്കല്ലിന്മേൽ താഴെ ഈരണ്ടായി കിഴക്ക തുടങ്ങി കുമ്യാദിമന്ത്രംകൊണ്ടുതുകി മുകളിൽ ഹരിസേനായനമു എന്ന പൂജിച്ച് ധൂപദീപമുദ്രകാട്ടി ഏഴ് ഉരു തുകി തൽപാർഷ ത്തുകൊണ്ടം മൂലംകൊണ്ടം തുകി ജലാപ്രൂതബലിയും തുകി

യാൻ ധാഴത്തുങ്കൾ വാഹനമന്ത്രംകൊണ്ടും തുകി ദേവഗ്രഹേഭ്യോ നമ: അസുരഗ്രഹേഭ്യോ നമ: ഗന്ധവ്വ്ഗഹേഭ്യോ നമ: നാഗ ഗ്രഹേഭ്യോ നമ: യക്ഷഗ്രഹേഭ്യോ നമ: പിത്വഗഹേഭ്യോ നമ: മാത്രത്തരം കൊണ്ടും കിഴക്കതുടങ്ങി എട്ടുദിക്കിലും തുക. അവിടെ ഓരോ ന്ത കഴിഞ്ഞാൽ ബഹിർമുഖമായിനിന്നും ഗന്ധപ്രഷ്പഹവി സ്റ്റക്കാമൂലംകൊണ്ടും പുറത്തോട്ടും ദിഗ്ബലിയും ചെയ്ത് കിഴക്കെദിക്കിൽ വന്നാൽ വിഷ്ണപാർഷദേഭ്യ സർവ്വേഭ്യ ഇത്യാദി കൊണ്ടും ശീ്രലബലിയും തുകി തച്ഛേഷം പ്രദക്ഷിണമായി ചുററും തുകി എത്തിച്ചാൽ ക്ഷേത്രപാലങ്കൽ വന്നും തളിച്ചും പാ ദ്യാദികൊടുത്തും ക്ഷം ക്ഷേത്രപാലായ നമ: എന്നതുകൊണ്ടപ്പി ച്ല് ധൂപദീപ മുദ്രകളും കാട്ടി മുന്നത്രത്രക്കി തൽപാർഷദമന്ത്രം കൊണ്ടും മൂലംകൊണ്ടും തുകി ജലാപ്പുതവും ചെയ്ത തച്ഛിഷ്യഹ വിസ്സിനെ പാത്രത്തോടുക്കടെ അവിടെവെച്ചും നിവേദിച്ചും പിന്നെയും അർപ്പിച്ചും ബഹാർപ്പണവുംതുകി ചെയ്വു.

ഇവിടെ ശിവാദിദേവതകയംക്കെല്ലാം മന്ത്രഭേദങ്ങയ വ രുന്നതാണ് എന്നു മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ട്. ലേഖനദൈർഘ്യം ഭയന്ന് ആ മന്ത്രങ്ങളെ ഇവിടെ കൊടുത്തിട്ടില്ല.

#### വലിയ ബലിക്കല്ലും അതിൻെറ തതചചും

വലിയ ബലിക്കല്ല<sup>ം</sup> ഒരു ക്ഷേത്രത്തിന്റെ അനപേക്ഷ



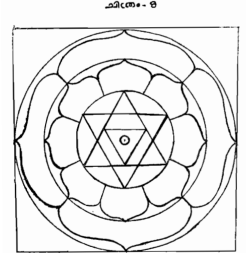
ണീയമായ ഭാഗമാണ്. ക്ഷേത്ര ശില്പത്തെ ഒരു ത്രിമാന രൂപമായി കണക്കാക്കിയാൽ ശ്രീ കോവിൽ അഥവാ പ്രാ സാദത്തിൻെറ അടുത്താ യിചുററും ഉള്ള ദിക് പാലമണ്ഡപമാണല്ലോ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മദേഹം. മ്പലവും അതിൻെറ ചു ബലിപീഠങ്ങ ററുമുള്ള ളം ഉയക്കൊള്ളുന്ന സ്ഥൂ ലദേഹഭാഗം ഈ ത്രിമാ നകൽപനയിൽ സൂക്ഷൂ ദേഹതലത്തിന്റെ ധോഭാഗത്ത വരേണ്ട

**താണ**്. **ശ്ര<sup>ീ</sup>കോവിൽ എന്ന പ്രാസാദത്തെ ദേവദേഹമായി** 

കൽപിക്കുകയാണെങ്കിൽ ആ അധോഭാഗത്തിൻെറ *ശ*ിൽപശ**ാ** സ്ത്രസംബന്ധിയായ പാദുകാ, ജഗതി മതലായ ഭാഗങ്ങരം വള രെ കൃത്യമായം വലിയ ബലിക്കല്ലിൽ കൊത്തിവച്ചിട്ടുള്ളതാ യം കാണാൻ കഴിയം. ശ്രീകോവിലിൻെറ നാലു ദ്വാരങ്ങളം അതിന മുകളിൽ ഉള്ള പത്മവും കൂടി ഇവിടെ കാണാൻ കഴി യം. വാസ്തവത്തിൽ വലിയ ബലിക്കല്ല് ആ ശ്രീകോവി ലിൻെറ അധോഭാഗത്തിൻെറ ആവത്തനം മാത്രമാണ്.(പാദുക, ജഗതി മുതലായ ശിൽപശാസ്ത്ര വിഭാഗങ്ങരം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതു് ഒരു ശരീരത്തിനെറ പാദം മുതൽ മേൽപോട്ടള്ള ഭാഗങ്ങളെയാണ് എന്നു മാത്രമെ ഇവിടെ പറയു ന്നുള്ളൂ. വിസ്തരിക്കുന്നില്ല.) അപ്പോ⊙ വലിയ ബലിക്കല്ലിൻെറ ഉപരിതല്ം [ശീകോവിലിൽ് ദേവപീഠത്തി ൻെറ അധിഷ്മാന നിലവാരം തന്നെയാണ്. അതിനുതാഴെയു ള്ള ഭാഗങ്ങളെ നാലമ്പലത്തിനും അതിനുപുറത്തായും കൊടു ത്തിട്ടണ്ടെങ്കിൽ ആയതിൻെറ ഒരു ആവർത്തനം മാത്രമാണ് വലിയബലിപീഠത്തിൽ നാം കാണന്നത്ര°. അതിനാൽ വി ഷ്ണവിൻെറ ക്ഷേത്രമാണെങ്കിൽ നാലമ്പലത്തിൻെറ ചുററുമുള്ള കമുദാദി ദേവതകളെത്തന്നെ വലിയ ബലിപീ**ാത്തിൻെ**റ താഴെയുള്ള ബലിക്കല്ലകളായി കൊടുത്തിട്ടുള്ളതായി നാം കാ ണന്ന. വിഷ<sup>്</sup>ണ എന്ന മൂർത്തി പ്രപഞ്ചത്തിലും മനംഷ്യദേഹ ത്തിലം വ്യാപ്തമായി നിൽക്കുന്ന ഈശ്വരചൈതന്യത്തെയാ ണം' സൂചിപ്പിക്കുന്നത്'. ശിവൻ തുടങ്ങിയ ഇതരദേവതകയ ക്കും ധാലനാലത്തിനും, പ്രത്തുള്ള അവങ്ങനയ **യ**ാക്കും വേറെ എട്ടു ദേവതകളെയാണ° വലിയ ബലിക്ക ല്ലിൻെറ താഴെയുള്ള ബലിപീഠങ്ങളിൽ തുകേണ്ടത്ര<sup>ം</sup>, വിഷ്ണ ഒരു സാധാരണ മനുഷ്യദേഹസ്ഥിതിയെ പ്രതിനിധാനം ചെ യ്യുന്നുവെങ്കിൽ ശിവാദിദേവതകരം അതിലുംതഴെ മൂലാധാര ത്തിൻെറ അധോഭാഗത്തോളം വരുന്ന അന്തിമതലത്തിൽകൂടി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നു എന്നർത്ഥമാക്കാവുന്നതേയുള്ളൂ. ങ്ങിനെ നോക്കുകയാണെങ്കിൽ വലിയ ബലിക്കല്ല് പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്നതു' മൂലാധാരം മുതൽ ഏതാണ്ട' വിശുദ്ധിവ രെയുള്ള പാഞ്ചഭൗതിക സൂക്ഷ'മദേഹത്തെയാണ' എന്നു പറ യാവുന്നതാണ്. ആ സ്ഥൂലദേഹത്തിന്റെ ആകാശത**ല**മാ ണ് വൃത്താകൃതിയിൽ ഉള്ള വലിയ ബലിക്കല്ലി**ൻെറ ഉപരിത** ലം. ആ ഭാഗം ഷഡാധാരപ്രതിഷ്യയിൽ നാള**ത്തെ** സൂചിപ്പി ന്നം ശ്രീകോവിലിൻെ തറനിരപ്പിൻെ ഭാഗത്ത് പീഠത്തി ൻെറ അധോഭാഗത്താ് വിരാജിക്കന്ന നപംസകശിലയുടെ അ ടിയിലാണല്ലോ ഈ ഭാഗം വന്നമുട്ടുന്നതു<sup>ം</sup>. ആ സ**്ഥാനത്തി** ൻെ താഴെ വരുന്ന വലിയ ബലിക്കല്ല° നാലമ്പ**ലത്തിൽ** നി ന്നു് പുറമതിൽവരെയുള്ള ക്ഷേത്രപുരുഷദേഹഭാഗത്തിൻെറ ഒരു ആവർത്തനം മാത്രമാണ<sup>ം</sup>. ദചിമാന കല്പനയോടുകൂടിയുള്ള **ക്ഷേത്രശില്പത്തിൽ ഇത്തരം** ആവർത്തനങ്ങ**ം** ആവശ്യമാണ \_\_\_ വാസൂവത്തിൽ വലിയ ബലിപീഠത്തിനപരി അക താനും. ത്തെ ബലിവട്ടത്തെയും അതിനുപരിയായ പ്രാസാദ ഭാഗത്തേ യം കെട്ടിപൊക്കുകയാണെങ്കിൽ ത്രിമാനത്രപ്പിയായ ഒരു ക്ഷേ അവിടെ ബ്രാഹ്മ്യാദിമാത്രക്കാകം യമൻെറ ത്രശില്പം കിട്ടം. അടുത്തായി സ്ഥാനംകൊടുക്കേണ്ടിവരുകയില്ല. വലിയ ബ ലിക്കല്ലിൽ ഉള്ള അഷ്ടദള പത്മത്തിൽതന്നെ അവർക്ക് സ് ഥാനമുണ്ടായിരിക്കുന്നതാണ<sup>ം</sup>. ഇങ്ങനെ ത്രിമാനരൂപിയായ ഒരു ശില്പം ഏതൊരു മന്ത്രദേവതയേയും കുടിവെക്കുവാനുള്ള ഒരു താന്ത്രികയന്ത്രമായി തീരുകയാണ്.

# ഏതു ദേവതയേയും പൂജിക്കാൻ അർഹമായ യന്ത്രം

ശ്രീവിദ്യാ ഉപാസനയുടെ ആധികാരിക ഗ്രന്ഥമായ പരശുരാമ കൽപസൂത്രത്തിൽ എല്ലാ മന്ത്രങ്ങഠംക്കം പററുന്ന തര



ത്തിലുള്ള ഒരു യന്ത്രത്തെ ബിന്ദ ത്രികോണ ഷട<sup>ം</sup> കോണാഷ<sup>്</sup>ട ദള ചതുർ ദ്ദള്ചതുരശ്രാത്മകമായി ്വിവരി ച്ചി രി ക്കു ന്നു. കേരളത്തിൽ ഏതു ദേവ നേയും പൂജിയ്ക്കാൻ ഉപ യോഗിക്കുന്ന അഷ്ടദ ളപതമം ഈ ബിന്ദ് ത്രി കോണാഷ<sup>്</sup>ട കോണ ങ്ങ∞ എന്ന വൃത്താന്തഗ്ഗ ത വിശദാംശങ്ങളെ ഒ ഴിച്ചുവച്ചുള്ള വൃത്ത അ ഷ്ട്ദള ചതുദ്ള ചതുര ശ്രമ്രപം മാത്രമാണ എന്നു കാണുവാൻ കഴി

യം. ഈ ചക്രത്തിൽ സവ്വസാധാരണമായി ത്രികോണത്തിൽ ഇഹാജ്ഞാന ക്രിയാശക്തികളേയും ഷഡ്കോണത്തിൽ ഹൃദ യാദിഷഡംഗ ദേവതകളേയും പൂജിക്കുന്നു. അഷ്ട്രദളത്തിൽ ബ്രാഹ്മ്യാദിമാതൃക്കളേയും ചതുർദളത്തിൽ ഗണപതി, ഒർഗ്ഗ, വടുകക്ഷേത്രപാലന്മാരേയും ചതുരശ്രത്തിൽ ഇന്ദ്രാദി ദിക്പും

ലകന്മാരെയുമാണ് പൂജിക്കുന്നതു്. വൃത്തത്തിൽഉള്ള വിശദാം ശങ്ങരം വിട്ടുകളഞ്ഞു ബ്രാഹ്മ്യാദിമാത്വക്കരം തുടങ്ങി, ഗണപ തിദർഗ്ഗാവട്ക (വീരഭദ്ര) ക്ഷേത്രപാലാദികളേയും ദിക്പതി കളേയുമാണല്ലൊ ക്ഷേത്രത്തിൽ ബലിദേവതകളായി അകത്ത കണക്കാക്കിയിട്ടുള്ളത്ര<sup>്</sup>. ആ അന്തർഭാഗത്തെ മുഴുവൻ ഒരു ചത്ര രശ്ര അഷ്ടദള പ്തമമായി വീചാരിക്കേയാണെങ്കിൽ അതാണ ല്ലോ വലിയ ബലിക്കല്ലിൻെറ ഉപരിതലം. അതിൻെറ താഴ ത്ത്ര° ക്ഷേത്രശിൽപത്തിൻെറ പാദം വരെയുള്ള ഭാഗങ്ങാം ഉള്ള തായി നമുക്ക് സങ്കൽപിക്കാവുന്നതാണ്. അഞ്ജിനെ ഒര വലിയ ബലിക്കല്ല് വാസ്തവത്തിൽ ക്ഷേത്ര ശിൽപത്തിലെ സ്ഥൂലദേഹത്തിന്റൈറ ഒരു കൊച്ച പ്രതീകം തന്നെയാണ്. സൂക്ഷൂദേഹത്തെ ശിരസ്സായം സ്ഥൂലഭാഗത്തെ കഴത്തിനുതാ ഴെയുമായി സങ്കൽപിയ്ക്കുകയാണെങ്കിൽ കഴുത്തിന താഴെയുള്ള ഭാഗം മുഴുവനും വലിയ ബലിക്കല്ലിലുണ്ട്<sup>ം</sup>. കഴുത്തിന മേലോ ട്ടള്ള ഭാഗമാണ് അകത്തെ ബലിവട്ടം മുതൽ പ്രതിഷ്ഠ വരെ യുള്ളതും'. ആ ബലിക്കല്ലിന്റെ പുറത്തും' ലംബമായി പ്രതി ഷ്ഠിച്ചിരിക്കുന്ന കൊടിമരം ജീവാത്മശക്തി കണ്ഡലിതമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന മൂലാധാരം മുതൽ മേൽപോട്ട് ഉയൻനില്ല ന്ന മേരുദണ്ഡം തന്നെയാണ്. ഒരു ത്രിമാന കൽപനയിൽ സമ്യക്കാകംവണ്ണം ഉപര്യപരിയായി നിൽക്കുന്ന ക്ഷേത്രശില്പം ദചിമാന കല്പന്യിൽ മുറിഞ്ഞു മുറിഞ്ഞു കിടക്കുകയേ തരമുള്ള. അതിൻെറ പ്രതീകത്വം പക്ഷെ ഇവിടെ മുഴവനായും ഉയക്കൊ ണ്ടിട്ടണ്ട്യ്.

ശ്രീഭ്രത ബലിക്രമത്തിന്റെ ക്രിയാദികളിലെ താത്വി കാംശത്തിലേക്ക് ഒരു ചെറിയ എത്തിനോട്ടം മാത്രമാണിത്ര്. മൃത്തിഭേദങ്ങടംക്കനുസരിച്ച് മന്ത്രദേവതാഭേദങ്ങടംകൂടി പരിഗ ണിച്ചാൽ മാത്രമേ ഈ പഠനം പൂത്തിയാകൂ. ആ ശ്രീഭ്രതബ ലിക്രമത്തിന്റെ വിസ്താരം മാത്രമാണ് ഉത്സവത്തിൽ ചെയ്യുന്ന ഉത്സവബലിയുടെ ക്രമവും. പൂജകടം വിസ്തരിച്ചുകൊണ്ട് മന്ത്ര ദേവതകളെ പ്രത്യേകം പ്രത്യേകമായി പറയുന്ന എന്ന ഭേദം മാത്രമെ അവിടെയുള്ള, ക്ഷേത്രം ഒരു താത്രികയത്രമെന്ന നി ലയിൽ ഉള്ള പഠനത്തിന്റെ ഒരു പ്രഥമ ഭാഗം മാത്രമാണീ ലേഖനം.



# പൂജാ തത്വം

🛮 അജപവം ധ്യാനവം പൂണ്ണമായം മാനസിക ക്രിയകയ ആണ നേരെ മറിച്ച് പൂജ എന്നത്ര് ചില ഉപകരണങ്ങ⊙ കൊണ്ടും സാധനസാമ്ഗ്രികയകൊണ്ടും ചെയ്യേണ്ടതാണ്. അതു കൊണ്ടുതന്നെ വളരെയധികം ശാരീരികം കൂടി ആയ ഒരു സാ ധനാക്രമമാണതും. സാധാരണ സാധനാപഥത്തിൽ പ്രവേശി ക്കുന്നവർ പൂജ ചെയ്തുകൊണ്ടാണ് ആരംഭിക്കുക. അതായതു് അവരുടെ സാധനാക്രമത്തിൽ ശരീരത്തെ കൂടി അവർ പങ്കെടു ശരീരവുംകൂടി പങ്കെടുക്കുമ്പോ⊙ മന പ്പിക്കുന്ന എന്നർത്ഥം. സ്സിനു് പൂണ്ണമായ കേന്ദ്രീകരണം കിട്ടന്നുണ്ടെന്നു് അനുഭവസി ദ്ധ്മാണ്'. ്്ശ്രീരത്തെ നിശ്ചലമായി ഇരുത്തി വെറുതെയിരി ക്കുമ്പോഴാണ് മന്സ്സിൻെറ ചാഞ്ചല്യം ക്രമത്തിലധികം അന ഭവപ്പെട്ട° അനേകമ്നേകം ചിന്തകര<sup>്</sup> മസ്തിഷ്യത്തിലൂടെ 'പരേ ഡ°' നടത്തുന്നതു°. വെറുതെയിരുന്നു മന്ത്രം ജപിക്ഷമ്പോഴം ആ മന്ത്രം ചൊല്ലി നമസ്സരിക്കുമ്പോഴം ഉണ്ടാകുന്ന അനുഭവങ്ങ ളടെ വ്യത്യാസം അനഭവസ്ഥന്മാക്കറിയുവാൻ പ്രയാസമില്ല. നമസ്സരിക്കുമ്പോ⊙ അനാവശ്യമായ ചിന്തക⊙ മനസ്സിൽ വരു ശരീരം കൂടി ആ കമ്മത്തിൽ ഭാഗഭാക്കാവുന്നതുകൊ ണ്ടാണിത്ര സംഭവിക്കുന്നത്<sup>ം</sup>. കേരള ബ്രാഹ്മണർ വൈദിക ഋക്കക∿ ചൊല്ലി അനേകം പ്രാവശ്യം നമസ്സരിച്ചകൊണ്ടാണ് വൈദികമന്ത്രസാധനക⊙ അനുഷ്പിക്കാറുള്ളതു എന്നകാര്യം ഇത്ത രുണത്തിൽ സൂരണീയമാണ°. മത്രസാധനയനഷ<sup>ം</sup>ഠിസ്കുന്ന സാധകന്മാർ ആദ്യത്തെ പടിയായി അവരുടെ സാധനയ്ക്കു ദാർഢ്യം കിട്ടുവാൻ ഉപയോഗിക്കുന്നതു് പൂജാ പദ്ധതിയെ യാണ°. സാധനയ്ക്ക° ദൈഘ്യം വരുന്നതോടെ ബാഹ്യപൂജ ആ ന്തരികപ്രക്രിയയായി മാറുന്നുവെന്നുള്ളതു° സാധകന്മാരിൽ സാ ധാരണ കണ്ടുവരാറുള്ളതു് ഇതുകൊണ്ടാണ്.

ഒരുതരത്തിൽ നോക്കുകയാണെങ്കിൽ ജപസാധനയും പൂജതന്നെയാണ്. മന്ത്രജപത്തിൻെറ ഒരു സുപ്രധാനഘടകം ധ്യാനശ്രോകപ്രകാരമുള്ള ഒരു മനോവിഗ്രഹം ഗാത്രക്ഷേത്ര ത്തിൽ ഒരു കേന്ദ്രസ്ഥാനത്തു പ്രതിഷ്ഠിക്കുകയാണ്. ശിലാ മയിയം ലോഹമയിയം ദാരുമയിയം മററുമായ പ്രതിമാ വി ശേഷങ്ങളെ പറയുന്നതിനിടക്കു് മനോമയിയായ പ്രതിമയേയം പറയുന്നണ്ടു്. ധ്യാനോക്തരൂപം മനസ്സിലുറപ്പിച്ച് അ തിൽ മാനസ ഉപചാരങ്ങഠം അഥവാ ശരീരഘടകങ്ങളായ പഞ്ചഭൂതങ്ങളേയം ആ ദേവനിൽ സമർപ്പിക്കുന്ന പ്രകിയകഠം മനസ്സുകൊണ്ടു് ചെയ്യുകയം തദന്ദ്യതമായ മുദ്രകഠം കൈകഠം കൊണ്ടു കാണിക്കുകയും ചെയ്തു കൊണ്ടു് പൂജയുടെ ഏററവും ലഘുപതിപ്പായ മാനസ പൂജയെ മന്ത്രജപത്തിനിടക്കു് ചെയ്യുണ്ടതായിട്ടുണ്ടു്. അതു കഴിയുമ്പോഠം നമ്മുടെ ശരീരഘടക ങ്ങഠം മുഴുവനും സമർപ്പിക്കുന്നതുകൊണ്ടു് ആരാധ്യദേവതയും സാധകനും താദാത്മ്യം പ്രാപിക്കുക എന്നതാണ് പൂജയുടെ പ്രധാനതത്വം.

ലം പൃത്ഥ്യാത്മനേഗന്ധം കല്പയാമി നമ: ഹം ആകാശാത്മനേ പൃഷ്പം കല്പയാമി നമ: യം വായ്വാത്മനേ ധൂപം കല്പയാമി നമ: രം അഗ്സ്യാത്മനേ ദീപം കല്പയാമി നമ: (വം), ഠാം അമൃതാത്മനേ വൈവേദ്യം കല്ലയാമി നമ:

എന്നിവയാണ് പഞ്ചോപചാരപൂജാ മന്ത്രങ്ങരം. പഞ്ച ഭൂതങ്ങരം ഓരോന്നും സമർപ്പിക്കുമ്പോരം അതതു തന്മാത്രകളുടെ ബീജാക്ഷരവുംകൂടി ഉരപ്പെട്ടവയാണ് മേൽകാണിച്ച മന്ത്രങ്ങരം. ഇതു ചെയ്യുമ്പോരം ക്രമത്തിൽ ചെറുവിരൽ, പെരുവിരൽ, ചൂണ്ടാണി വിരൽ, നടു വിരൽ, മോതിര വിരൽ എന്നീ വിരലുകളിൽ സമ്മർദ്ദം ചെലുത്തി (പെരുവിരൽകൊണ്ടോ ചൂണ്ടുവിരൽകൊണ്ടോ) അവയെ ദേവതാഭിമുഖമായ അവയുടെ. അഗ്രംവരെ ആ സമ്മർദ്ദത്തെ നീക്കികൊണ്ടാണ് അതതു മുദ്രകരം കാണിക്കാറുള്ളതു്. ഇതിൽനിന്നും സമർപ്പണരീതി മനസ്സിലായല്ലോ.

ഇതിൽ നിവേദ്യത്തിന്റെ സ്ഥാനത്താണ് ജലം ഉള്ളതെന്നും മനസ്സിലാക്കുക. കേരളീയാചാരപ്രകാരം ആദ്യ മായി വം അബാത്മനേ ജലം കല്പയാമി നമ: എന്ന തുടങ്ങി മറുമന്ത്രങ്ങാം അതിനുശേഷം ചേക്കുകയാണ് ചെയ്യാറു ള്ളത്ര്. ആദ്യം ജലത്തിൽനിന്നു തുടങ്ങുന്നു എന്നത്ഥം. അപ്പോയ അമൃതമായനിവേദ്യം ഈശ്വംരെക്യം എന്നു യോഗീക പ്രക്രീയയുടെ അവസാനത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന അമൃതംതന്നെ ആയി തീരുന്നു. അതാണല്ലോ കാരണജലം.

അപ്പോരം ഠാം അമൃതാത്മനേ നൈവേദ്യം എന്നുള്ളതു് സാധാരണ ജലമല്ല എന്നു വരുന്നു. ആദ്യം ജലം, പ്പഥാി, ആ കാശം, വായു, അഗ്നി എന്നീ ക്രമത്തിൽ പഞ്ചഭൂതങ്ങളേയും പിന്നീട് അമ്മതത്തേയം ഈശ്വരാർപ്പണമായി കല്പിക്കേയാ ണ് ഇവിടെ ചെയ്യന്നത്ല്. പഞ്ചഭൂതങ്ങളടെ ക്രമം താഴെനി ന്നം മുകളിലേക്കാണെങ്കിൽ, സ്ഥൂലത്തിൽനിന്നും സൂക്ഷ്യത്തി ലേക്കാണെങ്കിൽ, പ്പഥചി, ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്ന ക്രമമാണല്ലോ വേണ്ടതും. ഇവിടെ ആ ക്രമം തെററിയി രിക്കുന്നു. പൃത്ഥ്യാത്മകമായ സ്ഥൂലദേഹത്തിൽ നിന്നാണല്ലോ സാധനയുടെ ആരംഭം. അതാണല്ലോ പ്പഥചിയെ കൊടുക്കുന്ന തും. സാധനയുടെ ആരംഭത്തിൽ സാധകരൻര ഊന്നൽ മന്ത്രജ പത്തിലാണ്. മന്ത്രം ശബ്ദമയമാണ്, ശബ്ദം ആകാശഭൂത ത്തിൻെറ തന്മാത്രയാണല്ലോ. അതുകൊണ്ട് സാധകനാദ്യം പ്രവേശിക്കുന്ന മ[ന്തജപമാകുന്ന സാധനയുടെ പ്രതീകമായി ആകാശാത്മകമായ പുഷ്പം സമർപ്പിക്കുന്നു. സാധന പുരോഗ മിക്കുമ്പോരം അല്പം യോഗവും കൂടി ചെയ്യേണ്ടതായി വരുന്നു. ഈ യോഗസാധനയടെ ആദ്യപടി പ്രാണായാമ പ്രക്രിയയിലൂ ടെയുള്ള പ്രാണജയമാണല്ലോ. ഈ പ്രാണൻ പഞ്ചഭൂതത്തിൽ പെട്ട വായ തന്നെയാണല്ലോ. അതുകൊണ്ട് വായ്വിൻെറ പ്രതീകമായ ധൂപം ആകാശത്തിനശേഷം വരുന്നു. അങ്ങിനെ മുന്നോട്ടപോരുമ്പോ≎ സാധകന⁰ കണ്ഡലിനിഉത്ഥാപനം കൈ വരുന്നു്. അതു<sup>ം</sup> ആദ്ധ്യാത്മികമാണ<sup>ം</sup>. അതിനാൽ അടുത്തപടിയാ യി അഗ്നി വരുന്നു. ആ അഗ്നിയുടെ പരിസമാപ്ലിയായി അമ്പത വഷ്ണം ഉണ്ടാകുന്നു. അതു് മാധുര്യാദിരസങ്ങരം കലന്ന നിവേ ദ്യം എന്ന പ്രതീകമാണ്. ഈപ്രക്രിയയുടെ ആരംഭമായി ആദ്യ മായി തന്നെ ഗുരുവിൻെറ കടാക്ഷം, അഥവാ ഈശചരക്ട്പ സാ ധകദേഹത്തിൽ പതിയേണ്ടതുണ്ടും. അതു തന്നെയാണ് ആദ്യ ത്തെ ജലം. ആദ്യത്തേതു് അമൃതപ്രതീകവും അവസാനത്തേതു് സാക്ഷാൽ അമ്മതവും ആകേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. മ[ന്തസാധനയുടെ പ്രാരംഭത്തിൽ സ്നാനശുദ്ധിയോടുകൂടിയാണ് ജപം ആരംഭിക്കേ ണ്ടതും്. അതാണം ഇതിനെ സാധാരണ ജലമായി കല്പിച്ചിട്ട ആപോഹിഷ<sup>ം</sup>ഠാദി'' പുണ്യാഹവാചകത്തോടു <u>ക</u>ടി ജലം തലയിൽ തർപ്പിച്ചകൊണ്ടാണ<sup>ം</sup> സ്നാനകമ്മം നി<u>വ്</u>ചഹിക്ക ന്നതെന്നോക്കെ. അങ്ങനെ ഈ ജലാദിനൈവേദ്യമെന്ന ആറു് ഉപചാരങ്ങരം സാധകരൻറ സാധനാപന്ഥാവിനെ പൂണ്ണമായം പ്രതിഫലിപ്പിക്കന്നു. ഭാരതീയ മ[ന്തശാസ്ത്രങ്ങളിൽ്ക്റണന പഞ്ചപൂജാ മ്[ന്തങ്ങാം പ്പഥച്യാദി നൈവേദ്യാന്തമാണെങ്കിലും ക്രമം ഇതുതന്നെയാണ്. അവിടെ കാരണജലത്തേയും പഞ്ചഭൂ തത്തിൽപെട്ട ജലത്തേയും ഒരുമിച്ചു° ആ ജലംകൊണ്ടു° സമപ്പ് ക്കുന്നു എന്നേ പറയാവൂ. ഇതിനെ പഞ്ചോപചാരപൂജ എന്നാ ണ് വ്യവഹരിക്കാറുള്ളത്ര്. മാനസികമായം മദ്ര മാത്രം ഉപ

യോഗിച്ചുകൊണ്ടും ബാഹ്യമായ ചന്ദനാദി വസ്തക്കാം കൂടാതെ യും ഈ പൂജ നിവ്വ്ഹിക്കാവുന്നതുകൊണ്ടു് ഇതിനെ മാനസപൂജ എന്നു പറയുന്നു. കേരളീയാചാരപ്രകാരം ഇതേ മാനസപൂജ പൃഥ്യാദി നൈവേദ്യാന്തമായിട്ടല്ല. പ്രത്യത ജലാദി നൈവേദ്യാന്തകമായ ആറു് ഉപചാരങ്ങളോടുകൂടിയാണ് എന്നു മനസ്സിലാക്കേണ്ടതാണ്. പഞ്ചഭ്രതാന്തഗ്ഗതമായ ജലവും സാധനാന്തത്തോടുകൂടി ഉണ്ടാകുന്ന അമൃതവർഷണവും ഇവിടെ ശരിക്കും വ്യതിരിക്തമാകുന്നു എന്നതുകൊണ്ടു് ഈ സമ്പ്രദായത്തെ കൂടുതൽ ശാസ്ത്രീയമെന്നേ പറയാവു.

ഇങ്ങനെ സവ്വസാവും ഈശാരനിൽ സമപ്പിക്കുന്ന യോഗി ഈശാരൻ തന്നെയായിതീരുന്നു. അങ്ങനെ ആയിതീരുന്നു സാധകനാണ് ദേവതയുടെ സൂക്ഷൂരൂപമായ മന്ത്രസ്പ്രുനങ്ങഠം അ നേകംതവണ ഉരുവിട്ടകൊണ്ട് ആ സ്പ്രുന്നങ്ങളെ അതേ ജീവ സ്പ്രുനങ്ങഠം ആക്കുന്നത്ല്. അതോടെ സാധകര്ൻറ വ്യക്തിതാം ദേവതാമയമായിതീരുന്നു എന്നു മനസ്സിലാക്കുവാൻ ഇ പ്രോഠം പ്രയാസമില്ലല്ലോ. അങ്ങനെ മന്ത്രജപമെന്ന പ്രക്രിയ പൂജാസങ്കല്പത്തെ ഉപയോഗിച്ചാണ് ചെയ്യാറുള്ളതു് എന്നു മനസ്സിലാക്കേണ്ടതാണ്. ഈ ലഘുവായ മാനസോപചാര പൂജയാണ് ഉപചാർങ്ങളെ വദ്ധിപ്പിച്ചു് ബാഹ്യപൂജയായി തീരുന്നതു്.

# പൂജകൻെറ യോഗുത

പൂജ ആരംഭിക്കുന്ന സാധകൻ മന്ത്രോപദേശം കഴിഞ്ഞ വനായിരിക്കണമെന്ന് പരയേണ്ടതില്ലല്ലോ. യോഗ്യനായ ഒരു ആചാര്യനിൽനിന്ന് അദ്ദേഹത്തിൻെറ മന്ത്രചൈതന്യം അഥ വാ ഉണന്ന കണ്ഡലിനീസ്പന്ദനം ഉയക്കൊണ്ടവനായിരിക്കണം എന്നു് ഇതിനമുമ്പ് വ്യക്തമാക്കിയതാണല്ലോ. ഏതു ക്ഷേത്ര ത്തിലെ പൂജാരിയം ഈ നിയമത്തിനം′ വിധേയനാണെന്നം′ പറഞ്ഞേ മതിയാകൂ. പക്ഷെ ഇന്ന്യ അതിനെല്ലാം ലോപം വന്നിരിക്കുകയാണ<sup>്</sup>. ക്ഷേത്രത്തിൽ ശാന്തിക്കാരനായി വരു ന്നവക്ക് തന്ത്രി മൂലമന്ത്രമുപദേശിക്കുകയും ആ ദേവൻെറ പൂജ യിലെ സവിശേഷതകാം പറഞ്ഞുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യന്നത്യ° പഴയകാലത്ത്യ് ഒഴിച്ചകൂടാൻ പാടില്ലാത്ത ഒരു കാര്യമായിരു ഇന്ന് അതിനെല്ലാം ലോപംതട്ടി പലശാന്തിക്കാരും ദേ വൻെറ മൂലമന്ത്രംതന്നെ അറിയാതെയായിട്ടാണിരിക്കുന്നത്ല്. തന്ത്രിമാർക്കും ഈ ദീക്ഷ വേണമെന്ന് നിർബ്ബന്ധമുണ്ട് ആ ചാര്യലക്ഷണങ്ങളെ പറയുന്നകൂട്ടത്തിൽ തന്ത്രസമച്ഛയകാരൻ അധിദീക്ഷ എന്ന പദം ഉപയോഗിക്കുകയും ഗ്രന്ഥാവസാന

ത്തിൽ മന്ത്രദീക്ഷാവിധി (കലശാഭിഷേകസഹിതം) കൊടുക്കു കയും ചെയ്തതിൽനിന്ന്, ശാന്തിക്കാരൻ അഥവാ തന്ത്രിഗായ ത്ര്യുപാസന ചെയ്യുന്ന ബ്രാഹ്മണൻ മാത്രമായാൽ പോരെന്നും വിധിപ്രകാരം താന്ത്രികമായ മന്ത്രദീക്ഷയെടുത്തവനമായിരിക്കണമെന്നും സിദ്ധിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ.

#### ആസനം

ജപത്തിനും പൂജ്യൂമെല്ലാം സാധകൻ സ്ഥിരമായി ഒരിടത്തിരിക്കേണ്ടതാണ്. സാധാരണയായി പൂജക്ക് ഇരി ക്കുവാനപയോഗിക്കുന്നത്ര് കേരളത്തിൽ ആവണപലകയാണ ല്ലോ. ഇത്ര് മന്ദ്രശാസ്ത്ര പ്രതിപാദിതമായ ക്ലമ്മാസനമാണെ ന്ന് പറഞ്ഞാൽ ഇന്ന് അധികമാക്കും മനസ്സിലാകണമെന്നില്ല. പഴയ ഗൃഹങ്ങളിലുള്ള ആവണപലകയെടുത്ത്ര നോക്കിയാൽ ക്ലമ്മത്തിൻറെ കാലുകളും ആകൃതിയുമെല്ലാം സുവ്യക്തമായി കാ അവാൻ കഴിയും. ഭൂസ്പർശം ഇല്ലാതെ ഇരിക്കുക എന്നതാണ് ആസനത്തിൻറെ പ്രധാന തത്വം. അതുകൊണ്ട് ഇരിപ്പിടമാകുന്ന ഈ ആസനം അത്രയ്ക്കും വലിയതായിരിക്കണമെന്ന് നിർ ബ്ബന്ധമുണ്ട്. ഇന്നുള്ള ആവണ പലകകളിലിൽന്നാൽ ഭൂസ്വൾം അനിവാര്യമായതുകൊണ്ട് പൂജ്യൂ് അവ ഉപയോഗിക്കുന്ന കാര്യം ശരിയാണോ എന്ന് ചിന്തിക്കേണ്ടതാണ്.

ക്ഷേത്രശില്പത്തിൻെ വിവരണത്തിൽ ഷഡാധാരപ്രതി ഷ'ായിൽ ദേവൻെറ താഴെ ഹൃദയപത്മത്തിൽ കൂമ്മത്തെ പ്രതി പാദിച്ചിട്ടള്ളത് ഇവിടെ സൂരണീയമാണ്. മ[ന്തസാധനചെ യ്യുന്നതു് പ്രാണശക്തിയിലാണ് എന്നു് മനസ്സിലാക്കിയാൽ ഭൂസ്പശം കൂടാതെ അതായതു് സ്ഥൂലശരീരഭാഗത്തിൽനിന്നും പ്രാണശരീരതലത്തിലേക്കയർന്നു, സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതിൻെറ പ്രതീകമായാണ് കൂർമ്മാസനത്തിലിരിക്കുന്നത് എന്നു വൃക്ത മാകും. മ[ന്തശാസ്ത്രപ്രതിപാദിതമായ കൂർമ്മാസനം കൂർമ്മാകൃ തിയിലുള്ളതും (കൂർമ്മത്തിന്റെ ശിരസ്സും, കാലുകളുമെല്ലാം വ്യ ക്തമായുള്ള ഒരു മരപ്പലകയാണ്') അതിൽ ഒരു പ്രത്യേക തര ത്തിൽ 'അ' മതൽ 'ക്ഷ' വരെയുള്ള അക്ഷരങ്ങഠം കൊത്തിയി രിക്കണമെന്നമാണ് നിയമം. ആ അക്ഷരമാലാസനത്തിൻെറ ലോപമാണ് കേരളത്തിൽ ഇന്ന കാണുന്ന ആവണ പലക. ഈ കൂർമ്മാസനത്തിൻെറ തല ശരിക്കും സാധകൻെറ മുൻഭാഗ ത്ത്ര് വരേണ്ടതാണ്. പക്ഷെ താഴെനിന്നും മുകളിലേക്കുള്ള പ്രതീകം തന്നെയാണ് വലത്തുനിന്നും ഇടത്തോട്ടുള്ള രേഖ യുടെ പ്രതീകം കുറിക്കുന്നതെന്നും ക്ഷേത്രശില്പത്തിൽ പ്രതിപാ

ദിച്ചിട്ടുള്ളതോക്നോാരം കേരളത്തിലെ പൂജകന്മാർ ആവണപ ലകയുടെ ശിരോഭാഗം ഇടത്തോട്ടിട്ട് ഇരിക്കുന്നത്ല് ശരിയല്ലെ ന്ന് പറയുവാൻ നിവ്വത്തിയില്ല.

അതിൽ യോഗാസനവിധി അനസരിച്ച് പതമാസന ത്തിലോ സാസ്സികാസനത്തിലോ (ചമ്രം പടിഞ്ഞോ) മറേറാ ഇരുന്നാണ് പൂജ ചെയ്യേണ്ടത്ര്. 'സ്ഥിരം സുഖമാസനം' എന്ന പതഞ്ജല യോഗസൂത്രം ഇവിടെ സുരണീയമാണ്.

### ഗുരുഗണചതി വന ദനം

ഇതിലിരുന്നം ആദ്യമായി, "ശതധാരമൃത്സമിക്ഷീ ജമാണം വിപശ്ചിതം പിതരംവക്തവാനാം മേളീം മദന്നം പിത്രേത്രപസ്ഥ തംരോദസീ പിപ്പതം സത്യവാചം''

എന്ന ഋക്കു് ജപിച്ചുകൊണ്ട് (ഈ ഋക്കു് ഋഗ്വേമികഠംക്കാണു് ഇതര വേദശാഖകളെ അനസരിക്കുന്നവർക്കു് മാറു് ഋക്കുകളാ യിരിക്കും.)

> സുശമ്മാസി സപ്രതിഷ്ഠാനോ ബൃഹദുക്ഷേനമ: ഏഷതേയോനിർ വിശോഭ്യസ്കാദേവേഭ്യ

എന്നാണ് യജവ്വേദി ചൊല്ലേണ്ടതു്. വൈദികമായ ഗ്ലര്ദ വന്ദ നത്തോടെ പൂജയാരംഭിക്കുന്നതു് കേരള സമ്പ്രദാമമാണ്ം പ ക്ഷെ താന്ത്രികമായ പൂജയിൽ ഇതുരുന്നെ ചെയ്തകൊള്ളണമെ ന്നില്ല. ഗുരുവിനേയും ഗണപതിയേയും വന്ദിക്കുക എന്ന പ്ര ക്രിയ പുജയുടെ ഒഴിച്ചുകൂടാൻകഴിയാത്ത ഘടകമാണ്. ഗുരു വിനെ ഇടതുവശത്തും, ഗണപതിയെ വലതുഭാഗത്തുമാണ് വന്ദിയ്ക്കും. സഹസ്രാര പത്ഷത്തിലെ കണ്ഡലിനിശക്തിയെ തട്ടിയുണർത്തുന്ന ഈശചരീയ ശക്തിയാണ് ഗുരു എന്നോക്ക മ്പോരം ഈ പ്രക്രിയ അമൃതസംബന്ധിയായ ചാന്ദ്രമാണെന്നും അതുകൊണ്ട് ഇഡാനാഡിമഖേനയാണ് ഇത് സാധിക്കുന്ന തെന്നും മനസ്സിലാക്കുക. മൂലാധാരത്തിൽ തട്ടിയുണരുന്ന സാ ധകശ**ക്തിയാണ്** ഗണപതി. അതുകൊണ്ട് അതു് ഊദ്ധ്വ ഗാമിയായ പിംഗലാനാഡിയിലൂടെ സാധാരണക്കാരനിൽ നടക്കുന്നും ഗുരുവിനെ ഇടത്തും ഗണപതിയെ വലത്തും സ്മ രിക്കുന്നതു് ഇതു്കൊണ്ടാണ്. ഇതിനുമുമ്പായി ഇന്നയായ പൂജചെയ്യന്നു എന്നറിയിക്കുന്നതിനായി ഗുരുവിനു സ്വന്തംനാ മംചേത്ത്<sup>്</sup> പൂജകൻ അഭിവാദ്യങ്ങ**ം** അർപ്പിക്കേണ്ടത്കണ്ട്. (അഭിവാദയേ.....മിരോം)

പിന്നീട്ട് അതാതുദേവൻെറ അസ്ത്രമന്ത്രംകൊണ്ട് കര ങ്ങളെ ശുദ്ധീകരിച്ച് ദേവന്റെ മൂലമന്ത്രംകൊണ്ട് അവിടെ തലോടി ആ കൈകളെ ദേവതാമയമാക്കുക എന്ന ചടങ്ങാണ<sup>ം</sup> ഉള്ളതു<sup>°</sup>. ഭേവതാമയമായ ആ കൈക**ം കൊ**ന്ടാണല്ലോ ഭേവ പൂജചെയ്യേണ്ടതും. അടുത്തക്രിയ താളത്രയവും ദിഗ്ബന്ധന വുമാണ്. മനുഷ്യൻ എന്ന പ്രതിഭാസം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത് ഭൗതികമായ ഈ ഭ്രലോകത്തിലും അന്തരീക്ഷലോകത്തിലും അതിനപരിയായ ലോകങ്ങളിലുമാണം". ഈ മൂന്ന സ്ഥിതി വിശേഷങ്ങളെ അഗ്നിഖണ്ഡം, സൗരഖണ്ഡം, സോമഖണ്ഡം എന്ന് താന്ത്രികഭാഷയിലും ഭൂലോകം, ഭവർലോകം, സ്ഥർ **ലോകം** (ഭൂർഭവസച) എന്ന വ്യാഹൃതി ശബ്ദങ്ങളെകൊണ്ട് വൈദികഭാഷയിലും വൃവഹരിക്കാറുണ്ട<sup>ം</sup>. ഈ മൂന്നു തലങ്ങ ളേയും അസ്ത്രമന്ത്രംകൊണ്ടം കൈകഠം അമ്മിൽ അടിച്ചുണ്ടാക ന്ന മൂന്ന താളശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളെക്കൊണ്ടും പിന്നീട് ഇതേ അസ്ത്രമ ന്ത്രംകൊണ്ടുതന്നെ (പത്ത്ര് ദിക്കകളേയും, കിഴക്കു മുതൽ 8 ദി ക്കുകളം മുകയഭാഗവും കീഴ്ഭാഗവുമാണ് 10 ദിക്കുകയ) ബന്ധി ച്ചകൊണ്ട് ദിഗ്ബന്ധനം സാധിക്കുന്നു. ഈ മൂന്നു അലങ്ങളി ലും സാധകനുചുററും മന്ത്രചെതന്യം കൊണ്ട<sup>്</sup> കോട്ടകെട്ടി ബാ ഹൃവ്യത്തികളിൽനിന്ന് അവനെ രക്ഷിക്കുക എന്ന പ്രക്രിയ യാണ° ഇവിടെ നടക്കുന്നതു°ം ''യേഗഗചിത്തവുത്തി നിരോ ധ:'' എന്ന പതഞ്ജലയോഗസൂത്രം ഇവിടെ ഓമ്മിക്കും

### പ്രാണായാമം

ഇതിനുശേഷം പ്രണവംകൊണ്ടും അതാതു മൂലമന്ത്ര ങ്ങളെക്കൊണ്ടും പ്രാണായാമം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്<sup>0</sup>. പുരക— കംഭക---രേചകങ്ങളെകൊന്ടാണല്ലോ പ്രാണായാമം ചെയ്യാറു ള്ളത്ം ഇഡാ—പിംഗളാ സൂഷുമ്മാനാഡികളേയാണിതു ബാ ധിക്കുന്നത്ം പൂരകരേചകങ്ങ⊙ ഇഡാപിംഗളാ നാഡീമഖ <u>ജ്ളായ വാ</u>മദക്ഷിണ ധാഗാദ്വാരങ്ങളേയം ശ്വാസഗതിയെ അടച്ചകൊണ്ടുള്ള കംഭകം മദ്ധ്യസ°ഥമായ സുഷുമ്പാനാഡിയേ യം ആണ<sup>ം</sup> ബാധിക്കുന്നതു്. ഈ നാഡീസ്പന്ദനങ്ങരക്ക് മന്ത്ര സ്പന്ദനരൂപം കെട്ടേക്കുക എന്നതാണം ഇവിടുത്തെ പ്രാണായാമ ക്രിയ കുണ്ഡലിനി ശക്തിയെ ഉണർത്തുവാൻ ശരീരസ്ഥമായ പ്രാണൻറ മേൽ കാര്യമായ നിയ[ന്തണ• ആവശ്യമുണ്ട്, പ്രം ണനെ നിയ[ന്തിക്കുമ്പോരം മനസ്സം തദനസാരിയായി വരും. അങ്ങനെ നിയ[ന്തണം ബാധിച്ച് മനഃപ്രാണങ്ങളെ ഊക്കോടു കൂടി മൂലാധാരത്തിൽ അടിക്കുമ്പോഴാണ് യോഗിക⊙ക്ക് കണ്ഡലിനീശക്തി ഉണരുന്നതും. ഇതു സാധിക്കാനുള്ള യോ ഗപ്രക്രിയയുടെ ഘടകമാണ<sup>ം</sup> പ്രാണായാമ പരിശീലനം. പൂജാ

ക്രിയയും യോഗമാഗ്ഗവും തമ്മിലുള്ള അഭേദ്യമായ ബന്ധം ഇവിടെ സൂചിതമാണും. പക്ഷെ ഇന്നും അതും ലോപിച്ചും ലോപിച്ചും ശ്വാസം അതിൻെറ പാട്ടിൽ പോയിക്കൊണ്ടിരി കുമ്പോരം വെറുതെ മൂക്കു സ്വർശിക്കുന്ന ഒരു വ്യത്ഥ ചടങ്ങായി തീർന്നിരിക്കുന്നു എന്നു സവ്യസനം പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

### ദേഹശുദ"ധി

ഇതു കഴിഞ്ഞു സാധാരണ ദേവപൂജയിൽ അത്യാവശ്യ മായി ചെയ്യേണ്ട ഒരു ക്രിയയാണ<sup>്</sup> ദേഹശുദ്ധി.

> ''ദേവാർച്ചാ യോഗ്യതാ പ്രാപ്ല്യൈർ ഭൂതശുദ്ധിം സമാചരേൽ''

> > ...(മത്രമഹോദധി)

എന്ന വചനം ഇവിടെ ശ്രദ്ധേയമാണ<sup>ം</sup>. ഭൗതിക ദേഹതല ത്തിൽ നിന്നം' കണ്ഡലിനി ശക്തിയെ ഉണത്തി സഹസ്രാര പ ത്മത്തിലാക്കി പഞ്ചഭ്രതങ്ങളെയും മനസ്തവത്തെയും അഹങ്കാര ത്തെയും മററും പരമാത്മാവിൽ വിലയിപ്പിച്ച് കർമ്മ സംബ സ്ഥിയായ കാർമ്മിക ശരീരത്തെ വായുബ്ിജം് (യം) കൊണ്ട് ശോഷിപ്പിക്കകയം, അഗ്നിബീജം കൊണ്ട് (രം) `ഭസ്മീകരിക്ക യം, ജല (അമൃത)ബീജംകൊണ്ട് (വം) അമൃതാപ്പാവനം ചെയ്യ പരിശുദ്ധീകരിച്ച് പന:സൃഷ്ടിക്കകയും അവിടെ ആത°മചൈ തന്യത്തിൽ നിന്ന്° പ്ലഥചീതത്വം വരെ ഭ്രത സൃഷ്ടിചെയ്യുകയും, സഹസ്രാരത്തിൽ നിന്നും കണ്ഡലിനി ശക്തിയെ താഴോട്ടിറ ക്കിക്കൊണ്ടവന്ന് മൂലാധാരത്തിൽ രണ്ടാമതും ചേർക്കുകയും ചെയ്തകൊണ്ട്<sup>ം</sup> ഭാവനയിൽ ദിവ്യമായ ഒരു പുനർജന്മം സാ ധിക്കേയാണ് ഈ ക്രിയയുടെ ചുരുക്കം. ചെറിയ പൂജക്ക് കേരളത്തിൽ ഇതു് പതിവില്ലെങ്കിൽ വലിയ പൂജയുടെ വിസ്ത രിച്ചുള്ള ദേഹശുദ്ധിയിൽ ഇതിൻെ സവിസ്തൃത രൂപമുണ്ടും. പൂജാദികാര്യങ്ങളിൽ പലപ്പോഴം വരുന്ന ശോഷണ ദഹന പ്രാ വനങ്ങരം ഈ ക്രിയയുടെ മർമ്മഭാഗത്തെയാണ<sup>ം</sup> സൂചിപ്പിക്ക ന്നതു്. പൂജാകാര്യങ്ങളിൽ കണ്ഡലിനീ യോഗപ്രക്രിയയുടെ ആദ്യത്തെ ചടങ്ങു മാത്രമാണിത്ര°.

ഇങ്ങനെ ദിവ്യവും പരിപൂതവുമായ ദേഹത്തെ അതതു ദേവൻെറ മന്ത്രമുത്തിയാക്കിത്തീക്കേണ്ടതുണ്ടും്. മ[ന്ത ചൈത ന്യം നിറഞ്ഞ അക്ഷരങ്ങഠം ബാഹ്യദേഹത്തിൻെറ പ്രത്യേക അവയവങ്ങളിൽ വിന്യസിച്ചുകൊണ്ടാണിതും സാധിക്കുന്നതും്. അതുകൊണ്ടും ഇതിനെ ന്യാസമെന്നു പറയുന്നും. മ[ന്തജപത്തെ പ്പററി പറയുന്നിടത്തും ഇതിനെ വിസ്തരിച്ച് വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടും്. അക്ഷരമാലയിലെ 51 അക്ഷരങ്ങളേയം ബാഹ്യദേഹത്തിൽ ന്യസിക്കുന്നതായ ലിപി ന്യാസവം മ[ന്തുചെതന്യത്തിൻെറ 6 ഭാഗങ്ങളെ ന്യസിക്കുന്ന ഷഡംഗന്യാസവം മററും ഒഴിച്ചുള്ള ടാൻ വയ്യാത്ത ന്യാസങ്ങളായി ഏത്ര പൂജയിലം ചെയ്യേണ്ടതാ ണ്. മ[ന്തത്തിൻെറ മറെറാരു വിധത്തിലുള്ള അത്യാവശ്യഘട കമാണ് ഋഷിഛന്ദോ ദേവതക⇔. (ശിരസ്സിലം ചുണ്ടിലും എദയഭാഗത്തും ന്യസിക്കുന്നം.)

ഇത്രയം അത്യാവശ്യ ന്യാസങ്ങരം ആവത്തിച്ചശേഷം മ[ന്തദേവതയുടെ ധ്യാനസാരൂപം ഹൃദയത്തിലുറപ്പിക്കേണ്ടതു ണ്ട്. അതുകഴിഞ്ഞ് ജപവിധാന രീതിയിലുള്ള മാനസപുജ ചെയ്ത വേണ്ടത്ര ഉത്ര മൂലമ[ന്തജപവും ചെയ്തകഴിയുമ്പോഴേക്കും സാന്തം ദേഹം അതതു ദേവൻെറ മ[ന്തചൈതന്യപൂണ്ണമായി തീരുന്നതാണ്. വലിയ പൂജകളിൽ ഇതിലും അധികമായി ഷഡദ്ധാം വരെയുള്ള മററു പല ന്യാസങ്ങളും ചെയ്യാറുണ്ടെന്നു ള്ളത് പ്രത്യേകം പ്രസ്താവ്യമാണ്.

### ശംഖപുരണം

പിന്നീട് ചെയ്യാനുള്ളതു് പൂജോപകരണങ്ങളേയും പൂജാ[ദവ്യങ്ങളേയം (ജലഗന്ധാദി) സംശുദ്ധമാക്കുന്ന ക്രിയ യാണ°. ഇതിനെ പൊതുവെ ശംഖപൂരണം എന്ന° കേരള ത്തിൽ പറയം. പൂജക്ഷ് രണ്ടു കിണ്ടിക്രം ഉപയോഗിക്കാറു ണ്ട്. ഇത്ര് പൗരാണിക ഋഷിമാരുടെ കമണ്ഡലുവിൻെറ രൂപ ഭേദം മാത്രമാണ്. കമണ്ഡല് ആയാലും കിണ്ടി ആയാലും അതി ൻെറനാളം (അഥവാ വാൽ) പാത്രത്തിൻെറ അധോഭാഗത്തുനി പുറപ്പെട്ട് ഊർദ്ധാഭാഗത്തേക്കു പോകുന്ന ഒന്നാണ ല്ലോ. അതിലൂടെ പ്രവഹിക്കുന്ന വെള്ളം ഊർദ്ധാഗാമിയായ ഒരമ്ചത ബിന്ദവിൻെറ പ്രതീകത്വംവഹിക്കുന്നു. അതായതു' കണ്ഡലിന്യ ത്ഥാപനത്തിൻെറ പ്രതീകമാണം' കിണ്ടിയുടെ വാലിലൂടെ പ്ര പുണുനദികളായ ഗംഗ തുടങ്ങിയവ ഊർ വഹിക്കുന്ന ജലം. **ദ്ധ്യാഗത്തേക്കു' അഥവാ വടക്കോട്ട**് പ്രവഹിക്കുന്നതു് പ്രത്യേ കമായ സവിശേഷതയാണത്രെ. സുപ്രസിദ്ധമായ കാശിക്ഷേ ത്രത്തിലൂടെ ഒഴുകുന്ന ഗംഗ ഉത്തരവാഹിയാണെന്നു പ്രസിദ്ധ ഈ കിണ്ടിയുടെ വാലിലൂടെ അല്പം ജലം കയ്യി ലെടുത്തു കിണ്ടിയിൽ തന്നെ ഒഴിക്കുന്നതിനെ 'ആപ്യായിക്കക' എന്നാണം" പറയാറുള്ളതും. കണ്ഡലിനിശക്തിയുടെ ഊർദ്ധച പ്രവാഹത്തിന്റെ അവസാനം സഹസ്രാര പത്മത്തിൽ ചെന്നു ചേരുകയും അവിടെ നിന്ന° അമൃതസ്രാവമുണ്ടാകുകയും ചെയ്യ ന്നതിൻെറ പ്രതീകമാണം' ആപ്യായിക്കുക എന്നതും. അത്

കൊണ്ടു<sup>ം</sup> ആപ്യായിച്ച കഴിഞ്ഞാൽ കിണ്ടിയിലെ ജലം സഹ സ്രാര പത്മത്തിൽ അമൃതത്തിനു തുല്യമായിരിക്കം. ഇടതു വശത്തുള്ള കിണ്ടിയിലെ വെള്ളം കൈ കഴുകുവാൻ വേണ്ടിമാ ത്രം ഉപയോഗിക്കുകയാണ് പതിവ്. ഭൗതികമായ വസ്തക്കരം കഴകികളയുക മാത്രമല്ല ഒരു മ[ന്തചൈതന്യം ഏററ കൈ കൊ ണ്ടു മറെറാരു മ[ന്തചെതന്യം പ്രയോഗിക്കേണ്ടി വരുമ്പോഴം മ[ന്തശുദ്ധിക്കായി കൈകഴകേ**ണ്ട**താവശ്യമാണം'. വലതു കി ണ്ടിയാണം' ജലസംഭരണി. ഈ കിണ്ടി വയ്ക്കുന്നിടത്തുതന്നെ അതിൻെറ പീഠം ഉണ്ടായിരിക്കണം. ഒരു ചതുരശ്രവും അതി ൻെറ മദ്ധ്യത്തിൽ ജലഭൂത പ്രതീകമായ ഒരു വൃത്തവും ഉഠംക്കൊ ള്ളന്ന ഒത് പീാം വരച്ച്' അവിടെ പുഷ്പാക്ഷത്ങാം അർപ്പിച്ച കൊണ്ടാണിതു നിവ്വഹിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതിൻെറ മുകളിൽ വെള്ളം നിറച്ച വലതു കിണ്ടിവച്ച് അതിലേക്ക് വൈദിക ഋക്കുകളെ കൊണ്ട് പ്രപഞ്ച സൃഷ്ടിക്ക കാരണമായ അധോമ്ഖിയായ ഈശവര പ്രവാഹമെന്ന കാരണ ജലത്തെ (ഇതും പഞ്ചഭ്രത്തങ ളിൽ ഉരംപ്പെട്ട ജലമല്ല-തീർച്ച, സാധാരണജലം ഇതിൻെറ ഒരു പ്രതീക്മായി ഉപയോഗിക്കുന്ന എന്നു മാത്രം) ആവാഹി ക്കുകയാണം' പതിവ്. ഇതിനം' കേരളാചാരപ്രകാരം

> ''ഇമാ ആപഃ ശിവാസ<u>ന്തശ</u>ഭാ ശുദ്ധാശ്ച നിമ്മലാ പാവനാശീതളാശൈവ പൂതാ സൂരൃശ്ച രശ്മിഭി:''

എന്ന മ[ന്തമാണ് ഉപയോഗിക്കാറുള്ളതു്. അതു കഴിഞ്ഞാണ് പ്രധാന തീത്ഥമായ ശംഖുജലം ഉണ്ടാക്കുന്നത്ര്. ശംഖ് എന്ന തു് കടലിൽനിന്നു് കിട്ടുന്ന് പ്രത്യേക ജീവിയുടെ പുറംതോടാ ശംഖം എന്ന രണ്ടക്ഷരങ്ങളുടെ സംയോഗമാകയാൽ പരമാത<sup>്</sup>മാ വിൻെറ പ്രകാശം വിളങ്ങുന്ന 'ഖം' അഥവാ ആകാശം എന്നതാ ണ<sup>്</sup> ഇതിൻെറ സൂക്ഷൂാത്ഥം. ഭാരതീയ സംഖ്യാഗണനയിൽ ആയിരങ്ങളം ലക്ഷങ്ങളം കോടികളം കഴിഞ്ഞു എത്രയോ വ ലിയ സംഖ്യയുടെ പേരാണം' ശംഖം എന്നതു്. അതുകൊണ്ട് അതു് അനന്തനേയും സൂചിപ്പിക്കുന്നു. അനന്തമായ ഈ ചിദാ കാശത്തിൻെറ സ്ഫുരണം മനോലയസ്ഥാനമായ സഹസ്രാര പത്മത്തിലാണ് യോഗിക്ക് അനഭവപ്പെടുക. അതുകൊണ്ട് **ശം**ഖമെന്നതു<sup>ം</sup> സഹസ്രാരപത<sup>ം</sup>മമെന്ന<sup>്</sup>സ്ഥാനമാണ് എന്ന് മറെറാരു തരത്തിൽ പറയുകയാണെ മൊത്തത്തിൽ പറയാം. ങ്കിൽ ജലം നിറഞ്ഞ ശംഖ്യോഗിയുടെ, അമൃതപൂർണ്ണമായ ചാന്ദ്രമായ, കപാലപ്രദേശമാണ<sup>ം</sup>. സ്ഥാഭാവികമായി<sup>™</sup>അതി നെ താങ്ങിനിത്തുന്ന ശംഖുകാൽ ഭൗതികശരീരത്തേയം. സൂചി പൊ**തുവെ** പറയുകയാണെങ്കിൽ ശംഖുകാലം ശം . ബും അതിലുള്ള ജലവം മനുഷ്യന്റെ അന്നമയ–പ്രാണമയ–

മനോമയാദ ശരീരങ്ങളമയ അഗ്നിസൂര്യ-സോമഖണ്ഡങ്ങളെയും ഭൂർഭ്രവസ്സു വരാദികളായി വ്യാഹൃതിത്രയങ്ങളേയും സൂചിപ്പി ക്കുന്നം. ശംഖുകാലിന്നടിയിലുള്ള പീഠം ഊദ്ധ്വതികോണവും തൻനിമിത്തം അഗ്നിസൂചകവുമാണെന്ത് പ്രത്യേകം പ്രസ്താവ്യമാണ്ം.

ശംഖമസ്ത്രബുനാപ്രോക്ഷ്യ വാമതോ വഹ്നിമണ്ഡലേ ആധാരംസ്ഥാപയേത് വിദ്വാൻ ബിന്ദസുത സുധാമയൈ :

എന്ന ശാരദാ തിലകത്തിലെ ചതുർത്ഥപടലത്തിലെ 44ചാം ശ്രോകത്തിന് പദാർത്ഥദർശകടീകയിൽ 'വഹ്നി' മണ്ഡല ത്തിലെ എന്ന പദത്തിന്ന്

വഹ്നിമണ്ഡലെ ഊദ്ധാഗ്രേ ത്രീകോണേ സാധാരം ശംഖമിത്വന്വയ :

എന്ന<sup>ം</sup> വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്നു. ശംഖുകാലിൽ അഗ്നിയേയം വിശേഷപൂജയിൽ 10അഗ്നികലകളേയും ശംഖെന്ന പാത്രത്തിൽ സൂര്യമണ്ഡലത്തെയും 12 സൂര്യകലകളായം ശംഖജലത്തിൽ വിശേഷ പൂജയിൽ 16 സോമ സോമമണ്ഡലത്തെയും കലകളേയും ആണ് പൂജിക്കേണ്ടതു്. ആ ശ∙ഖജലത്തിൽ വി ധിപ്രകാരം പീാപൂജചെയ്ത് ദേവനെ ആവാഹിച്ച് പഞ്ചോപ ചാരപൂജചെയ്യേണ്ടതുണ്ട<sup>ം</sup>. കേരളാചാരപ്രകാരം പഞ്ചോപ ചാരത്തിൽ ആദ്യം ജലം വരുകയും അവസാനം അമൃതമാകുന്ന ജലത്തോടെ അവസാനിക്കുകയുമാണല്ലോ ചെയ്യാറ്റ്. ഇതിനെ യാണ് കേരളീയ സമ്പ്രഭായത്തിൽ ജലാദിജലാന്തം എന്നു പ റയാറുള്ളതു<sup>ം</sup>. ഈ പൂജകഴിഞ്ഞാൽ ആ ശംഖം കൈകളിൽ പിടിച്ച് മൂലമത്രം ജപിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അപ്പോ⊙ ശംഖുകാ ലോടുകൂടിയ ശംഖ് എന്നതു് മന്ത്രോപാസനചെയ്യുന്ന സാധക ദേഹത്തെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതു് എന്ന് വ്യക്തമാണല്ലോ. ഈ സാധകദേഹത്തിൻെറ് സഹസ്രാരത്തിലെ അഥവാ ശംഖി ലെ ദേവചൈതന്യമാകുന്ന് അമൃതജലത്തെയാണ് നാം പൂജ യിൽ ഉപയോഗിക്കുന്നതു്. ഇതോടുകൂടി ഈ ശംഖജലം കൊ ണ്ട് പൂജോപകരണങ്ങളേയം പൂജാദ്രവ്യങ്ങളേയം തളിച്ചു ശുദ്ധമാക്കി ശേഷിച്ച ജലത്തെ വലതുകിണ്ടിയിൽ ഒഴിക്കുന്നു്. അതോടുകൂടി വലതുകിണ്ടിയിലെ ജലം ദേവചൈതന്യമായ മൂലമ[ന്ത സ്പന്ദനങ്ങളെ സംവഹിക്കുന്ന സഹസ്രാരസ്ഥിതമായ അമൃതജലത്തിൻെറ പൂർണ്ണപ്രതീകമായി തീരുന്നം പിന്നീ ട്യ് ആവശ്യാനുസരണം ഈ വലതുകിണ്ടിയിൽനിന്ന്യം ഖി ലേക്ക് ജലമൊഴിക്കുന്നു. ഈ ശംഖജലം കൊണ്ടാണ് പിന്നീ ട് പൂജയിൽ അർഘ്യപാദ്യാദികഠം സമർപ്പിക്കുന്നതു്. അതു

കൊണ്ട് ശംഖപൂരണം കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നീടുള്ള ശംഖ് ഒരു ഉദ്ധരണിയടേയോ സ്പൂണിൻേറയോ ഉപയോഗം മാത്രമേ നിർവ്വഹിക്കുന്നുള്ളൂ.

#### ആത്രാരാധന

ഇതു കഴിഞ്ഞ് ആവാഹനയ്ക്കുള്ള തയ്യാറെടുപ്പായി. ''ശി വോ ഭ്രത്വാശിവം യജേത്'' എന്ന തന്ത്രശസ്ത്ര വചനമനുസരി ച്ച് ദേവാരാധനയ്ക്കുവേണ്ടി നാം ദേവതാതുല്യരായി തീരേണ്ടി യിരിക്കുന്നു. ഭ്രതശ്രജ്ധിയം ന്യാസങ്ങരംകൊണ്ടും മന്ത്രമായി തീന്ത് നമ്മുടെ ദേഹത്തിൽ പൂവം ചന്ദനവം ഉപയോഗിച്ച് ദേവസാന്നിദ്ധ്യം വരുത്തി മാനസപൂജകൊണ്ട് മുദ്രകരം മാത്രം കാണിച്ച് ആത്മാരാധനചെയ്യുന്നു. ഈ സമയത്ത് ശംഖ് നമുക്കഭിമുഖമായി തിരിച്ചുവെച്ചിരിക്കും എന്നത്ര് പ്രത്യേകം പരിഗണിക്കേണ്ടതുണ്ട്. പൂജ ചെയ്യുന്ന ദേവന്നഭിമുഖമായി നിൽക്കുന്ന ശംഖ് പൂജചെയ്യുന്ന സാധകശരീരം തന്നെയാണുള്ളതെന്നതിന്ന് ഇതൊരു നല്ല തെളിവാണ്.

# പീാപുജ

ഇനി ദേവതയുടെ ആവാഹനയ്ക്കുള്ള സ്ഥലം സജ്ജമാക്ക ലാണ്, ദേവത കടികൊള്ളുന്നത് ഒരു ചക്രത്തിലോ ക്ഷേത്ര ത്തിലോ ബിംബത്തിലോ ആയിരിക്കമല്ലോ, അതിന് താഴെ യുള്ള ഘടകങ്ങളാണ് പീഠങ്ങരം, സാധാരണ ഷരംപീഠങ്ങരം ഇപ്രകാരമാണ്.

> ആധാരശക്കൈം നമഃ മൂല പ്രകൃതെെ്യ നമഃ ആദികൂമ്മായ നമഃ അനന്തായ നമഃ പൃഥചിവ്യെ നമഃ പത്മായ നമഃ

പൃഥിവീതലത്തിൽനിന്ന് ഉയന്നപൊങ്ങുന്ന കണ്ഡലി നി ശക്തിയെയും അതു കടന്നപോകുന്ന തലങ്ങളേയും അതവ സാനം എത്തിച്ചേരുന്ന ആധാരപത്മത്തേയും അഥവാ കേന്ദ്ര ബിന്ദവിനേയും ഇതു് സൂചിപ്പിക്കുന്നു. വലിയ പീഠങ്ങളിൽ ഈ 6പീഠങ്ങളുടെ അവാന്തരഘടകങ്ങരം പീഠപൂജയിൽ ഉണ്ടും. ഈ ഓരോ പീഠമൂത്തികളേയും ജലാദിജലാന്തമെന്ന് ഉപചാര ഷരംക്കങ്ങളെകൊണ്ട് പൂജിക്കുന്നത് ഇവിടുത്തെ ആചാരത്തി ലെ പതിവാണ്. ആ പീഠത്തിന്മേൽ ഇന്ന മൂത്തിയെ ആവാഹിക്കുവാൻ പോകുന്നു എന്ന സങ്കല്പപുരസ്സരം പൂവിട്ടാരാധിക്കുന്നതിനെ യാണ് മുത്തികല്പന എന്നു പറയുന്നതു്.

#### ആവാഹനം

ആവാഹനയുടെ വിശദത്രപം ഇവിടെ പറയുവാൻ ഉദ്ദേ ശിക്കുന്നില്ല. സ്വന്തം മൂലാധാരത്തിൽനിന്നുണന്ന് കണ്ഡലി നീശക്തിയെ സഹസ്രാര്പത്മം വരെയെത്തിച്ച് (അനാഹത ത്തിങ്കൽ മൂത്തിയെ പ്രത്യക്ഷമായീ കാണുന്നു എന്ന നിലയ്ക്ക് തത്തൽ ദേവതകളുടെ ഉപചാരമന്ത്രംകൊണ്ട് അവിടെ ദേവനെ സ്തതിക്കുന്നു.) അവിടെനിന്നു സുഷൂമാ മാഗ്ഗേണ തന്നെ അതേ ശക്തിയെ താഴേക്ക<sup>്</sup> മൂലാധാരം വരെ താഴ<sup>്</sup>ത്തി കറഞ്ഞൊന്നു വലത്തേക്കു നീക്കി പിംഗളയിലൂടെ ഉയത്തി പിംഗളയുടെ അഗ്രഭാഗമായ ദക്ഷിണനാസാഗ്രത്തിലൂടെ ശ്വാസത്തെ കയ്യിൽ പിടിച്ചിരിക്കുന്ന ജലഗന്ധ പുഷ്പാക്ഷതത്തിൽ സംക്രമിപ്പിക്ക മ്പോരം അവിടെ നമ്മുടെ ശ്വാസത്തിൽകൂടി പോരുന്ന പ്രാണ ശക്തിയുടെ ഒരംശം നിപതിച്ചിരിക്കും. ഈ പ്രാണശക്തി പൂജകൻെറ ദേഹത്തിൽ മൂലമത്രസ്പന്ദന രൂപത്തിലാണ് സ്പ ന്ദിക്കുന്നതെന്നോക്കണം. ക്ണഡലിനി ഉത്ഥാപനം സാധിച്ച തായ യോഗീശ്വരനാണെങ്കിലും ഇന്ധാപിംഗളാ നാഡികളിലൂ ടെയാണ് സാധാരണരീതിയിൽ ശ്വാസോച്ഛാസം നടക്കുന്നതു എന്നതാണ് ഈ ക്രിയയുടെ അടിത്തറ. കയ്യിലെ ജലഗന്ധാ ദികളിൽ വന്നചേന്ന ചൈതന്യത്തെ ബിംബഹൃദയത്തിലോ അഥവാ നാം വരച്ചവെച്ചിട്ടുള്ള താന്ത്രികയന്ത്രമായ പത<sup>്</sup>മത്തി ൻെറ മദ്ധ്യത്തിലോ് ചേക്ഷ്സോഴാണ<sup>ം</sup> ആവാഹനം നടക്കുന്ന ത്ര്. അതോടെ നാം പൂജിക്കുന്ന യന്ത്രവും ,ക്ഷേത്രവുമെല്ലാം ചൈതന്യവത്തായി തീത്കയാണ്. ഇതോടുകൂടി ആവാഹനാ ദിമു[ദകരം കഴിയുമ്പോഴേക്കും ആവാഹനാകമ്മം പൂത്തിയാക സാധകദേഹത്തിൽ ചെയ്തവച്ച ലിപി ഷഡംഗാദി ന്യാ സങ്ങളും ഇവിടെയും ദേവചൈതന്യത്തിന്റെ സകളീകരണ ത്തിന് അഥവാ വിശദാംശങ്ങളെ ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നതിന് പൂജ കൻ ബിംബത്തിൽതന്നെ ചെയ്യേണ്ടതാണ്. അതോടുകൂടി ബിംബത്തിൽ പതിക്കുന്ന അവൃക്തമായ മ[ന്തചെതന്യം വ്യക<sup>്</sup>തമായ മൂലമ[ന്ത സ്പന്ദനത്തിന്റെ രൂപം കൈക്കൊള്ളക യം ഒരു പ്രത്യേക മൂത്തീഭാവം കൈക്കൊണ്ട് ഭക്തന്മാക്കന ഗ്രഹദായിനിയായി പ്രവത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ ചൈത ന്യസ്പന്ദനത്തിൻെറ മാനുഷിക രൂപകല്പനയാണ് ധ്യാനോക്ത

രൂപം. ആ രൂപവം അതിൻറ പ്രത്യേക മ[ന്തസ്പന്ദനവം തമ്മിൽ നിഗുഢമായ ഒരു പ്രതികാത്രമക ബന്ധമുണ്ട്∙ം

#### **ഷോഡഗോപചാരങ്ങൾ**

ഇതു കഴിഞ്ഞാണ° സാക്ഷാൽ പൂജ ആരംഭിക്കുന്നതു° ആ പൂജകളിൽചെയ്യുന്ന സമർപ്പണങ്ങളാണ° ഉപചാരങ്ങയ. പഞ്ചോപചാരത്തപ്പറ്റി നേരത്തെ സൂചിപ്പിച്ചവല്ലോ. 8, 10, 16, 32, 36, 64 എന്നിങ്ങനെ ഉപചാരങ്ങളുടെ സംഖ്യകാണാ റുണ്ട്<sup>ം</sup>. ശ്രിചക്രപൂജയിൽ ചതു:ഷഷ്യുപചാരത്തിനാണ് (64) പ്രാധാന്യം. പക്ഷെ സാധാരണ പൂജകളിൽ ഉപയോഗിച്ച് വരുന്നതു് ഷോഡശോപചാരമാണ്. 16 എന്ന സംഖ്യ ച് ന്ദ്രൻറ് കലകളായ 16\_നെ സൂചിപ്പിക്കന്നു. അതുകൊണ്ട് ഷോഡശോപചാര പൂജയുടെ പിന്നിൽ അമൃതത്വം അടങ്ങി യിരിക്കുന്ന ഉപചാര്ങ്ങരം പലവിധമുണ്ടെങ്കിലും അതിൻെറ മഖ്യഭാഗം ജലഗന്ധ പുഷ<sup>്</sup>പധൂപദീപ നിവേദ്യാദികളായ പ ഞ്ചഭ്രതപ്രതീകങ്ങളേയം പരബ്രഹബിന്റവായി്ലയിപ്പിക്ക എന്നതു് പഞ്ചോപചാരപൂജതന്നെയാണ്. ഈ പഞ്ചോപ ചാരപൂജ തീർച്ചയായും കണ്യസലിനൃത്ഥാപന പ്രക്രിയ എന്ന സംഹാരപ്രക്രിയയുടേയും തന്മൂലം ലയയോഗത്തി ൻെറയും പ്രതീകത്വം വഹിക്കുന്നു. അതിൻെറ ഫലമായി സാധകന<sup>്</sup> പൂർണ്ണമായ അമൃതവർഷണം ലഭിക്കുന്നു. ദേവ ൻെറ ഈ അനഗ്രഹ്ഗക്തിയിൽ നാം ഊന്നൽ കൊടുക്കുന്നത് കൊണ്ട്<sup>°</sup> ചാന്ദ്രസംഖ്യയായ 16 ഉപചാരങ്ങരം പ്രത്യേകം പ്രാ ധാന്യമർഹിക്കുന്നു. ഇതാണം പൊതുവെ എല്ലാ പൂജയിലും നടപ്പിലുള്ളത്ര്. ഈ 16 ഉപചാരങ്ങരം പലതര്ത്തിലും പല തന്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളിലും വിവരിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും ശങ്കരാചാര്യ പ്ര ണ•ിതമായ പ്രപഞ്ചസാരതന്ത്രത്തിൽപറഞ്ഞ 16 ഉപചാരങ്ങ ളെയാണ് കേരളാചാരം മുറകെപിടിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. 16 എന്ന ചന്ദ്രതതാത്തിലൂന്നിനിൽക്കുമ്പോ≎ അമൃതവർഷണത്തിലാ ണ് അതായതു് ദേവൻെറ അനുഗ്രഹശക്തിയിലാണ് നാം ഊന്നൽ കൊടുക്കുന്നതും. അതു കൊണ്ടാണം കണംഡലിന്യ ത്ഥാപനത്തിൻെറ ഫലമായുള്ള അമൃതവർഷണം അതായ തും പൂജകൊണ്ടണ്ടാവുന്ന ഈശാരാനത്രഹം ഉപചാരസമഷൂി യായ 16\_ൽ തന്നെ അന്തർഭവിച്ചിരിക്കുന്നത്യ്.

> ആസനസ്വാഗതേ സാഘ്യപാദ്യേ സാചമനീയകേ മധുപക്കാ ചമനസ്സാനവസനാഭരണാന്യപി സുഗന്ധസുമനോ ധൂപ ദീപനൈവേദ്യ വന്ദനേ പ്രയോജയേ ദർച്ചനായാം ഉപചാരാം നയ്യുഷോഡശാ: [പ്രപഞ്ചസാരതത്രം 6–ാം പടലം ശ്ലോകം 41, 42]

കേരളത്തിൽ ഷോഡശോപചാരത്തിന്റെ ആരംഭ ത്തിൽ തന്നെ ആസന സ്വാഗതങ്ങയ കഴിക്കുകയും പാദ്യാ ഘ്യാ ചമ നീ യാ ദി ക ളെ കൊ ണു° ഷോ ഡ ശോ പ ചാ രങ്ങയ നിർവ്വഹിക്കകയും ചെയ്യുന്നു. പാദ്യാർഘ്യാ ചമനീയാദികളിൽ സമർപ്പിക്കുന്നതു് ശംഖജലമാണ്. പാദ്യം ദേവത്യടെ പാദത്തിലും ''അർഗ'ഘ്യം ദേവതയുടെ ശിരസ്സിലു മാണ' കൊടുക്കേണ്ടതു്. ശൈവദേവതകരംകം' പാദ്യാദിയാ യം (പാദ്യം-അഘ്യം-ആചമനീയം) വൈഷ്ണവ ദേവതകരംക്ക് അർഘ്യാദിയായം (അർഘ്യം, പാദ്യം, ആചമനീയം എന്നീ ക്രമത്തിലും) ആണ് ഉപചാരം അർപ്പണം ചെയ്യുക. അതായ തു° ശൈവദദവതക⇔ കണ്ഡലിനിയുടെ ഊദ്ധാ്പ്രവാഹത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നതിനാൽ പാദ്യം മുതൽ തുടങ്ങുന്നതു് യുക്തിസ ഹമാണ്. വൈഷ്ണവദേവതക≎ം സഹസ്രാരത്തിൽനിന്നു താ ഴോട്ട നിപതിക്കുന്ന ഈശ്വരീയ ശക്തി ആയതിനാൽ അർ ഘ്യാദിയായിരിക്കുന്നതും യുക്തിയ്ക്കുനിരക്കന്നുണ്ടും. നീയമെന്നതു് ഭൗതികദേഹത്തിനുപരിയായ സൂക്ഷൂദേഹങ്ങള ടെ ശുദ്ധിക്കുവേണ്ടി സ്വീകരിക്കുന്ന അമൃതബിന്ദതന്നെ. മധു--പർക്കം തൈരും, നെയ്യം, തേനം ഒരു പ്രത്യേകമിശ്രിതത്തിൽ ചേർത്തെടുത്ത സ്വാദിഷ്പമായ ഒരു പാനീയമാണ്.

> ''സുധാണനാതതകര്യാൽ മധൂപക്കം മുഖാംബുജേ ആജ്യംദധി–മധൂന്മിശ്രമേതദുക'തം മനീഷിഭി'' (ശാരദാതിലകം 4–ാം പടലം 96 97

ശ്രോകങ്ങരം) യോഗശാസ്ത്രപ്രതീകങ്ങളുടെ ദൃഷ്ടിയിലൂടെ ഇ തിലെ തൈര് അഗ്നിത്തചത്തിൻെറയ്ം നെയ്യ' സൂര്യത്തചത്തി ൻെറയും തേൻ സോമതത്വത്തിൻെറയും പ്രതീകത്വം വഹി ഈ ഷോഡശോപചാരങ്ങ**ം** ലൌകികുദ്ദഷ്ട്യാ ഒരു ക്കുന്നു. വിശിഷ്ടാതിഥിയെ പൂജിക്കുന്നതിനോടു സാമ്യംവഹിക്ക ന്നുണ്ടെങ്കിലും താന്ത്രിക—യൗഗിക ദൃഷ്ടിയിൽ വളരെ നിഗുഡ മായ അത്ഥകല്പനകയ അതിൽ കണ്ടേക്കാവുന്നതാണ്. മനു ഷ്യൻെറ സോമസൂര്യാഗ്നി ഖണ്ഡങ്ങളെ മുഴവൻ ഈശചരങ്കൽ സമർപ്പിക്കുന്നതിനാണ് അഥവാ ഈശചരാഭിമുഖമാക്കുന്നതി നെയ്ാണ° മധുപർക്കം എന്ത് പറയുന്നത്യ്. മധുപർക്കത്തിനശേഷം ഒരു പുനരാചമനീയം കൂടി വേണ്ടതാണം'. അടുത്തതു' സ്നാനമാണ്. അമൃതാപ്പാവനത്തി ൻെ പ്രത്യക്ഷപ്രതീകമാണത്ര°. വലിയ പൂജകളിലും പ്രതി ഷ്യാദി ഉപരിക്രിയകളിലും ഷോഡ**ശോ**പചാരപൂജയിലെ സ്സാനസമയത്താണ് വിവിധ കലശങ്ങരം ആടുന്നതു്.് സ്നാ

നത്തിൻെറ അവസാനം ആപസ്സിൻേറതായ 3 ഋക്കുകരം (ആ പോഹിഷ'ഠാദി) ചൊല്ലി ശിരസ്സിൽ തളിയ്ക്കണമെന്നാണല്ലോ വൈദികവിധി.´ അതുകൊണ്ട<sup>ു`്</sup>ദേവപൂജയിൽ സ<sup>ം</sup>നാനത്തി ൻെറ ഏററവും അവസാനമായി ഈ വൈദികപുണ്യാഹ മ[ന്ത പ്രോക്ഷണവും നടത്താറുണ്ടും. അതാണ് പുനഃസ്നാനം ഈ പുനസ്നാനവും സ്നാനത്തിൻെറ അംഗമാണ്. പിന്നീട്ട് വസ്ത്രാലങ്കാരങ്ങളും ദേവന്നർപ്പിക്കുന്നു. നിവ്വികല്പവും അനന്ത വുമായ ഈശവരീയ ചൈതന്യത്തെ മനുഷ്യമനസ്സിൽ പിടിക്ക ണമെങ്കിൽ അതിനം′ പരിമിതിക≎ കല്പിക്കേണ്ടതുണ്ടു്, അതാ ണ<sup>ം</sup> വസ്ത്രം. സാധാരണ വസ്ത്രം, യജ്ഞോപ്വീതം, ഉത്തരീ യം (അംഗവസ്തം)എന്നിവയാണ് വസനം എന്ന ഉപചാരസമ പ്പണത്തിൽ ഉയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും. അച്ഛസ്ഫടിക സങ്കാശമായ ഈശ്വരചൈതന്യം നിവ്വണ്ണമാണ്. പക്ഷെ സാധകൻ ഉയ ന്നയന്ന പോകുമ്പോ⊙ അവ്ന° വീവിധതരം പ്രകാശങ്ങ⊙ അ നഭവപ്പെടും. നിവ്വണ്ണമായ ചൈതന്യത്തിൽ വ**ി**വിധ പ്രകാ ശങ്ങ⊙ ആരോപിക്കുമ്പോ⊙ മാത്രമേ ഈശചരൻ സാധകന<sup>ം</sup> ദൃഷ്ടിഗോചരമാകുന്നുള്ള. അതാണ് ആഭരണങ്ങളുടെ പ്രസ ക്തി. ഇത്രയും കഴിഞ്ഞു" പിന്നീട്ട° ഗന്ധ പുഷ്പ ധൂപ് ദീപ നി വേദ്യാദികളിലേക്ക് കടക്കകയാണ്. ഇതിൻെറ് മുമ്പിൽ വേ ണ്ടതായ ജലത്തിൻെറ വിശദാംശങ്ങളാണ് പാദ്യാഘ്യാചമ നീയ മധുപക്ക ആചമനസ്സാനങ്ങരം. ഗന്ധപുഷ്പാദികരം ഭൗതി കശരീരത്തിൻെറ സമർപ്പണമാണെന്ന് മുമ്പെ സൂചിപ്പിച്ചിട്ട ണ്ട<sup>്</sup>. ഇവിടെ ദേവചൈതന്യത്തിന്റെ വിശദാംശങ്ങളെ വേ റെ വേറെയായി പിരിച്ച° അവയെല്ലാം പ്രത്യേകം പ്രത്യേക മായി പൂജിക്കാറുണ്ട്<sup>ം</sup>. കേരളീയ പൂജാസമ്പ്രദായത്തിൽ വസ നാഭരണങ്ങ⊙ കഴിഞ്ഞാൽ പ്രധാന പൂജയെ താൽക്കാലികമാ യി ഒരു വിരാമമിട്ട് മൂലമന്ത്രത്തിൻെറയോ ദേവതയുടെയോ വിശദാം ശങ്ങളായ അംഥവാ, ആ വരണങ്ളായ അ ല്ലെങ്കിൽ പരിവാരങ്ങളായ പ്രണവം, ശക്തി ഉപചാരമന്ത്രം, മൂലമന്ത്രം, മൂലാക്ഷരങ്ങരം, അംഗം, ആയുധം, ഭ്രഷണങ്ങരം, പരിവാരങ്ങളം അവയടെ ആയുധങ്ങളം, നിമ്മാ ല്യധാരി എന്നിങ്ങനെയുള്ള മന്ത്രഭേദങ്ങളെക്കൊണ്ട്<sup>0</sup> ജലാദിജ ലാന്തം പൂജിക്കുന്നു എന്നതാണ<sup>ം</sup> മൂത്തിപൂജയുടെ തത്വം. സാ ധാരണ ലഘുപൂജയിൽ ഇവയെല്ലാം സമഷ്ടിയായി, സവ്വാം ഗേഭ്യോ നമ:, സർവ്വാക്ഷരേഭ്യോ നമ:, സവ്വ്ഭ്രഷണേഭ്യോ നമഃ, സവ്വ് പരിവാരേഭ്യോ നമഃ, സർവ്വായധേഭ്യോ നമ:, സർവ്വപരിവാരായധേഭ്യോ നമ;, സർവ്വാവരണേഭ്യോ നമ: എന്നിങ്ങനെ സമിഷ്ടിയായെ പറയാറുള്ള. പ്കെഷ വിശേഷാലുള്ള സപരിവാര പൂജയിൽ ഈ ഓരോന്നം പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം പേരെടുത്ത പറഞ്ഞു പൂജിക്കാറുണ്ടു്. ഇ വിടെ ചെറിയ പൂജയാ ണെ ങ്കിലും വലിയ പൂജയാ ണെ ങ്കിലും വലിയ പൂജയാ ണെ ങ്കിലും, മൂർത്തി പൂജയിലുള്ള ഓരോ മന്ത്രദേവതകഠംക്കും ജലാദി ജലാന്തമായ ജലഗന്ധ പുഷ്പ ധൂപദീപ ജലങ്ങളെ (അവസാനജലം നിവേദ്യസ്ഥാനം) കൊടുക്കേണ്ടതാണ്. ഇതിനെ മൂത്തിപൂജ എന്നു പറയുന്നു. പ്രണവമാകുന്ന ബീജത്തിൽനിന്ന് ശക്തി ഉണ്ടാകുകയും ആ ശക്തിയിൽനിന്ന് മന്ത്രമാവിർഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു എന്നതാണ് മന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെ തത്വം. പ്രണവവും ശക്തിയും അങ്ങനെ മത്രത്തിന്റെ മാതാപിതാക്കളുടെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്നു. ഉപചാരമൂലമ്രത്രങ്ങാ മന്ത്രദേവതയെയും അതിന്റെ അംഗ് ആയുധ ഭൂഷണങ്ങഠം ദേവതയുടെ അലങ്കാരങ്ങളേയും, പരിവാരങ്ങളും, നിമ്മാല്യധാരിയും മററും മന്ത്ര ചൈതന്യത്തിന്റെ വിശദാംശങ്ങളെയും സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

#### ഘണ്ടാനാദം

മേൽപറഞ്ഞ മൂത്തിപുജ ജലാദി ജലാന്തമായിട്ടാണ ലോ ചെയ്യേണ്ടതും. അവിടെ ജലഗന്ധപുഷ്പങ്ങ വേറെവേറെയായി ആദ്യം സമർപ്പിക്കുന്നം പിന്നീട് എല്ലാവർക്കംകൂടി ധൂപദീപാദിക**ം** കാണിക്കന്നു. അവിടെ ഈ എല്ലാമ[ന്തങ്ങളം തുടർച്ചയായി ഉച്ചരിച്ചകൊണ്ടാണ° ധൂപ വം ദീപവം കാണിക്കേണ്ടത്ര° ധൂപദീപാദിക⊙ കാണി്ക മ്പോയ മണികൊട്ടേണ്ടതുണ്ട്°. ധൂപം വായുവിൻേറയും ദീപം അഗ്നിയുടേയും പ്രതീകങ്ങളാണ് എന്ന് നേരത്തെ പറഞ്ഞുവ ധൂപം കാണിക്കേണ്ടതു് നാഭീകന്ദത്തിലും ദീപം കാ ണിക്കേണ്ടതും നേത്രത്തിലുമത്രെ. വായ എന്നതും സാധക നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം പ്രാണസംയമത്തിന്റെ അതായ തും യോഗപരമായ പ്രാണായാമത്തിന്റെ അനഭ്രതിയത്രെ. ആ അനഭ്രതിയിൽ ദിവ്യമായ ജ്യോതിസ്സക്ക നമ്മുടെ ഭ്രൂമദ്ധ്യ ത്തിൽ പ്രകാശിക്കുന്നതായി യോഗികഠംക്ക<sup>്</sup> അനഭവമുണ്ടാ കാറുണ്ടും. അതോടുകൂടെ ദിവ്യങ്ങളായ നാദങ്ങളും അനഭ്രതി വിശേഷങ്ങളായി ഉത്ഭവിക്കാറുണ്ട്. ചിണി, ചിഞ്ചിണി, ഭേരീനാദം, മദ്ദളനാദം, ഇടിമുഴക്കം, വീണാനാദം, വേണ്യനാദം എന്നിങ്ങനെയുള്ള നാദവിശേഷങ്ങഠം യോഗികളുടെ അനുഭ്ര തി മണ്ഡലത്തിൽ തെളിഞ്ഞുവരാറുണ്ടെന്നുള്ളതു് ഗീതയിലും യോഗശാസ്ത്രഗന്ഥത്തിലും കാണാവുന്നതാണും'. അതാണം' പൂജ യിലെ ഘണ്ടാനാദം.

ദൈവികമായ അനഭ്രതിവിശേഷത്തിൻെറ വിവരണ മാണല്ലോ ഇതു്. മണിനാദം സൂക്ഷിച്ചൃശ്രവിച്ചാൽ അതു് പ്ര ണവനാദമാണെന്നും കാണാൻ കഴിയും ഒരു മണിമുഴക്കം മാ ത്രമെടുത്താൽ അതിൻെറ നാദം തരംഗരൂപിയായി ഉയന്ന് ക്ര മേണ ചുരുത്തി ചുരുത്തി ഒരു ബിന്ദവിൽ ലയിക്കുന്നതായി കാണാം. അത്തരത്തിലുള്ള ഘണ്ടാനാദമാണിവിടെ മുഴങ്ങേണ്ട ത്ര്. യോഗസാധനയുടെ പാരമ്യത്തിൻെറ ഒരു പ്രതീകാത്മക ചിത്രം അങ്ങനെ പൂജകൻ സ്വഷ്ടിക്കുകയാണ്.

അതുകൊണ്ട് മന്ത്രത്തെ സമ്പൂർണ്ണമായി പൂജിച്ചു കഴിഞ്ഞ് അംഗദേവതകളെ പൂജിക്കുമ്പോഠ വിശദാംശങ്ങളിലേക്ക് കടക്കുകയാണ്. അതു കഴിഞ്ഞ് മൂലമന്ത്രത്തിന്റെ ഉപാംഗ ദേവതകളുടെ സ്ഥാനത്ത് അനേകം ആവരണ ദേവത കളുണ്ട്. ഓരോ ദേവനം ഓരോ മൂലമന്ത്രമുള്ളതുപോലെ ഓരോ ചക്രം അഥവാ യന്ത്രവും ഉണ്ടെന്നുള്ളത്ത് പ്രസിദ്ധമാണ്. ബിന്ദു — ത്രികോണ — പത്മ — വൃത്ത — ചതുരശ്രാദികളായ രൂപങ്ങര ചേന്നാണല്ലോ ഓരോ ചക്രവും ഉണ്ടാകുന്നത്. ഈ വിശദഭാഗങ്ങളിൽ ഓരോന്നിലും പ്രവത്തിക്കുന്ന മന്ത്രചെതന്യാംശത്തെ ആവരണ ദേവതകരം എന്നു വിളിക്കുന്നു. ഈ ആവരണ ദേവതരം എല്ലാംകൂടി ചേന്നതാണ് മൂല മന്ത്രത്തിന്റെ സമഷ്ടി സ്പന്ദനം. ലഘുപൂജയിൽ സവ്വാവരണേഭ്യോ നമഃ എന്ന ഒററ മന്ത്രംകൊണ്ടു പൂജിക്കമെങ്കിലും വിസ്തരിച്ചുള്ള സപരിവാരപൂജയിൽ ഓരോ ആവരണദേവത യേയും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം പുജിക്കാറുണ്ടു്.

അടുത്തതു<sup>ം</sup> നിവേദ്യമാണ<sup>ം</sup>. ഈ നിവേദ്യം സാധാര ണ ഭക്ഷണ സാമഗ്രികളായിരിക്കമല്ലോ. അന്നമാണെങ്കിലും പായസമാണെങ്കിലും മററു ഫലാദികളാണെങ്കിലും അവില<sup>ം</sup> മലത് മതലായവയാണെങ്കിലും ഇവയെല്ലാം തന്നെ മനുഷ്യ ശരീരകല്പനയിൽ അന്നമെന്ന പൊതുസംജ്ഞകൊണ്ട് വിവ ക്ഷിക്കാവുന്നതാണ്. അതായത്ര് ദേവൻെറ മുമ്പിൽ ദേവന്യ് സമർപ്പിക്കവാനായി വച്ചിട്ടുള്ള നിവേദ്യ സാധനങ്ങ∞ സാധ കൻറ അന്നമയകോശം തന്നെയാണ്. ഈ അന്നമയകേശേ ത്തെ മുൻകൊടുത്ത ശോഷണദഹനാദപ്രാവനാദി ക്രിയകളെകൊ ണ്ട് ആദ്യം ശുദ്ധീകരിക്കുന്നു. അതായത്ര് നിവേദ്യമായിവച്ചി ട്ടുള്ള ഈ അന്നമയകോശം ഭൂതശുദ്ധിയെ ചെയ്യുന്നു എന്നർത്ഥം. പിന്നീട് ഉപസ്തരിക്കകയാണ്. നെയ്യിൻെറ്ഒരംശം വൈദി കഗായത്രി ഉച്ചരിച്ചകൊണ്ട് നിവേദ്യത്തിൽ തളിക്കേയാണ് ഈ ക്രിയ. നെയ്യ് സൂര്യചൈതന്യത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു എന്നു മമ്പ° കൊടത്തിട്ടണ്ടല്ലോ. അപ്പോയ ഉപസൂരണമെന്ന ക്രിയ യോടുകൂടി നിവേദ്യമെന്ന അന്നമയകോശം ഗായത്രി സാധന

ചെയ്യന്നു. ഏതു മന്ത്രസാധനയുടേയും പൂർവ്വാംഗമായി ഈ ഗായത്രിമത്രസാധന വേണ്ടതാണല്ലോ. അതിനശേഷം മൂല മ[ന്തം തൊട്ട ജപിക്കുന്നതോടുകൂടി അതു്-ആ നിവേദ്യദേഹം-ഗായത്രി മ[ന്തവം ദേവൻെറ മൂലമ[ന്തവം ജപിക്കുന്ന ഉത്തമ സാധകദേഹമായി തീരുന്നു. ഈ ദേഹത്തെയാണ് മൂലബിം ബത്തിൽ ആവാഹിച്ചവച്ചിട്ടുള്ള പ്രധാന ദേവതയുമായി സം യോജിപ്പിക്കേണ്ടതും്. സാധകൻെറ സ്ഥൂലദേഹത്തോടുകൂടി സമ്പൂണ്ണമായി മൂലദേവതയിൽ ലയിക്കുക എന്ന ക്രിയ പഞ്ച പ്രാണാഹുതിയി്ലൂടെ ഇവിടെ ചെയ്യകയാണ°. മാകുന്ന ഈ സ്ഥൂല്ദേഹം സഹസ്രാര്പത്മത്തിൽനിന്നു നിഗ്ഗ അമൃതധാരയാൽ ആപ്ളാവിതവം മൂലമ[ന്ത സ് പ നു ന ഞാ 🌣 🏿 ഉയംക്കൊള്ളുന്നവയുമാണ് 🗎 ഈ അമൃത മയമായ അന്നമയകോശത്തെ ദേവനിൽ സമർപ്പിക്കുന്നതിൻെറ മമ്പായം പിന്നീടം അമൃതത്തിൻെറ ആവരണം തന്നെയിടുന്ന താണ് (ബ്രാക്കാറ്പോലെ നിവേദ്യത്തിന്റെ അടിയിലും മുക ളിലം 'അമൃതോപസ്തരണമസി' എന്നം 'അമൃതാപിധാനമ സി' എന്നും ഉള്ള സമർപ്പണങ്ങയ)അതിനുള്ളിൽ നിവേദ്യത്തി ൻെറ രസാംശത്തെ അഥവാ അമ്പതാംശത്തെ ദേവദേഹത്തിലു ള്ള പ്രാണോപാനവ്യാനേജാനസമാനാംശങ്ങളിലേക്ക സംക്ര മിപ്പിക്കുന്ന പ്രക്രിയ ഹോമകമ്മത്തിനു' തുല്യമാണ്. കൊണ്ട° ഈ സമർപ്പണം സചാഹാന്തമായി ചെയ്യുന്നു. കഴിഞ്ഞാൽ ബാക്കിയാകന്ന നിവേദ്യം ദേവൻെറ ഉച്ഛിഷ്ടവും മേല്പറഞ്ഞ യജ്ഞകല്പനയിൽ യജ്ഞശിഷ്ടവും ആയി തീരു ''യജ്ഞശിഷ<sup>ം</sup>ടാശീനസന്തോ ഉച്യത്തെ സവ്വകിൽബി ഷൈ'' (യജ്ഞശിഷ'ടം ഭൂജിക്കുന്നവർ സർവ്വപാപ വിമക'തി നേടുന്നു.) എന്ന ഗീതാവചനമനുസരിച്ച<sup>്</sup> ഈ നിവേദ്യശിഷൂം ഭൂജിക്കുന്നവർ എല്ലാ പാപങ്ങളിൽനിന്നും മോചനം നേടുന്നു. ഈ യജ്ഞശിഷ്ടം ദേവൻെറ ഉഛിഷ്ടം അഥവാ ദേവങ്കൽ നിന്നു' (സഹസ്രാരപത്മത്തിൽനിന്നു')നിപതിക്കുന്നതാകയാൽ കണ്ഡലിനീ ശക്തിയുടെ പ്രതീകമാണ്. ആ ഉഛിഷ്ടത്തി ൻെ ദേവതയാണ<sup>ം</sup> നിമ്മാല്യധാരി. വിഷ്ലവിന<sup>ം</sup> വിഷപക്സേ നൻ, ശിവൻ<sup>്</sup> ചണ്ഡേശ്വരൻ എന്നിങ്ങനെ ഓരോ ദേവതക്കും ഓരോ നിമ്മാല്യധാരികളണ്ട്. ഈ നിമ്മാല്യധാരിയെ സാധാരണ പ്രാസാദത്തിന്റ് വെളിയിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ച അഷ്ട ദിക്പാലന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ വടക്കഭാഗത്തായി ഈശാനന സമീപം പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കും. അതുകൊണ്ട് നിവേദ്യം കഴി ഞ്ഞ ഉടനെതന്നെ ആ നിവേദ്യശിഷ<sup>്</sup>ടത്തെ അഥവാ ദേവൻെറ ഉഛിഷ<sup>ം</sup>ടത്തെ ഈ നിമ്മാല്യധാരിക്ക<sup>ം</sup> പഞ്ചപ്രാണാഹുതി

യോടെ സമർപ്പിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഈ നിമ്മാല്യ ദേവതയിൽ നിന്നാണ് നിവേദ്യശിഷ്ടമാകുന്ന കണ്ഡലിനിദ്യോതകമായ അമൃതത്തെ നാം സ്വീകരിക്കേണ്ടത്ര്. നിവേദ്യാംഗമായി ആവ രണ ദേവതകഠക്ക് (ബലിദേവതകഠക്ക്) ബലിതുകുന്ന ക്രിയാദികളുണ്ട്. നിവേദ്യാംഗമായ ബ്രാഹ്മണഭോജനം, ഹോമ ക്രിയ എന്നിവ അത്ഥബ്ലെവും സുപ്രധാനവുമായ ക്രിയകളാണ്. പ്രകൃതിയിലെ അത്യന്തം നിഗ്ഗഢവും ഈശ്വരചോദിത വുമായ സൃഷ്ടിപ്രക്രിയയോട് അത്ഭതാവഹമായ സാദൃശ്യം പ്രതീകാത്മകത്വേന ജനിപ്പിച്ചു, കണ്ഡത്തിൽ അഗ്നി ജാലിച്ചു യരുമ്പോരം സമാന്തരമായി സാധകദേഹത്തിലും (ഹോതാവ്) ലേശമാത്രമെങ്കിലും കണ്ഡലിന്യത്ഥാപനം കൈവരുത്തുന്ന അ തിശക്തമായൊരു താന്ത്രികക്രിയയാണ് ഹോമം. ഇതാവട്ടെവൈദികയജ്ഞസദൃശവുമാണ്.

പ്രധാന ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഹോമവും ബലിക്രിയാദികളം ബ്രാഹ്മണഭോജനവും കഴിഞ്ഞു മാത്രമേ ദേവൻെറ നിവേദ്യം സമാപിക്കാറുള്ള.

ബലിക്രിയാദികഠം കഴിഞ്ഞാൽ അർച്ചകൻ മണ്ഡപ ത്തിലിരുന്ന് അല്പം മൂലമന്ത്രം ജപിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അതു കഴി ഞ്ഞു് വന്ദനം എന്ന അവസാന ഉപചാരപ്രതീകമായി പൂജ കൻ തൊഴുതു നമസ<sup>്</sup>ക്കരിക്കുന്നു. ഇവിടെ വന്ദനത്തെക്കു റിച്ച<sup>ം</sup> രണ്ടുവാക്ക<sup>ം</sup>. വന്ദനമെന്നതിന്റെ ക്രിയ കൈ<u>ക</u>പ്പി തൊഴുകയാണല്ലോ. പഞ്ചഭൂതപ്രതീകങ്ങളായ അഞ്ച്വിരലു കളം രണ്ട കൈകളം ഊദ്ധ്വമഖങ്ങളായി തിരിച്ച് ദേഹമദ്ധ്യ ത്തിൽ ചേക്കുമ്പോരം അതു° പഞ്ചഭ്രതങ്ങളേയും വഹിച്ചുകൊ ണ്ട° ഇഡാപിംഗളകളുടെ മദ്ധ്യത്തിലുള്ള സഷുമ്ലാനാഡിയിലൂ ടെയുള്ള കണ്ഡലിനിയുടെ ഊദ്ധാപ്രവാഹത്തെ സൂചിപ്പിക്കു അതിൻെറ മന്ത്രവാചകമാണ് നമഃശബ്ദം. ചാന്ദ്രമായ മനസ്സ്—മനഃ-ൽ നിന്നാണല്ലോ പഞ്ചഭൂതാത്മകമായ പ്ര പഞ്ചം ഉത്ഭവികുന്നതും. ഇതും സൃഷംടിക്രമമാണം. സംഹാര പ്രക്രിയയിൽ അതായതു് യോഗത്തിൽ പഞ്ചഭൂതങ്ങളെ ഓ രോന്നായി ഉപരൃപരിയായി ലയിപ്പിച്ച' അവസാനം ആ കാശത്തെ മനസ്സിലം മനസ്സിനപരിയായ ആത്മചൈതന്യ ത്തിലും ലയിപ്പിക്കുന്നു. താഴോട്ടൊഴുകുന്ന മനസ്സിനെ ഊദ്ധ്വ തത്വങ്ങളിൽ ലയിപ്പിക്കുന്ന പ്രക്രിയ പ്രതീകാത്മകമായ മനഃ എന്ന ശബ്ദത്തെ തിരിച്ചിടുമ്പോ⊙ ഉണ്ടാകുന്നു നമഃ ശബ്ദം തന്നെയാണ്. ഈ 'നമ'യുടെ ക്രിയാരൂപമാണ് നമസ്സാരം.

സഹസ്രാരമദ്ധ്യത്തിലുള്ള ദേവപാദങ്ങളിൽ സവ്വവം ലയിച്ചചേരുന്ന ഒരു ക്രിയയാണം ദേവപാദങ്ങളിൽ ശിരസ്സ്

മുട്ടിച്ചുകൊണ്ടുള്ള നമസ്കാരക്രിയ. അവിടെ പരമാത്മാവുമായ ള്ള പൂർണ്ണമായ ഐക്യം കൈവരിക്കുന്നു, ഷോഡശോപചാര പൂജയുടെ അന്ത്യത്തിലുള്ള ഈ നമസ°കാരം അതിനാൽ അ ത്ഥവത്താണ്. പൂജയുടെ സമർപ്പണങ്ങളുടെ പരിസമാപ്പിയാ യുള്ള ഏകീഭാവമാണതു<sup>o</sup>. അതോടുകൂടി സാധകൻ സാധകൻ ദേവാഭിന്നനായിതീരുകയും സമ്പൂർണ്ണമായ അമൃതാപ്ളാവ നം സാധിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ ആത്ര്മാവ് തൊട്ട് സ്ഥൂല ശരീരംവരെയുള്ള വിവിധതലങ്ങളുടെ പൂർണ്ണമായ അമുതാ പ്ളാവനമത്രെ. അവിടെ ഒത് മഞ്ജിക്കള്ിക്ക് വകയുണ്ട്. ആ കളിയുടെ ചുരുക്കമത്രെ കാൽകഴകൽ. കാൽ മൂലാധാരസം ബന്ധിയം പ്പഥചീതത്വദ്യോതകവുമായതിനാൽ പാർത്ഥിവശ രീരത്തിൻെറ പൂർണ്ണമായ സ്നാനം കാൽകഴുകൽകൊണ്ട് സാ ധിക്കുന്നും വാസ്സവത്തിൽ വന്ദനയോടുകൂടി പരിസമാപിക്ക ന്ന ഷോഡശോപചാരപൂജയുടെ അനന്തരഘട്ടം ഈ അപ്പേത വർഷണമാണ്. അതിനതയ്യാറായുള്ള ദേവൻെറ അവസ്ഥ യാണ് ഇനിവരുന്ന പ്രസന്നപൂജകൊണ്ട് സാധിച്ചെടുക്കുന്ന തു്, കൂടുതൽ വിവരത്തിനു് ക്ഷേത്രാചാരം എന്നഭാഗം നോ ക്കുക. മേൽപറഞ്ഞ ക്രിയാദികയക്കായി ശ്രീകോവിൽ വിട്ട പുറത്ത്യ്പോകമ്പോ⊙ം നട അടച്ചിരിക്കും. അത്രയംസമയം ദേവനെയും മുമ്പിലുള്ള നിവേദ്യത്തെയും പരിവാരങ്ങളേയും കൂട്ടി രക്ഷിക്കക എന്ന ക്രിയ സമന്ത്രമായി ചെസ്തിട്ടണ്ടാ യിരിക്കും.

## പ്രസന്തപുജ

അതുകൊണ്ടും നിവേദ്യസമയത്തും മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഭക്തന്മാരെ അകത്തു പ്രവേശിപ്പിക്കാറില്ല.

അതിനുശേഷമാണ് കാൽ കഴകി ആചമിച്ചു മണിയ ടിച്ച് ശാന്തിക്കാരൻ നട തുറന്നു് ക്ഷേത്രത്തിനുള്ളിൽ പ്രസന്ന പൂജയ്ക്കായി പോകുന്നത്് അതിനുശേഷം നിമ്മാല്യധാരിക്കു ള്ള പ്രാണാഹ്യതി കഴിച്ച് നിവേദ്യം പൂത്തിയാക്കുന്നു. ലഡ്ഡു ക-അപുപ-പാനീയങ്ങാം തുടങ്ങിയവയും താംബുലവും അതോ ടുകൂടി നൃത്തഗീതവാദ്യാദികളും സമസ്ത രാജോപചാര സമർപ്പ ണവും ചേന്നതാണ് പ്രസന്നപൂജ. ഈ പ്രസന്ന പൂജാസമയ ത്താണ് പുഷ്പാഞ്ജലിയും സഹസ്രനാമാർച്ചനയും മററും പതി വുള്ളത്. ഈ പ്രസന്നപൂജയിൽ പീഠദേവതകരംക്കും പരിവാ രദേവതകരംക്കും പുഷ്പാർച്ചന ചെയ്യാറുണ്ട്.

ഈ സന്ദർഭത്തിലാണ് പുറമെ നൃത്തഗീതവാദ്യങ്ങ≎ നടക്കേണ്ടതു്. ഈ സമയത്തു് അഷ്ടപദി തുടങ്ങിയ സോ

പാനസംഗീതം ആലപിക്കയും പൂജക്കൊട്ട് ന**ട**ത്തുകയും പതി വാണല്ലോ. നൃത്തഗീതവാദ്യങ്ങാം യോഗസാധനാ പ്രക്രിയ യുടെ അവസാനഘട്ടമായ ആനന്ദാവസ്ഥയെ ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നു. മററു ചില പൂജാ സമ്പ്രദായങ്ങളിൽ നൃത്തഗീതവാദ്യങ്ങാം ഉപ ചാരങ്ങളായി സമർപ്പിക്കാറുണ്ട്. ആനന്ദാവസ്ഥയിൽനിന്നാ ണ് ഏതൊരു ദേശത്തിൻേറയും സംസ്ഥാരത്തിൻൊ സകല സുക മാരകലകളം ശാസ്ത്രങ്ങളം പ്രാദുർഭവിക്കുക എന്നുള്ളത്ര<sup>°</sup> പ്രത്യേ കം പ്രസ്താവ്യമാണ്. കണ്ഡലിനീപ്രബോധനം വന്നവർ ഏ തൊരാളം സകലകലാവല്പഭന്മാരും സകല ശാസ്ത്രകോവിദന്മാ രും ആയിതീരുന്നതിൻെറ രഹസ്യം ഇതത്രെ. ഇവിടെ ഇതോ ടനുബന്ധിച്ച° ഛത്രം, ചാമരം, താലവ്പന്ദം ആലവട്ടം മുതലായ രാജോപചാരങ്ങളെകൂടി ചേക്കാറുണ്ടു<sup>ບ</sup>. ഈശചരനമായി താദാ ത്മ്യം പ്രാപിക്കുമ്പോ≎ം ഈശചരൻറ അവസ്ഥാവിശേഷമായ ലോക നായകത്വം കൈവരുന്നതിൻെറ പ്രതീകമാണിത്ര°ം വെൺകൊററക്കുടയും വെൺചാമരവും ആലവട്ടവുമായുള്ള നമ്മു ടെ ആനപ്പറത്തെഴുന്നള്ളിപ്പക∞ ഇതാണ' സൂചിപ്പിക്കുന്നത്മ'.

# പൂജാ സമർപ്പണം

താനിതുവരെ ചെയ്ത പൂജാവിധിയിൽ ബുദ്ധ്യാദി ഇ ന്ദ്രിയങ്ങരംകൊണ്ടോ പ്രവൃത്തി കൊണ്ടോ വാക്കുകരം കൊണ്ടോ കൈകാലുകളെകൊണ്ടോ അറിഞ്ഞിട്ടോ അറിയാതെയോ ചെയ്ത തെററുകളെല്ലാം ക്ഷമിക്കണമെന്ന് പറഞ്ഞു് പ്രാത്ഥിച്ച് പൂണ്ണ പുഷ്പാഞ്ജലി ചെയ്ത് തൻെറ കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലത്തെ യെല്ലാം സമർപ്പിച്ചകൊണ്ട് പ്രസന്നാർഘ്യം കൊടുക്കുന്നു.

> മാം മദിയഞ്ചതൽ സകല മസ്മൽ സ്വാമിനേ മഹാവിഷ്ണമൂർത്തയേ തുഭ്യം സമ്യൿസമപ്പ്യാമി....ഒാം നമ –ഓം തൽസൽ

ഇത്യാദി മത്രങ്ങളെകൊണ്ടുള്ള ഈ പൂണ്ണ്പ്യ്യാജ്ഞലി കളിലൂടെ തന്നെയും തൻേറതായ സകലത്തിനേയും സമർപ്പി ക്കുന്നുള്ള പൂജകൻ താൻ പൂജിക്കുന്ന ദേവനമായി അഭിന്നത്വം പ്രാപിയ്ക്കുന്ന അവസ്ഥയെ കൈവരിക്കുന്ന. ഇവി ടെ മഹാവിഷ്ണമൂർത്തിയെ എന്ന സ്ഥാനത്ത്ക് അതാതു ദേവത കളുടെ നാമമാണ് ഉച്ചരിക്കേണ്ടത്ര്. പിന്നെ പൂജയുടെ ഫല മായുള്ള തീർത്ഥമുണ്ടാക്കുന്നു. ശംഖിൽ ജലമെടുത്ത് ദേവൻെറ പാദസമീപത്തു പിടിച്ച് ദേവപാദത്തിൽനിന്ന് അമൃതം തീ ത്ഥത്രപേണ ശംഖിൽ ഗ്രഹിച്ചു എന്ന് ധ്യാനിച്ച് ആ തീത്ഥം കൊണ്ടു ഗുരുവിനെ സങ്കല്പിച്ച് മുന്നിലും ഈശാന കോണിൽ ദേവന്മാരേയും നീരൃതികോണിൽ അസുരന്മാരേയും തൊട്ടുമു ന്നിൽ പിതൃക്കളേയും തനിക്കും ദ്വാസ്ഥന്മാർക്കും നട തുറന്നു് പുറമെ ഭക്തിയോടുകൂടി തൊഴുതു നില്ലുന്നവരേയും സമന്ത്രം തെ ളിയ്ക്കുക എന്ന തീത്ഥപ്രോഷണമാണു് അടുത്ത ചടങ്ങു്. അതിൽ പിന്നെ അവസാനീയാർഗ്ഘ്യം കൊടുത്തു് ദേവനു് വ്യാപ കാംഗം ചെയ്തു താളത്രയദിഗ്ബന്ധനത്തെ നിർവ്വഹിക്കലാണ അവസാനത്തെ ചടങ്ങു്. ഇതാണു് പുജയുടെ വിശദമായ ആന്തരിക സ്വര്രപ്രം.

പിന്നീട് തൽപാദത്തിങ്കൽ അഭിവാദ്യം ചെയ്ത് ക്ഷേ ത്രങ്ങളിലാണെങ്കിൽ ഒരു പൂവെടുത്തും ഘാണിച്ചും അങ്ങോട്ടാ വാഹിച്ചുവച്ച ചൈതന്യത്തിൻെറ 16ൽ 1 ഉദ്വസിക്കുന്നു. ക്ഷേ ത്രത്തിൽ അങ്ങോട്ടാവാഹിക്കുന്ന ചൈതന്യത്തിൽ 16-ൽ 15ഭാ ഗവം അവിടെതന്നെ നിൽക്കുന്നു. അങ്ങിനെ ക്ഷേത്രത്തിൽ ശാന്തിക്കാരൻ നടത്തുന്ന പൂജ ഒരു പമ്പിംഗ് പ്രക്രിയയോട്ട് സാദൃശ്യം വഹിക്കുന്നു. പക്ഷെ മററു സ്ഥലങ്ങളിൽ പൂജിക്ക മ്പോഠം രണ്ടു കയ്യിലും പുഷ്പാക്ഷതങ്ങളെ പിടിച്ചകൊണ്ടു് ആവ രണങ്ങളായി പ്രസരിച്ചിട്ടുള്ള ദേവചൈതന്യാംശങ്ങളെയെ ല്ലാം ദേവഹൃദയത്തുങ്കൽ കൊണ്ടുവന്നു ആ ചൈതന്യത്തെ ദേവ ഹൃദയത്തിൽനിന്ന<sup>്</sup> ദേവൻെറ നാസാഗ്രത്തിലൂടെ സമ്പൂണ്ണമാ യി അർച്ചകൻ കയ്യിൽ പിടിച്ചിരിക്കുന്ന പുഷ്പങ്ങളിലേക്ക് സം ക്രമിപ്പിച്ച് സ്വന്തം ഇഡാമുഖമായ ഇട ത്തെ നാസാരസ്യത്തിലൂടെ പൂരകരൂപത്തിൽ ഉള്ളിലേക്ക വലി ച്ചെടുത്തു് സ്വന്തം മൂലാധാരത്തിൽ പഴയപടി കൊണ്ടുവരുന്നു. ഈ ഉദ്വസനാന്തത്തോടെ പൂജ പൂർണ്ണത്വം പ്രാപിക്കുന്നം.

ചുതക്കത്തിൽ താന്ത്രികമായ എല്ലാ സങ്കീർണ്ണ പ്രക്രിയ കളുടേയം പ്രധാന്യഘടകം പൂജ തന്നെയാണ്. വളരെ സങ്കീ ണ്ണതയാർന്ന ഗണിതശാസ്ത്രത്തിലെ മൗലിക പ്രക്രിയ കൂട്ടക (Addition) എന്നതാണല്ലോ. അതുപോലെതന്നെ തന്ത്രശാസ്ത്ര ത്തിലെ അടിസ്ഥാനപ്രക്രിയ പൂജ തന്നെയാണെന്നു പറയാവു ന്നതാണ്.

## മഹാക°ഷേത്രങ്ങളിലെ പൂജാവിശേഷങ്ങൾ

പ്രതിഷ് കഴിഞ്ഞാൽ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പൂജാദി കർമ്മ ങ്ങഠം എങ്ങിനെയെല്ലാം വേണമെന്ന് തന്ത്രിയാണ് നിശ്ചയി ക്കേണ്ടതു്. ആചാര്യനായ തന്ത്രി ക്ഷേത്രശില്പത്തിൽ കലശാ ഭിഷേകത്തോടെ പ്രതിഷ്ഠ നിവ്വഹിക്കുമ്പോരം തന്ത്രിയും ക്ഷേത്ര വം തമ്മിൽ ഒരു ഗുര്ശിഷ്യഭാവമാണ് ഉളവാകുന്നത്ര്. മത്രോ പദേശം കഴിഞ്ഞാൽ സാധനാക്രമങ്ങരം ശിഷ്യന് ഗുരുനാഥൻ ഉപദേശിച്ചുകൊടുക്കണമല്ലോ. ഈ സ്ഥാനത്താണ് തന്ത്രി പ്ര തിഷ്ഠിച്ചു ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പൂജാദികാര ത്ങളുടെ ക്രമം നിശ്ച യിക്കുന്നത്ര്. മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പൂജകളം സാധാരണ ക്ഷേ ത്രങ്ങളിൽ 3 പൂജകളം പതിവുണ്ട്. ചിലപ്പോരം ഇത്ര് ഒരു പൂജ ആയെന്നും വരിലക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ദിവസേന പുജയി ലാതെയും ഉണ്ട്. അവിടങ്ങള ൽ മസേത്തിലൊരിക്കുലോ, വർഷത്തിൽ ഒന്നോ മറോറ മാത്രപ്പേ ജകരം ഉണ്ടാവുകയുള്ളം. ഇതെല്ലാം തന്ത്രിനിശ്ചയമാണ്ം. സാധനാക്രമങ്ങരം മാററാൻ തുതനുമനികാരമുണ്ട്.

സാധാരണക്ഷേത്രങ്ങളിലുംള മൂന്നു പൂജക**ം** ഉഷഃപൂജ യം ഉച്ചപുജയം അത്താഴപുജയ*ാണ്* ഗായത്രീ ഉപാസക ന്മാർ 3 സന്ധ്യകളിൽ ആണഭോ ഉപാസനനടത്താറുള്ളത്ര°ം അതിനോടു സാമ്യമുള്ളവയാണ° ഈ മുന്നു പുജകയ എന്നം° മൊത്തത്തിൽ പറയാം. അതിൽ പ്രാതഃസന്ധ്യതാത്വികമാ യി മൂലാധാരസംബന്ധിയം മദ്ധ്യാഹനസന്ധ്യ അനാഹതസം ബന്ധിയും, സായംസന്ധ്യ ആജ്ഞാചക്രസംബന്ധിയുമാ ണ്. ഇവ യഥാക്രമം ബ്രഹ്മാം നിയായം വൈഷ്ണ ലിയായും അ ദ്രാണിയായും ഗായ ത്രിടേവിയെ ഉപാസി **ക്കുന്ന രീതിയ**ിലാണെന്നു് സന്ധ്യാരന്ദന ക്രമങ്ങളിൽ കാ അത്താഴപൂജകമേന്യവരന്ന പൈകുന്നേരത്തെ ദീപാ ണാം രാധന ഒരു പൂജയേ അല്ലെന്നും ഇവിടെ പറഞ്ഞുകൊള്ളട്ടെ. ഉച്ചപൂജകഴിഞ്ഞ്' അടച്ചിരിക്കുന്ന നട രവകുന്നേരത്തെ ക്രി യകഠംക്കായി തുറക്കുമ്പോഠം ഒരു ആരതികൊടുക്കുന്നു എന്നുമാ സ്വാഭാവികമായും .ആ സമയത്ത് ഭക്തന്മാർ അധി കമുണ്ടാകമെന്നതിനാൽ സവ്വ് ആഭരണങ്ങളം ചാർത്തി വിള ക്കുകളെല്ലാം തെളിയിച്ച് നടതുറക്കും ത്രമാണ്, അവിടെ ചെയ്യുന്നതും. അവിടെ മററു പൂജാംഗത്തുളാന്നമില്ല. അങ്ങി നെ നടതുറക്കുമ്പോറം ഭക്തജനത്താം കവേണ്ടി ദീപത്താം കൊണ്ടും കർപ്പൂ രംകൊണ്ടും ഒരാരതി നടത്തുകമാത്രം അവി ടെ ചെയ്യുന്നു ്. പിന്നീട് അത്താഴപൂളക്കുള്ള ഒരുക്കങ്ങളായിം ഇതിൽ ഉ്ച്പൂജ സപരിവാരമായം മാർപൂജക⊙ ലഘു വായം ചെയ്യുകയാണ് പടിവ് - രംണിനെ ഉച്ചുജയ്ക്ക് ശ്രീഭ്രതബ ലിയ്. പതിവുണ്ട് കൊക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഉഷഃപൂജകഴിഞ്ഞ് സൂര്യപ്രകാശം ബിംബത്തിൽ തട്ടമാറ് സൂര്യനയത്മേറാരം ഒരു 'എതൃത്ത'പൂജയം ഉച്ചപൂജക്കം' അല്പം മുമ്പു' ഏതാണ്ട് 10 മണിയാകുമ്പോരം അതായതു് പഴയകാലത്തെ നിഴൽഅളന്ന° സമയം കാണുന്ന രീതിയിൽ 12 അടി നിഴൽവരുന്ന അവസര ത്തിലുള്ള 'പന്തീരടിപൂജ'യം നടപ്പണ്ട്∙

മൂലാധാരത്തിലുള്ള കണ്ഡലിന്യ**ഭയ**മാണ് യഥാത്ഥമാ യ പ്രഭാതം. അതു കഴിഞ്ഞൂ' അനാഹത്ചക്രത്തിലേക്ക് കണ്ഡ ലിനി പ്രവേശിക്കുമ്പോ⊙ സൂര്യമണ്ഡലമാരംഭിക്കേയായി. അത്ര° മദ്ധ്യാഹ്നമാണ°. ആ സൂര്യമണ്ഡലം അവസാനിക്കുന്ന ത്ര്; ചന്ദ്രമണ്ഡലം ആരംഭിക്കുന്ന ആജ്ഞാചക്രത്തിലാണ്, ഇത്ര് സായം സന്ധ്യയാണ്. അതുകൊണ്ട് മൂന്നു സന്ധ്യക ളേയും സാധാരണക്കാർ ഉപാസിക്കുന്നു. ആജ്ഞാചക്രത്തോ ടെയുള്ള ചാന്ദ്രമണ്ഡലം രാത്രിമുഴവൻ നീണ്ടുനിൽക്കുന്നു. അത്ര് കണ്ഡലിനിശ**ക്തിയുടെ അധോഗമനമാണ**്. പിന്നെ ണ്ടും പ്രഭാതത്തിൽ കണ'ഡലിനിശക'തി ഊദ്ധാഗമനം ആരം ഇത് സാധാരണദേഹത്തിൽ പിംഗളാനാഡിയീ ലൂടെയും ഇഡാനാഡിയിലൂടെയുമാണ് നടക്കുക. സാധകൻ ഉപാസിക്കേണ്ടതു് ഊദ്ധാഗമനത്തെയാണ്ം അതായതു് പിം ഗളാനാഡിയെയാണ്. അതായത്ല് ഈ മൂന്നു സന്ധ്യകളേയു മാണ്.

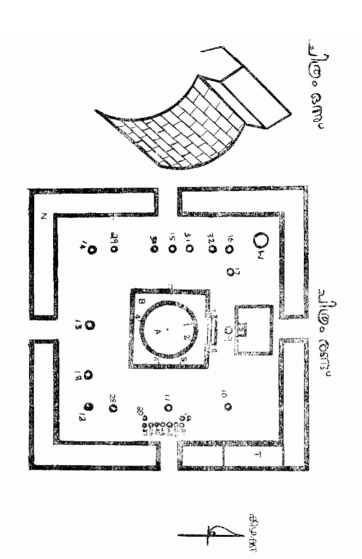
അത്തിനെ പൂജാക്രമങ്ങരം മന്ത്രസാധക.ൻെറ ടൈനം ദിന ഉപാസനാക്രമങ്ളടെ വിവിധവശങ്ങളായി പരിണമി ക്കുന്നും മഹാക്ഷേത്രങ്ങള്ിൽ അത്താഴപൂജകഴിഞ്ഞാൽ 'തുപ്പുക' എന്ന ചടങ്ങണ്ട°െ ധൂപിക്ക**ക എന്നാണവിടെ പ്രധാന**ക്രിയം ദൂപം വായുവിന്റെ പ്രതീകമാണെന്നു മനസ്സിലാക്കണം. മഹാക്ഷേത്രങ്ങളുകേന്ന ഉഗ്ര സാധകദേഹങ്ങരം അത്താഴപൂജ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന സന്ധ്യാജപവം കഴിഞ്ഞു' ഉഗ്രമായ പ്രാണായാമത്തോടുക്ടി സമാധിസ്ഥിതിയെ പ്രാപിക്കുന്നം അവിടെ നിദ്ര സമാധിസ്ഥിതിയാകന്നും പള്ളിയുണർത്തുന്ന തോടുകൂടിയുള്ള നിമ്മാല്യദർശനം സമാധിയിൽനിന്നുണർന്ന ഒരു യോഗീശചരൻെറ പ്രഥമ ദർശനമാണ്. അതാണ് നിർ മമാലുഭർശനത്തിൻെറ പ്രാധാനും. ഈ സമയത്ത്യ് ദേവൻ യോഗപരമായി പൂർണ്ണശക്തിയിലായിരിക്കം ഉണ്ടാവുക. രാത്രിയിൽ ദേവംനാർവ്ന്ന പൂജിക്കുന്നും ആ പൂജകഴി ഞ്ഞാണ് നിർമ്മാല്യദർശനമെന്നും സാധാരണവാദഗതിമേൽ പറഞ്ഞ യോഗശാസ്ത്രഹേസ്യ<mark>ത്തിന്റെ പ്രതീകാത്</mark>മക പ്രതി പാദനം മാത്രമാകുന്നു.

# ഉത്സവം

വിളരെയധികം കലാപരിപാടിക⊙ സംഗീതകച്ചേരിക⊙ മററു സമ്മേളനങ്ങ≎ എന്നിവകൊണ്ട്° മുഖരിതമാകുന്ന ഒരന്തരീക്ഷമാ ണ' ക്ഷേത്രത്തിലെ ഉത്സവഘട്ടത്തിൽ കേരളത്തിലെ ഗ്രാമീണത ലങ്ങളിൽപോലം ഉണ്ടാകാറുള്ളത്ര°. ചുരുക്കത്തിൽ പറയുക യാണെങ്കിൽ ഇത്തരം കലാപരിപാടികഠം തന്നെയാണ് ഉത്സ വമെന്ന°പോലം പൊതുജനങ്ങ⊙ വിശചസിക്കുന്നുണ്ടോ എന്നു° സംശയിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ക്ഷേത്ര ഭാരവാഹികളിൽപോ ലും ഇത്തരമൊരു ധാരണ കടന്നുകൂടിയതിനാലാകണം ക്ഷേത്ര ത്തിൻെറ ബഹിർഭാഗത്തു നടത്തുന്ന ഇത്തരം കലാപരിപാടി കഠംക്ക് മുൻതുക്കം കൊടുത്ത് അതിപ്രാധാന്യമർഹിക്കുന്നതായ ക്ഷേത്ര താന്ത്രികചടങ്ങുകയക്ഷ° ഒരു വിലയും കല്പിക്കാതെ പല രും പെരുമാറുന്നത്ര°. ഉത്സവത്തെപ്പററി ഈ തെററായ ധാരണമൂ ലം വന്നുകൂടിയ ഈ പിശകകാം ക്ഷേത്രചൈതന്യവദ്ധനവിനെ ഒട്ടംതന്നെ സഹായിക്കുകയില്ലെന്നു മാത്രമല്ല വളരെയധികം ഹാനികരമായി ഭവിക്കകയം ചെയ്യം. ഉത്സവത്തെപ്പററിയുള്ള യാഥാർത്ഥ്യവും ചടങ്ങുകളടെ മൊത്തമായ ഉള്ളടക്കവും അതി നാൽ ജനങ്ങരം ധരിക്കേണ്ടത്ല° ആവശ്യമാണ°.

# ഉത"സവത്തിൻെ പൊരുൾ

ഉത്സവം എന്ന പദത്തിന്റെ അർത്ഥംതന്നെ വളരെ വ്യ ക്തമാണ്. മേല്പോട്ട്, ഊദ്ധഭാഗത്തേക്കുള് ഒഴുക്ക് അഥവാ പ്രവാഹമാണെന്നത് വളരെ വ്യക്തമാണ്. ശരിയായി പ്ര തിഷ്ഠാകമ്മം നിവ്വഹിക്കുകയും നിത്യപൂജാദികഠം കൊണ്ട് സമ്പുഷ്ടമാക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ഒരു ക്ഷേത്രത്തിൽ മന്ത്രചെത ന്യം നിറഞ്ഞിരിക്കുമെന്ന് നമുക്ക് അനമാനിക്കാവുന്നതാണ ല്ലോ. ആ ക്ഷേത്രത്തിൽ ഇങ്ങനെയൊകെയിരുന്നാലും പൂജാ രിയുടെ അശ്രദ്ധകൊണ്ടം ആരാധകർ അറിയാതെ ചെയ്തുപോ കുന്ന പാകപ്പിഴകഠംകൊണ്ടം ചൈതന്യലോപം വന്നുചേരാനി ടയുള്ളത്ര് നമ്മുടെ പുവ്വസൂരികഠം അവഗണിച്ചിട്ടില്ലായിരുന്നു. ഈ കുറവുകഠം നികത്തുവാനായിട്ടാണ് ഉത്സവമെന്ന പടങ്ങ്



അവർ ഏർപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളയ്. ക്ഷേത്രമെന്നത് ഒരു കലശ പാത്രമാണെന്നു വിചാരിച്ചാൽ അതിൽ സംഭരിച്ചുവച്ച ജലം ഏതെങ്കിലും കാരതാവശാൻ ചോന്പോയെങ്കിൽ രണ്ടാമതും നിറയ്യുന്നതുപോലൊരു പ്രക്രിയയാണത്ര്. ക്ഷേത്രം കലശപാ ത്രം തന്നെയാണെന്ന് മഹാക്ഷേത്രങ്ങളുടെ പുറംമതിൽ പരി ശോധിച്ചാൽ വ്യക്തമാകുന്നതാണ്. ഭൂമിയിൽനിന്നു ലംബ

മായിട്ടല്ല ചതുരശ്രമായ ആ മതിൽ പണിഞ്ഞിരിക്കുക. അല്ലം പ്രത്തേക്കും ഉന്തിയ രീതിയിൽ ഒരു കുംഭാകൃതിയിൽ തന്നെയാ ണ് ആ മതിൽ പണിതിരിക്കുന്നതു്. ചിത്രം 1 -ൽ കാണിച്ച തുമാതിരി ക്ഷേത്രശില്പത്തിൽതന്നെ ക്ഷേത്രഗാത്രം ഒരു കലശ ക്കുടം തന്നെയാണെന്ന സങ്കല്പത്തിനു' ഇത്തരത്തിൽ ഒരടിസ്ഥാ നം കാണാവുന്നതാണ<sup>o</sup>. ഒരു പാത്രത്തിൽ ജലം കുറവയോൽ അതിൽ വെള്ളം നിറക്കുന്നതു ജലാശയത്തിൽനിന്നു കോരിഒ ആദ്യത്തെ ഒന്നരണ്ട തൊട്ടി കോരി ഒഴിക്ക മ്പോയ അതിൽ ജലം നിറഞ്ഞെന്ന് വരില്ല. പക്ഷെ അടുത്ത തൊട്ടി മുഴവനായി ഒഴിക്കുന്നതിനു മുമ്പു'തന്നെ പാത്രം നിറഞ്ഞു സാധാരണ ആ തൊട്ടിയിലുള്ള ജലം മുഴുവൻ പാത്ര ത്തിലൊഴിച്ച് പാത്രം നിറഞ്ഞുകവിഞ്ഞു പുറത്തേക്ക പോകുന്ന രീതിയിൽ ആണ് സാധാരണ നമ്മുടെ വീടുകളിൽ പാത്രം നിറയ്ക്കാറുള്ളത്ര<sup>്</sup>. അധികമുള്ള ജലം പാ[തത്തിൻെറ സ്ഥാ നമായ തളത്തിലേക⊰് ഒഴുകകയാണ് പതിവ∙ം അവിടം മുഴുവൻ ജലമയമാകം. ഇതു്തന്നെയാണ് ക്ഷേത്ര ത്തിലും ഉത്സവാവസരത്തിൽ നടക്കുന്നത്ര്യ്. ചൈതന്യചോർ ച്ച വന്നിരിക്കാനിടയുള്ള ക്ഷേത്രമാകുന്ന പാത്രത്തിൽ ചൈത നൃജലം താ[ന്തികക്രിയകളാൽ കവിഞ്ഞൊഴുകുന്നത്ര നിറയ്ക്ക കയാണിവിടെ ചെയ്യന്നതു<sup>ം</sup>. ഉത്സവാവസാനത്തിൽ പള്ളി വേട്ടയുടെ ചടങ്ങിനോടനബന്ധിച്ച് ആ ചൈതന്യം മുഴവൻ ഗ്രാമത്തിലേക്കൊഴുകി ഗ്രാമത്തെ മുഴുവൻ ആമഗ്നമാക്കും. അങ്ങി നെ സാധാരണരീതിയിൽ ക്ഷേത്രമതിൽക്കകത്തൊതുങ്ങിനില്ലു ന്ന മൂലമന്ത്രസ്പന്ദനചൈതന്യം അന്നു ദേവൻ പുറത്തെഴുന്നള്ളന്ന തോടെ ഗ്രാമത്തിലേക്കൊഴുകുന്നു. അതോടെ ഗ്രാമത്തിൽ ത ങ്ങിനിൽക്കുന്ന നീചവും നിന്ദ്യവുമായ മൃഗീയവാസനക**ം മര** ണമടയുകയായി. അതാണ് പള്ളിവേട്ട. ദേവൻ വന്യമൃഗ ങ്ങളെ വേട്ടയാടുന്നതിൻെറ അർത്ഥം ഇതാണം<sup>6</sup>. കിരാതശിവൻ എന്ന സങ്കല്പത്തിൻെ ഉള്ളടക്കത്തെ ആരാഞ്ഞുപോകുമ്പോരം ആ ചൈതന്യം സാധകപ്പദയത്തിൽ അടിഞ്ഞുകൂടിയ അധാ മ്മികവാസനകളാകുന്ന മാലിന്യങ്ങളെ അസ്ത്രമയച്ചു നശിപ്പി ക്കുന്നു കന്നാണെന്നു മന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെ ആഴത്തിലുള്ള അന്വേ ഷണത്തിൽനിന്ന് നമുക്ക് കിട്ടന്നുണ്ട്, ദേവൻെറവേട്ട ഇതാ ണെന്ന് സ്പഷ്ടം. അതിനെെ പ്രതീകമാണ് പന്നി തുടങ്ങിയ കാട്ടമൃഗങ്ങളുടെ പ്രതിമകാ എങ്കിലുമുണ്ടാക്കി അവസിൽ അസ്ത്രംഎയ്ക് അവയെ കൊപ്പുന്നു എന്നു സങ്കല്പിക്കുന്നത്ര്. നമ്മുടെ നാട്ടുകാരിൽ ഇന്നു വിളയാടുന്ന അക്രമവാസനകഠം പ്ര

സിദ്ധമാണല്ലോ. അവയെ ഒരുവിധം അവസാനിപ്പിക്കുന്ന തിന്ന് താന്ത്രികമമ്മം അറിഞ്ഞൂ് അനുഷ്യിക്കുന്ന ഉത്സവ വി ധികഠം മന്ത്രശാസ്ത്രമീത്യാ പ്രതിവിധിയാണെന്നതിന്റ് സംശ യമില്ല.

## **ആ**ഠാട്ട**് എന്ന** അമൃതവർഷണം

ഈ വേട്ടയോടുകൂടി അതായത് ദേവചൈതന്യത്തി ഒൻറ ബഹിഃപ്രസരത്തോടുകൂടി ഗ്രാമംമുഴവൻ ആ ചൈതന്യ ത്തിൽ ആറാടുകയായി. അത്ര തന്നെ ആറാട്ട്. സാധാരണ ക്ഷേത്രത്തിനു വെളിയിൽഉള്ള ഒരു തീർത്ഥത്തിലാണിതു നി വ്വഹിക്കുക. അതിൽ താന്ത്രികവിധിപ്രകാരം ദേവൻ നീരാടു പോരം അത്ര് ആ ദേവശരീരത്തിൻെറ ശിരസ്സിൽനിന്നും പ്രവഹിക്കുന്ന അമൃതപ്രവാഹത്തിന്റ് സാദൃശ്യംവഹിക്കുന്നു. അ തീനാൽ ദേവൻറെ ഈ നിമജ്ജനത്തോടെ നാട്ടുകാരും ആറാട്ടുതീത്ഥത്തിൽ സ്നാനംചെയ്യുന്നു. ഈ ദേവചൈതന്യം സ്വീകരിക്കുന്നതിനുവേണ്ടി വിദ്ദരദേശങ്ങളിൽ നിന്നാണെങ്കിൽ പോലും തദ്ദേശവാസികരം നാട്ടിൽ എത്തിച്ചേരണമെന്ന ആചാരം ഈ സങ്കല്പത്തിൽനിന്നും ഉടലെടുത്തതാണ്ം പരദേവതയുടെ ഈ അനുഗ്രഹപ്രവാഹത്തിലാറാടുന്ന പ്രക്രിസയിൽ ദേശത്തുള്ള എല്ലാവരും പങ്കാളികളാകണമെന്നത്ര് പഴയകാലത്തെ ഒരലിഖിത നിയമമായിരുന്നു.

# ഉൽസവകാലത്തെ പൂജാവിശേഷങ്ങൾ

ഈ ചൈതന്യവഭ്യനവിന്ന് നിത്യപ്പുജാദിക്ക സവി ശേഷരീതിയിൽ ചെയ്യുക മാത്രമാണ് ഉത്സവാവസരത്തിൽ ചെയ്യാറുള്ളത്ക്. അവയിൽ സാധാരണ ജനങ്ങരം സഹർഷം പക്കെടുക്കുകയും ചെയ്യും. ദേവൻെറ നിത്യപ്പൂജ ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധകൻ ചെയ്യുന്ന നിത്യമന്ത്രസാധനയാണെന്നു് ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തിൽനിന്നും വ്യക്തമാണല്ലോ. ഈ മന്ത്രജപമാകുന്ന നിത്യ പുജാവിധാനം സാംഗോപാംഗം വളരെ വിന്തുരിച്ചു് അവിടെ നടക്കുന്നു. സാധാരണ ശ്രീഭ്രതബലിക്കു പകരം അവിടെ അതിൻേറ ബ്ലഹത്തായ ചടങ്ങ് അതായത്ര് ഉത്സവബലി നടക്കുന്നു. പക്ഷെ ഇങ്ങനെ നടത്തുന്ന ഈ പ്രത്യേക ഉപാസന ക്ഷേത്രദേവൻെറ ഗുരുസ്ഥാനം വഹിക്കുന്ന തന്ത്രിയുടെ സാന്നി ജ്യത്തിലാണ് ചെയ്യുക. അദ്ദേഹം ആദ്യം ചെയ്യുന്ന ക്രിയ മുളയിടുകയും കൊടിയേറുകയുമാണ്. ആ ചടങ്ങുകരം കണ്ഡലി ന്യത്ഥാപനത്തിൻെറ പ്രതികാത്മകചമായ വഹിക്കുന്നുവെന്ന് അധികം പേരും മനസ്സിലാക്കിയിരിക്കാനിടയില്ല. അതാണ്

ഈ പ്രത്യേക മത്രസാധനയുടെ വൈശിഷ്ട്യം. കണ്ഡലിനി ശക്തിയെ സഹസ്രാര പത്മത്തിൽകയററി അവിടെ വെച്ചാണ് മന്ത്രസാധന നടക്കുന്നത്ല്. അത്ര് അതിശക്തമായ ചൈതന്യ വർദ്ധനവിനും തന്മൂലം ഉള്ള അമൃതസ്രവണത്തിനും കാരണ മാകും. അതാണ് ഉത്സവത്തിനെറ ഉള്ളടക്കും.

### കൊടിയോറാവു കൊടിമരവും

കൊടിമരം സാധാരണ വലിയ ബലിക്കല്ലിനം പുറ ത്തായിട്ടാണല്ലോ സ്ഥാപിച്ചിട്ടുണ്ടായിരിക്കുക. തമിഴ് നാട്ടി ലേയും മററും ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ വലിയ ബലിക്കല്ലിനിപ്പറത്താ ണം' കൊടിമരം സ്ഥാപിക്കാറുള്ളതു°. വലിയ ബലിക്ക്ല് ത ന്നെ ക്ഷേത്രത്തിൻെറ പുറത്തെ ബലിവട്ടമാകുന്ന അരക്കെട്ടി ൻെറ മുഖ്യാവയവമാണല്ലോ. അതാണ<sup>ം</sup> ബാഹ്യപ്രാകാരമാത്ര കയിൽ മൂലാധാരസ്ഥാനം. കണ്ഡലിനി ശക്തിഉറങ്ങിക്കിട ക്കുന്നത്ര<sup>°</sup> അവിടെയത്രെ. അവിടുന്നത്തോട്ട<sup>°</sup> സഹസ്രാരം വരെ നീണ്ടുകിടക്കുന്ന ഒന്നാണല്ലോ നമ്മുടെ മേരുദണ്ഡം. ണം' മനഷ്യൻെറ്റ പാത്ഥിവശരീരത്തിൽ ഇതിനെ പ്രതിനിധാ ധം ചെയ്യന്നതു<sup>o</sup>. വെറുമൊരു തേക്കിൻകഴയോ മറേറാ മാത്ര മല്ല, ഈ്കൊടിമരം, അതിന്മേൽ ചെമ്പ് കൊണ്ടോ മറേറാ ഉപരൃപരിയായി പണിതിരിക്കുന്ന പറകരം, **അ**ടുക്കടുക്കായി നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ള നട്ടെല്ലിൻെ അസ്ഥിവലയങ്ങളോട്ട് അത്ഭ്രതാ വഹമായ സാദ്ദശ്യം വഹിക്കുന്ന എന്നതും ശ്രദ്ധേയമാണം". വലിയ ബലിക്കല്ലിനപ്പറത്തായാലും ഇപ്പറത്തായാലും മൂലാധാ രം മുതൽ ആരംഭിക്കുന്നവെന്നേ ഈ കൊടിമരസ്ഥാനം സൂചി പ്പിക്കുന്നുള്ള. വാസ്സവത്തിൽ നീളം വീതി എന്ന ദ്വിമാന രീ ത്രിയിൽ നിമ്മിക്കപ്പെട്ട ക്ഷേത്രത്തിൻെറ ബാഹ്യപ്രാകാരത്തി**ൽ** കൊടിമരം നീണ്ടകിടക്കേണ്ടതു ഭൂമിക്ക് സമാന്തരമായി ക്ഷേത്ര ത്തിൻെറ ശ്രീകോവിലിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമായ മൂലബിംബംവരെ യോ മണ്ഡപത്തിലെ വാഹനം വരെയോ ആണ<sup>ം</sup>. പക്ഷെ പ്രകടീകരണത്തിന്റെറ (demonstrative effect) കാരണം കൊണ്ടായിരിക്കാം ഈ കൊടിമരം നാട്ടകാർ കാണത്തക്കവിധ ത്തിൽ ഭൂമിക്കു ലംബമായിട്ടാണ്യ കഴിച്ചിട്ടിരിക്കുക. ഈ കൊടി മരം സാധാരണ ഉത്സവാവസരങ്ങളിൽ മാത്രം നാട്ടിയാൽ മതി അതാണ<sup>ം</sup> വിധി. അങ്ങിനെയാകുമ്പോ**ാ ഒരു കവു** ഞ്ങിൻ തടിമാത്രമാണ<sup>്</sup> അതിന വേണ്ടത്ര്. അത്ര് അസൗകര്യ മാകുമെന്നതിനാൽ മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നേരത്തെതന്നെ ഉത്സ വംപ്രമാണിച്ച് കൊടിമര പ്രതിഷ്ഠ കഴിഞ്ഞിരിക്കും. സചണ്ണം

പൂശുകയും മററും ചെയ്യുന്നതു് അതിരനായ മോടികൂട്ടുക മാത്ര മാണും. താന്ത്രികമായി പ്രാധാന്യമാർന്നൊരു കാര്യമല്ല എ ന്നും ധരിക്കുന്നതു നന്നും.

ഈ കൊടിമരത്തിൻെറ മുകഠംഭാഗത്ത്ത് ദേവൻെറ വാഹ നം പ്രതിഷ്ഠിച്ചിരിക്കും. ദേവചെതന്യം സഹസ്രാരപത്മ ത്തിൽനിന്നാണല്ലോ ഇറങ്ങിവരേണ്ടത്ത്. അതിനാൽ വാഹന ത്തെ കൊടിമരത്തിൽ അതിൻെറ മുകഠംഭാഗത്തു പ്രതിഷ്ഠിക്കു ന്നതിൻേറ ഓചിത്യം മനസ്സിലാക്കാം. കൊടിമരം മേരുദ ണ്യമാകുമ്പോരം അതിൻെറ അടിഭാഗം മുഖാധാരവും മുകാംഭാഗം സഹ[സാരവും ആകമല്ലോ. ഈ മേരുദണ്ഡം സുഷുവ്വനാഡി മാത്രമല്ല. ഇഡാപിംഗളാ നാഡികരുകൂടി ചേന്നതാണ്. ആ നാഡികളെകൂടി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യിക്കാനാണ് ആലും മാവും കാടിമരത്തിൽ കൂട്ടികെടുന്നത്ര്. ആലും മാവും പിംഗളാനാഡിയേയും ഇഡാനാഡിയേയും സൂചിപ്പിക്കുന്ന പ്രതീക അരം ആണത്രേ. ചിലയിടങ്ങളിൽ ഇതു രണ്ടുംകൂടി ചേർന്ന് വിവാഹങ്ങരം വരെ നടത്താറുണ്ടെന്നത്തുംകൂടി ശ്രദ്ധേയമാണ്.

കൊടിക്കുറയുടെ കൂടെ കൊടിക്കുറയെ ശക്തികൊണ്ട് പൂജിക്ഷന്തവങ്കിൽ നാദംകൊണ്ടു പൂജിച്ച ഒരു മണിയുംകൂടി അതിൻറ കൂടെ കൂട്ടികെട്ടേണ്ടതുണ്ടു്. കൊടി ഉയത്തുമ്പോഴും താഴ്ത്തുമ്പോഴും ഈ മണി ശബ്ലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. കണ്ഡ ലിനി ഉത്ഥാപനത്തിന് സഹായകമായ ഈ പ്രാണായാമപ്രക്രിയയിലൂടെ മൂലാധാരസ്ഥമായ ഈ ശക്തി മേലോട്ടയരുമ്പോരം അവിടെ നാദവിശേഷങ്ങരം കേരംക്കാമെന്ന യോഗാന്മ ഭൂതി ഇവിടെ സൂത്തവ്യമാണ്. കൊടി കയുന്ന പ്രക്രിയയിൽ വായുവാകുന്ന കയറും അഗ്നിയാകുന്ന പതാകുയും, ഒരുമിച്ചാണ് പ്രവത്തിക്കുന്നത്ര്. സാധാരണ പൂജയിൽ ധുപദിപങ്ങരംക്കുമണി കൊട്ടാറുള്ളത്ര് ഇവിടെ ഓമ്മിക്കേണ്ടതാണ്. കൊടിയേ ററ്റ് കണ്ഡലിന്യഗ്നി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നുവെന്നതിന് മറൊരു തെളിവാണെന്നിത്ര സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

# കൊടിക്കുറയാകുന്ന (പതാം.⊗) കുണ°ഡലിനൃഗ∀നി

ഈ കൊടിമരത്തിൽ കയറുന്ന കൊടിക്കായെപ്പററിയും നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കാൻ ശ്രമിക്കാം. വിചിത്ര വണ്ണാങ്കിതമായ ഈ കൊടിക്കുറയുടെ അഗ്രം ത്രികോണാകൃതിതായിരിക്കും. രണ്ടു ത്രികോണങ്ങളോടുകൂടിയ അരുണവണ്ണാഭമായ ധ്വജമാണ് ഹിന്ദ്യർമ്മത്തിൻെറ ധ്വജം. ആ ധ്വജം ഭാരതവർഷത്തിലെ എല്ലാ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും സ്ഥാപിച്ചു കാണാറുണ്ടു്. അതുതന്നെ യാണ് കേരളത്തിലെ കൊടിക്കുറയും. ആ ത്രികോണങ്ങരം ക്കു് തഴെ പല ചിത്രപ്പണികളം വരച്ചിരിക്കുന്നു എന്നു മാത്രമേ യുള്ള. ഈ ത്രികോണങ്ങരം ഊദ്ധ്വമുഖമായി ഉയരുന്ന യാഗാഗ്നിയെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് ധർമ്മശാസ്ത്രങ്ങരം പറയുന്നു. ഈ അരുണവർണ്ണമാണ് സൂര്യോദയ സമയത്ത്ര് ദൃശ്യമാകുന്നത്ര്. ഉദയസൂര്യൻെറ വർണ്ണം തന്നെ ഇതാണ്. സ്വജീവിതം ഈശ്വരാർപ്പണമായി ആഹുതി ചെയ്ത യതിവയ്യു ന്മാരും ഈ നിറഞ്ഞെയാണ് വസ്ത്രമായി സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്ം സൂക്ഷ്യചിന്തയിൽ ഈ നിറം ഉയന്തപൊങ്ങുന്ന കണ്ഡലിന്യ ഗ്രിയുടെ നിറമാണെന്ന് കാണാൻ കഴിയും. വേദങ്ങളിൽ പ്രതിപാദിക്കുന്ന അഗ്നി ഇതത്രെ. ബാഹ്യാഗ്നിയാണെന്നുള്ളത്ര് പ്രതീകാത്മകമായ ഒരു ചിത്രം മാത്രമാണ്.

അഗ്നിമീളേ പുരോഹിതം യജ്ഞസ്യ ദേവ മൃത്വിജം ഹോതാരം രത്നധാതമം

എന്ന ഋഗേദ സൂക്തത്തിൽ ഈ അഗ്നിയെ പുരോഹിതനാ യം യജ്ഞത്തിൻെറ ദേവനായും സ്തതിച്ചിരിക്കുന്നു. ബാഹ്യാ ഗ്നിയാണെങ്കിൽ ആ അഗ്നി ഒരേ സമയത്തുതന്നെ പുരോഹി തനായും യജ്ഞദേവനായും അഗ്നിയായും വർത്തിക്കുക സ്ാ ധ്യമല്ല. മാത്രമല്ല ഈ അഗ്നിയെ പുരോഹിതനായിട്ട് പറ യുന്ന ഈ സൂക്തത്തിലെ വാച്യാർത്ഥപ്രകാരം യജ്ഞാഗ്നി യേയും പുരോഹിതനേയും ഒന്നായി കാണക സാധ്യമേയല്ല അഞ്ങിനെ അവരണ്ടും ഒന്നാക്കുവാനുള്ള ശ്രമം പുരോഹിതൻെറ മരണത്തിലായിരിക്കും കലാശിക്കുക. ആയതിനാൽ വേദ ങ്ങരം സൂതിക്കുന്ന ഈ അഗ്നി കണ്ഡലിന്യഗ്നി ആകാനേ നിവ്വത്തിയുള്ളൂ. 'ജാതവേദസേ' എന്നു' തുടങ്ങുന്ന ഋക്കു' തന്നെയാണു' ദർഗ്ഗാ ഭഗവതിയുടെ ഋക്കു'. ആ ഋക്കു' അഗ്നി സംബന്ധിയാണ്ലോ. അപ്പോരം ഒർഗ്ഗയം അഗ്നി തന്നെ ആയിരിക്കണം. ആയതു ബാഹ്യാഗ<sup>ം</sup>നിയല്ല. ഈശ്വരാഭിമ ഭഗവതി. ഈ കണ്ഡലിന്യഗ്നിയാണ് നമ്മുടെ ഉത്സവത്തി ലെ കൊടിക്കുറയെന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ വിഷമമില്ല. ആ കൊടി<u>ക്</u>ളറയെ പൂജിക്കുന്ന**െ**''്ഹ്രീം എന്ന ശക<sup>്</sup>തിമന്ത്രം കൊ ണ്ടാണ് എന്നതു് ഇതിന് ഉപോൽബലകമത്രെ. (വാഹന ത്തേയും ധ്വജത്തിൽ ആവാഹിക്കാറുണ്ട്. ആവാഹനം ജീവാ

തമാവിൻെറ സൂചകമാണല്ലോ.ഈ ആത്മാവിനെ വഹിച്ചാണ് കണ്ഡലിനീശക്തി മേല്പോട്ടയരുന്നത്ത്)ചുരുക്കത്തിൽ കൊടിയേററ്റ് എന്ന ക്രിയ ഉത്തമസാധകനിൽ ഗുരുനാഥൻചെയ്യുന്ന കണ്ഡലിനീ പ്രബോധനംതന്നെയാണ്. ഇവിടെ ക്ഷേത്രമെ ന്നത്ത് അത്ത ദേവമന്ത്രം സാധന ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു ഉത്തമസാധകനായും ആ ക്ഷേത്രഉത്സവത്തിലെ കൊടിയേററ് ഗുരുവിൻറ അഥവാ തന്ത്രിയുടെ മേൽനോട്ടത്തിൽ ആ സാധകൻ ഉഗ്രസാധനയനുഷിക്കാൻ പോകുന്നതിൻറെ പ്രാരംഭമായി ചെയ്യുന്ന കണ്ഡലിനി പ്രബോധനമായും വിചാരിക്കുന്ന തിൽ തെററില്ല.

## മുളയിടുന്നതു സഹസ്രാരപത്മ പ്രതികം

ഇതിനശേഷമോ മുമ്പോആയി മുളയറയിൽ മുളയിടുന്നു. 16 പാലികകളിൽ ആയി അതതു ദേവന പറഞ്ഞ വിത്തുകയ മളപ്പികംകയാണം′ ഇവിടെ ചെയ്യന്നത്ര°. ഈ മളപ്പാലികക≎ം ചുറ്റംവെച്ച്<sup>°</sup> അതിനകത്താണ<sup>ം</sup>്ദേവൻ പള്ളിവേട്ടകഴിഞ്ഞു വിശ്രമിക്കുന്നതു്. പാലികക∞ 16 എന്നതുശ്രദ്ധേയമാണം്. ചന്ദ്രൻെറ കലക∿ 16 ആണല്ലോ. ഇവിടെ ആവാഹിക്കുന്ന <u>ത</u>ും പ്രധാനമായി സോമനേയും വിഷ്ലവിനേയുമാണ⁰. സോ മൻ ചന്ദ്രമണ്ഡലാധിഷ്ഠിതമായ അമ്മതചൈതന്യവും വിഷ<sup>്</sup>ഞ അതിൽ യോഗനിദ്രയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന പരമാത്മാവുമ ത്രെ. അങ്ങനെ ഈ പാലിക സഹസ്രാരപത്രമായ ചന്ദ്രമ ണ്ഡലത്തിൻെറ പ്രതീകമായിത്തീരുന്നു. ഈ മളപ്പാലികക⊙ വലിയ കലശാഭിഷേകങ്ങരംക്കും ഉണ്ടാക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഉത്സ വാവസാനത്തിൽ ദേവചൈതന്യം വഹിക്കുന്ന ഉത്സവബിംബ വം കലശാഭിഷേകങ്ങളിൽ ദേവചൈതന്യം നിറഞ്ഞിരിക്ക ന്ന ബ്രഹ്മകലശ, ജീവകലശാദികളം ഈ പാലികക്കള്ളിൽ വി രിച്ചിരിക്കുന്നു ശയ്യയിലാണ് നിദ്രചെയ്യുന്നതു്. സഹസ്രാരപ ത്മത്തിലെത്തിയ ജീവചൈതന്യം ഇവിടെ സമാധി അവ സ്ഥയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുകയാണ്. സാധാരണ നിദ്രയായി ട്ടല്ല ഇതിനെ പരിഗണിക്കേണ്ടതും. തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ ഉത്സവപടലത്തിൽ (9–ാംപക്ലം) 100–ാം ശ്ലോകത്തിൽ ഈ ക്രിയയെ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്ക്ന്നു.

''ജാഗ്രത്സാപ'ന സുഷുപ്തി സംജ്ഞിതദശാ— സ്തീത്താാതുരീയാം നയേത''' ഇതിനു' കഴിക്കാടിന്റെ വ്യാഖ്യാനം:— ''ജാഗ്രദാവസ്ഥയിൽ നിന്നു' സ്വപ്നാവസ്ഥയേയും, സാപ്രാവസ്ഥയിൽ നിന്നു'

സുഷുപ്പ്യാവസ്ഥയേയും സുഷുപ്പ്യാവസ്ഥയിൽനിന്നു് തുരീയാ വസ്ഥയേയം ധ്യാനിച്ച് തുരീയാവസ്ഥയെതന്നെ നയിപ്പ''. സാധാരണ മനുഷ്യർ ഉറക്കത്തിൽ സുഷുപ്പ്യാവസ്ഥവരെ മാ്ത്ര മേ പോകാറുള്ളൂ. യോഗിക∞ മാത്രമേ തുരീയാവസ്ഥയി ലേക്ക് ഉൽക്രമിക്കാറുള്ളൂ.അതാണ് സമാധിയടെ ആദ്യപാദം. അതിനാൽ ഈ പാലികക⇔ ദേവൻെറ സമാധിഅവസ<sup>ം</sup>ഥയ ടെ പരിധികളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യന്നതാണ്. ഇവയടെ ഉള്ളി ലാണ് സമാധി. അതായതു് സമാധിയടെ അതിർവരമ്പുകയ ആണ് ഈ പാലികകഠം ആകന്ന ചന്ദ്രമണ്ഡലം. ഉത്സവമാ കന്ന തീവ്വസാധനയുടെ അവസാനമാകമ്പോഴേക്കും ക്ഷേത്ര സ്ഥനായ ദേവൻ സമാധിഅവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കും. തിനായുള്ള സഹസ്രാര പത<sup>ം</sup>മപ്രതീകത്തെയാണ്<sup>ം</sup>, അഥവ• ചന്ദ്രമണ്ഡലത്തെ സൃഷ്ടിക്കുകയാണ്, മുളയിടുക എന്ന പ്ര ക്രീയകൊണ്ട് ഉദ്ദേശിക്കുന്നതു്. അതിൽ വിതക്കുന്ന വിത്ത കഠം ഔഷധികഠം അത്രെ. ചന്ദ്രൻ ഔഷധീശനാണല്ലോ. മൃതകലയിൽനിന്നേ ജീവൻ ഉല്പാദിപ്പിക്കപ്പെടുകയുള്ളൂ. താണ് വിത്തക≎ മളപ്പിക്കുന്നതിനെറ്റ് രഹസ്യം ഈ പാലി കകളിൽ ഉള്ള വിത്തുകഠം ആറേഴദിവസങ്ങരം പൂജകഴിഞ്ഞ ശേഷം നല്ലപോലെ വളന്നിരിക്കും. ദിവസേന അവക്ക<sup>്</sup> പൂജ വേണ്ടതുണ്ട്. വിത്തക⇔ വിതക്കുന്നതിനമുമ്പ് പാലിൽ (അ മൃതിൻെറ പ്രതീകം) കഴുകണമെന്നുള്ളതും ശ്രദ്ധേയമത്രെ.

# ശ്രീഭൂത ബലിയും ഉത°സവ ബലിയും

കൊടിയേററും മുളപൂജയും കഴിഞ്ഞാൽ അന്നു രാത്രിത ന്നെ ദേവന് വിസ്തരിച്ച് ഒരു പൂജ വേണം. അതിൽ നിവേ <u>ദ്യസ്ഥാനത്തു് ശ്രീഭ്രതബലി വേണമെന്നതും നിർബ്ബസ്മാണ്.</u> ഒരു സംപൂർണ്ണ പൂജയാണിത്ര്. ഈ ശ്രീഭ്രതബലിക്കവേണ്ടി മൂലബിംബ സമീപത്തുള്ള അകത്തെ ദ്വാസ്ഥന്മാർ, മണ്ഡപ ത്തിൽ ഉള്ള വാഹനം, പിറകിൽ ഉള്ള അനന്തൻ, തെക്കെ ദ്വാര ത്തിങ്കൽ ഇടത്തും വലത്തമായി ദക്ഷിണാമൂത്തി, ഗണപതി, ഇന്ദ്രാദി അഷ്ടദിക് പിന്നെ ഭചാസ്ഥന്മാർ, പുറത്തെ പാലന്മാക്ക് ശേഷം ഊദ്ധ്വദിഗധിപതിയായ ബ്രഹ്മാവ്, അ ധോദിഗധിപതിയായ അനന്തൻ, പിന്നെ വീരഭദ്ര ഗണപതി സമേതന്മാരായ ബ്രഹ്മ്യാദി മാത്രക്കരം, അതിനടുത്തുള്ള ശാസ്താ വ്, വായ ബലിക്കല്ലിനടുത്തുള്ള ദഗ്ഗ്, സോമൻെറ ബലിക്കല്ലി ന്ത<sup>്</sup> അടുത്തുള്ള സുബ്രഹ്മണ്യൻ അതിനടുത്തുതന്നെയുള്ള വൈശ്ര വണൻ അവസാനമായി ഈശാനകോണിൽ ഉള്ള നിമ്മാല്യധാ

രി എന്നീ ദേവതകാക്കം അവയുടെ പാർഷദന്മാക്കം പുറത്തുള്ള പ്രത്യേക ദേവതകാക്കം ബലി തുകേണ്ടതുണ്ട്. ലേഖനദൈ ഘ്യത്താൽ അവയെ ഇവിടെ വിവരിക്കുന്നില്ല. അകത്തെ ബലിക്കല്ലുകളുടെ പൂർണ്ണശ്രപം ഇവിടെ കാണാവുന്നതാണ്. ബലിക്രമത്തെപ്പററി വിവരിക്കുവാൻ മറെറാരു ലേഖനംതന്നെ ആവശ്യമാണ്.

അടുത്ത ദിവസം മുതൽ ഈ പൂജയിൽ ശ്രീഭ്രതബലിക്കു പകരം ഉത്സവ ബലിയാണ് പതിവുള്ളത്ല്. അത്ര് ശ്രീഭ്രത ബലിയുടെ ഒരു വികസിതരൂപമാണ്. ഈ ബലിക്രമത്തിൽ ആ ദേവതയുടെ പൂർണ്ണരൂപം ഉൻമീലിതമാകുന്നുണ്ട് എന്ന് ചുരുക്കത്തിൽ പറയാം. ആ ഉത്സവബലിയോടുകൂടിയുള്ള പൂജകരം തന്നെയാണ് ഉത്സവാവസരത്തിൽ ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധകൻ ചെയ്യുന്ന തപസ്സ്.

## ഉത°സവകാലത്തെ പ്രത്യേക കലശാഭിഷേകങ്ങൾ

ഈ പൂജാകാലങ്ങളിൽ ഓരോ ദിവസവം പൂജിച്ച കലശങ്ങ⊙ ചൈതന്യവ്വദ്ധിക്കായി ആടേണ്ടതുണ്ട്. ഷോഡ് ശോപചാരപൂജയിൽ പാദ്യാർഘ്യാചമനീയാദിക<del>രം കഴിഞ്ഞു</del>° സ്സാനഘട്ടത്തിലാണ് ഈ കലശങ്ങ∞ ആ ടാറുള്ള ത്ര്. ഒന്നുകിൽ 25 കലശമോ ചുരുക്കത്തിൽ നവകമെങ്കിലും ആടേ ണമെന്നാണ് വിധി. തന്ത്രിയിൽനിന്ത് ബഹിർ ഗമിക്കുന്ന മന്ത്രചൈതന്യമാണ<sup>്</sup> അഭിഷേകാവസരത്തിൽ ദേവ ങ്കൽ വന്നു പതിക്കുന്നതെന്നു പ്രത്യേകം സൂത്തവ്യമാണ<sup>ം</sup>. ഇതി നുപുറമെ ശുദ്ധജലം, പാല്, തൈരു്, നെയ്യ്, അഷ്ടഗന്ധജ ലം, പഞ്ചഗവ്യം, തേങ്ങാവെള്ളം, എന്നിങ്ങനെ ഏഴ ദ്രവ്യങ്ങ ളം നിറച്ച കലശങ്ങളം ആടേണ്ടതുണ്ട്. ശുദ്ധജലം, ബ്രഹ്മ ചൈതന്യവും, പാലൂ<sup>്</sup>അതിൻെറ അടുത്ത പരിവത്തനരുപമാ യ സഹസ്രാരപത്മത്തിലെ അമൃതുമാണ് പ്രതിനിധീകരിക്കുന്ന ത്ര്. തേങ്ങാവെള്ളം ഈ അമൃതിന്റെ ചൈതന്യമയമായ കുറെ ക്കൂടി ത്രക്ഷമായ ഒരു ഭാറ 'മാണ്'. അഷ്ടഗന്ധജലം പ്രത്യേ കം സ<sup>ം</sup>മത്തവ്യമാണം. പൊതുവിൽ പത<sup>ം</sup>മത്തെ എട്ട്<mark>ഇത</mark>ള കരം ആയിട്ടാണും ഭാവന ചെയ്യാറുള്ളതും. സഹസ്രാരത്തിൻേറ തായാലം ഹൃദയപത'മത്തിൻേറതായാലം അതതിൻെറ ചുവ ട്ടിൽ ദേവൻെറ ആസനമായിട്ടാണ് ഈ അഷ്ടദളപത്മത്തെ വിഭാവനം പെയ്തിരിക്കുന്നതു⁰. അഷ്മഗന്ധങ്ങരം പ്രതിനിധാ നംചെയ്യുന്നത്ര് ഈ ഇരിപ്പിടമാണം്. മൂർത്തിഭേദമനുസരിച്ച്

ഈ അഷ്ടഗന്ധങ്ങരം മാറുകയുംചെയ്യും. മേല്പറഞ്ഞ ദ്രവ്യങ്ങരം ശിരസ്സിൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്ന ചന്ദ്രമണ°ഡലത്തെ പ്രതിനി ധാനം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ നെയ്യ് ഹൃദയ സ്ഥിതമായ സൂര്യ ചൈതന്യത്തേയും ദധിമൂലാധാരസ്ഥിതമായ അഗ്നിമണ്ഡ ലത്തേയം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യന്നു. മനുഷ്യശരീര കല്പന യിൽ മൂലാധാരം മുതൽ ഹൃദയംവരെ അഗ്നിമണ്ഡലമായും ഹൃദ യംമുതൽ ആജ്ഞ അഥവാ ഭ്രൂമദ്ധ്യംവരെ സൂര്യമണ്ഡലമായം ഭൂമദ്ധ്യം മുതൽ സഹസ്രാരംവരെ ചന്ദ്രമണ്ഡലമായും കല്പന യുണ്ടു<sup>ം</sup>. അങ്ങനെ സഹസ്രാരത്തിൽനിന്നും മൂലാധാരപര്യന്തം വികസിച്ച്'നില്ലന്ന ക്ഷേത്രപുരുഷൻെറ ശരീരത്രയങ്ങളുടെ എല്ലാ ഭാഗത്തേയും സേചനം ചെയ്തകൊണ്ട് താഴോട്ടൊഴുകുന്ന അമ്മതമാണ<sup>്</sup> ഈ വിശിഷ്ടസ്നാനം. പ**ഞ്ച**ഗവ്യം പഞ്ച ഭ്രതാത്മകമാണ്. അതിലുള്ളപാൽ ആകാശത്തേയും, നെയ്യ് വായുവിനേയും ദധി അഗ്നിയേയും,ഗോമൂത്രം ജലത്തേയും, ചാ ണകം പ്പഥ്വിയേയുമാണ് പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതു്. പ്പഥ്വി യെ ശുദ്ധീകരിക്കവാൻ ചാണകം ഉപയോഗിക്നേത്യ് ഇവിടെ സ്മരിക്കേണ്ടതാണ്. ഈ ഏഴദ്രവ്യങ്ങളടെ അഭിഷേകത്തോ ടെ ദേവൻെറ ചൈതന്യം ക്ഷേത്രപുരുഷൻെറ സ<sup>ം</sup>ഥൂലതലം വരെ ആവിഷ'കൃതമാവുകയാണ'. ഈ കലശാഭിഷേകത്തോ ടെയുള്ള പൂജ ഉത്സവാവസരത്തിൽ പ്രത്യേകം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്.

## പളളിവേട്ടയാകുന്ന ചൈതനു പ്രസരണം

ഇങ്ങനെയെല്ലാമുള്ള അഭിഷേക പൂജാദികളുടെ ഫലമാ യി ദേവചൈതന്യം ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിൽ നിറഞ്ഞുക്വിഞ്ഞൊഴ കുന്നതിൻെറ പ്രതീകമാണ് പള്ളിവേട്ടയെന്ന<sup>ം</sup> പറഞ്ഞുകഴി ഞ്ഞുവല്ലോ. ദേവൻെറ അനജ്ഞയോടെ ദേവചൈതന്യാംശ ത്തെ മൂലബിംബത്തിൽനിന്ന് ഉത്സവ ബിംബത്തിലേക്കാ വാഹിച്ച ക്ഷേത്രത്തിൻെറ മതിൽക്കെട്ടിന് പുറത്തേക്കെഴുന്ന ള്ളിക്കുന്നതു° ഈ ദേവചൈതന്യം നിറഞ്ഞുകവിഞ്ഞൊഴുകുന്ന തി**ൻെ**റ പ്രതീകമായിട്ടാണ<sup>ം</sup>. ഗ്രാമം മുഴവൻ ദേവനെ സ്വീക രിക്കാൻ അണിഞ്ഞൊരുങ്ങിയിരിക്കണം. കുടുംബങ്ങളിൽ എ ല്ലാവരും ഒത്തുചേന്നിരിക്കണം. അവിടെയുള്ള അശചത്ഥങ്ങ**ം** (ആൽമരങ്ങ∞) നാൽക്കൂട്ടപ്പെരുവഴി തുടങ്ങിയ വിശിഷ്ടസ്ഥാ നങ്ങളിൽ മുഴവൻ ബലി തുകന്ന ക്രിയാദികളോടെ ദേവൻ ഗ്രാ മാതിത്തിവരെ പോകന്നു. ഗ്രാമാതിത്തി തൊട്ട് അങ്ങോട്ട് വനമാണെന്ന സങ്കല്പത്തിൽ അവിട്ടെയുള്ള വന്യമൃഗങ്ങളെയാ ണ് വേട്ടയാടുന്നതു്. പ്രതീകാത്മകമായ അത്ഥത്തിൽ ഗ്രാമ

മെന്നത് മനുഷ്യമനസ്സുകളെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യാമെങ്കിൽ ആ ബോധമനസ്സിൻറ അതിത്തികഠംക്കപ്പറുത്ത് അബോധമന സ്സിൻറ ആഴങ്ങളിൽ കടികൊള്ളുന്ന ആസുരിക പ്രവണതകളെ വേട്ടയാടി നശിപ്പിക്കുകയാണ് ദേവൻ ചെയ്യുന്നത്ര്. ഗ്രാമത്തെ മുഴവൻ ഒരു വ്യക്തിയായി കണക്കാക്കുകയാണെങ്കിൽ അതി ൻറ ശിരസ്ഥാനത്താണ് ക്ഷേത്രം ഉള്ളത്ര്. ആ ഗ്രാമ വ്യക്തിത്വത്തിൻറെ ആഴങ്ങളിലേക്കു് ഗ്രാമ ചൈതന്യമാകുന്ന ഗ്രാമക്ഷേത്ര ദേവത ഇറങ്ങിവന്നു് അവിടെയുള്ള ആസുരികവാ സനകളെ നശിപ്പിക്കുന്ന പ്രക്രിയയാണ് ഉത്സവത്തിലെ പള്ളിവേട്ട. ക്ഷേത്രവും സമൂഹവും അഥവാ ഗ്രാമവും തമ്മിലുള്ള ബന്ധമിവിടെ സാമാന്യമായി വ്യക്തമാകും.

#### പളളിക്കുറുപ്പെന്ന യോഗസമാധി

അതു കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ പള്ളിക്കുപ്പായി. ക്ഷേത്ര മാകന്ന സാധകൻ സാധനയിലൂടെ ഒരു യോഗിപദത്തിലാണ് എത്തിച്ചേന്ത്ര്. അതിൻെറ പ്രതിഫലന്മായിരുന്നു പള്ളി വേട്ടയെന്ന ചൈതന്യപ്രസരണം. സാധനയുടെ അന്ത്യഘട്ട ത്തിൽ സമാധിയിൽ ലയിക്കുന്നത്ര് സ്വാഭാവികമാണ്. ഇവി ടെ പള്ളിവേട്ട കഴിഞ്ഞു വരുന്ന ദേവൻ വിശ്രമാത്ഥം ഉറങ്ങുന്നു എന്ന കല്പനയേക്കാരം സത്യത്തോട് അടുത്തത്ര് ക്ഷേത്രമാകന്ന യോഗീശ്വരൻ സമാധിപദവി പൂകന്നു എന്നതാണ്. ക്ഷേത്ര ദേവൻറ ഗുരുനാഥനായ തന്ത്രി അവിടെ ഉറങ്ങാതെയിരിക്ക ണമെന്നു് പറയുന്നതിൻെറ താല്പര്യം, ഈ സമാധിയിലേക്കുന്നയിക്കുന്ന ഗുരുനാഥൻ ശിഷ്യനെ സവ്വാത്മനാ കാത്തുരക്ഷി ക്കണമെന്നത്ര് തന്നെയാണ്. ഗുരുസമീപത്ത്ര്നിന്നു് തന്നെയാണപ്പോ കണ്ഡലിന്യുത്ഥാപനവും ഉട്രഗസാധനകളം തൽഫലമായ സമാധിയുടെ പരിശീലനവും നേടേണ്ടത്ര്.

# ആറാട്ടെന്ന തിർത'ഥയാത്ര അഥവാ അമൃതവർഷണം

അടുത്തദിവസം ആറാട്ടെന്ന തീത്ഥയാത്രയായി. താത്രി കവിധിയിൽ ഇതിനെ തീർത്ഥയാത്രയായി കല്പിച്ച് യാത്രാ ഹോമവും മററും ചെയ്യാറുണ്ട്. സൂക്ഷ്യചിന്തയിൽ സമാധിസ്ഥ നായ ദേവൻെറ സഹ്യസാരപത്മത്തിൽനിന്നും നിഗ്ഗളിക്കുന്ന അമൃതത്തിൽ സവ്വാംഗം ആപ്ലാവനംചെയ്യുന്ന യോഗവിഭൂതിയാ ണ് ആറാട്ട്. തീർത്ഥ സ്നാനത്തീൻറ മർമ്മം [ഗഹിച്ചാൽ ഇതു മനസ്സിലാകം. ഗംഗാസ്നാനമെന്ന് പറ യുന്നതു് ഈ സഹസ്രാര പത്മസ്ഥമായ അമൃതിന്റെ അധഃ പ്രവാഹത്തിൽ മുങ്ങുകയാണ്. ഭാരതത്തിൻെറ സഹസ്രാരപ ത്മമധ്യമായ കൈലാസം പരമശിവസ്ഥാനമാണല്ലോ. ഭാ രതത്തെതന്നെ ഒരു യോഗീശചരനായി കല്പിക്കാമെങ്കിൽ ആ യോഗിയുടെ ശിരസ്ഥാനത്തുനിന്നു് നിഗ്ഗമിക്കുന്ന ഗംഗാപ്ര വാഹം അതിൻെ അധഃപ്രവാഹമാണ്. ്ചാന്ദ്രമാണ്, അമൃ തമയമാണ്, അതിൻെ പ്രവാഹം. ത്രിവേണിയിൽ ഗംഗാ യമുനകളും അന്തർവാഹിനിയായ സരസ്വതിയും സംഗമിക്കു ന്നു എന്നു പറയുന്നതിൻെറ അത്ഥം മനുഷ്യശരീരത്തിലെ ഇഡാ പിംഗളാനാഡിക്ളം (യമന, സൂര്യപത്രി—പിംഗളയോട്യ് പ്രാതിനിധ്യ സചഭാവം` വഹിക്കുന്നു) അന്തർവർത്തിയായ സ ഷൂറ്റയും കൂട്ടിമുട്ടുന്ന സ'ഥലമെന്നാണം". അതു" ആജ്ഞാഅനാ ഹത മൂലാധാരചക്രങ്ങളിലാണ<sup>ം</sup>. ആ ഭാഗങ്ങാം ശരിയായ കണ്ഡലിനി പ്രബോധനത്തിന് അതൃന്തം സഹായകമാ ണ്. അതാണല്ലോ ത്രിവേണീസ്നാനത്തിന്റെ മാഹാത്മ്യം. ഇങ്ങനെയുള്ള ഗംഗാതീർത്ഥത്തിൽ അഥവാ തീർത്ഥങ്ങളിൽ ഉള്ള സ്നാനം സഹസ്രാരപത്<sup>°</sup>മനിഗ്ഗളിതമായ അമൃതധാര യിലെ ആപ്ലാവനം തന്നെയാണ്<sup>°</sup>. ഇവിടെ ക്ഷേത്രദേവൻ തീർത്ഥാടനം ചെയ്യന്ന എന്ന മനുഷ്യകല്പനയുടെ പിന്നിലുള്ള തത്വം, ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധകൻ തപസ്സിൻെറ പരമകാഷ്ട യിൽ ഈ അമൃതപ്രവാഹത്തെ അനഭവിച്ച് കൃതകൃത്യനായി ഭവി ക്കുന്നു എന്നതാണ°. ഇതിൻെറ വിശദാംശങ്ങ⊙ ആറാട്ടിൻെറ വിധിയിൽ കാണാൻ കഴിയും. നാട്ടുകാർ മുഴുവനും ഈ സന്ദർ ഭം ഉപയോഗിച്ച് ദേവൻെറ ആറാട്ടോടൊപ്പം ആ അമൃതപ്ര വാഹത്തിൽ കളിച്ച പണ്യം നേടുന്നു.

## ഉൽസവാവസാനവും കൊടിയിറക്കും

അതിനുശേഷം ആറാട്ടെഴുന്നള്ളിച്ച് പുറത്തേക്കു കൊണ്ടു പോയ കൗതുകബിംബത്തിൽ (ഉത്സവബിംബം) നിന്ന് ദേവ ചൈതന്യത്തെ മൂലബിംബത്തിലേക്ക് തിരികെ ആവാഹി ച്ച് കലശാഭിഷേകത്തോടെയുള്ള വിശേഷാൽ പൂജയും ശ്രീഭ്രത ബലിയുംചെയ്ത് ഉത്സവം സമാപിച്ച് കൊടിയിറക്കുകയാണ് വേണ്ടത്ര്. അതോടെ ഉത്സവം സമാപിച്ച്. ക്ഷേത്ര പുരു ഷൻ വീണ്ടും വിശേഷസാധനയെ ഉപേക്ഷിച്ച് സാധാരണ നിലയിലുള്ള സാധനയുമായി മുന്നോട്ടപോകുന്നു. ഉത്തമസാധകൻ നൈമിത്തികങ്ങളായിചെയ്യുന്ന് ഉഗ്രതപശൈചത്യയുടെ

ഒരു പൂർണ്ണരൂപം ഇവിടെ ലഭിക്കുന്നു. കൊടിയേറെന്നത് പ്രാണായാമ പ്രക്രിയയിലെ പൂരകമാണെങ്കിൽ കെടിയിറ കം രേചകമത്രെ. പക്ഷെ, ഉത്സവമാകുന്ന യോഗപ്രക്രിയ യിൽ യോഗികഠം ചെയ്യുന്ന വിശേഷാൽ പ്രാണായാമത്തിലുള്ള തുപോലെ പൂരകരേചകങ്ങഠം സുഷുറ്റാ മാഗ്ഗത്തിലൂടെയാണ് ഇവിടെ നടക്കുന്നത്ര്. കൊടിയേററത്തിനും കൊടിയിറക്കി നും ഇടയിലെ ഇടവേള കംഭകപ്രാണായാമത്തെ സൂചിപ്പിക്കു നും. അപ്പോഠം ഉത്സവപ്രക്രിയ മുഴവൻ കംഭകവേളയിൽ അതായത്ര് സഹസ്രാരത്തിൽ അനുവർത്തിക്കപ്പെടുന്നവയാണെ

#### ഉത°സവത്തിലെ കലാപരിപാടികൾ

ഈ സമയത്ത് നാട്ടകാരെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ഈ അമൃതവർഷണത്തിൽ അവരും ഭാഗഭാക്കുകളാകുന്നുണ്ടല്ലോ. അവാച്യമായ ആനന്ദമാണ് ഈ സമയത്തെ യോഗാനഭ്രതി. ആ ആനന്ദത്തിൻെറ പ്രതീകമായിട്ടാണ<sup>ം</sup> നൃത്തസംഗീത കഥാ കഥനാദി കലകളുടെ ആവിഷ്സരണം. സകല കലാവിദ്യകളം ഉടലെടുക്കുന്നതും രസാസ്ഥാദനത്തിൽ നിന്നാണല്ലോ. ഈ രസ ത്തിൻെറ ശരിയായ രൂപം യോഗാനഭ്രതിജന്യമായ ഈ അമൃത പ്രവാഹം തന്നെയാണെന്ന് താന്ത്രികാചാര്യനായ അഭിനവഗു പ്പാദിക⊙ സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. ഒരു ജനപദത്തിന്റെ സംസ്ഥാര സവിശേഷതകളായ കലാരൂപങ്ങളുടെ ഉറവിടമായ ഈ രസാ നുഭ്രതി സമാധിജന്യമായ അമ്പതവർഷണത്തിൽനിന്നാണെന്ന കാര്യം ഭാരതീയ സംസ്ഥാരത്തിന്റെ ആദ്ധ്യാത്മിക സ്രോതസ്സി നെയാണ് കുറിക്കുന്നതു്. അതാണ് കലാവിദ്യകളുടെ ഒരു വി രുന്നുതന്നെ ക്ഷേത്രത്തിലൊരുക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ആനയും അമ്പാരിയും എഴുന്നള്ളത്തും കരിമരുന്നും കലാപ്രകടനവുമെല്ലാമായി ആനന്ദ നിമഗ്നരാകകയാണ് മനുഷ്യൻ അക്കാലത്ത് ചെയ്യുന്നത്ല്.

മററ്റ് ചില ഇടങ്ങളിൽ തേരും മററ്റ വാഹനങ്ങളുമായി ജനസഹസ്രങ്ങളുടെ മധ്യത്തിലുള്ള എഴന്നുള്ളത്ത് ദേവൻ ജന താമധ്യത്തിലേക്കിറങ്ങിവരുന്നു എന്നതിൻെറ പ്രതീകമാണ്. ആ സമയത്തുള്ള വാദ്യങ്ങളും സംഗീത സാഹിത്യാദി കലകളു മെല്ലാം ഈ ബ്രഹ്മാനന്ദാനഭ്രതിയിൽ നിന്നുത്ഭവിക്കുന്ന രസാനു ഭ്രതിയുടെ വിവിധ രൂപങ്ങളാണ്. അവയെല്ലാം ഈശ്വരീയ മായ ഈ ആനന്ദത്തെയാകണം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത്ര്. ഇത്തരം കലകളുടെ പുതിയതായ ആവിഷ്പരണവും സംവിധാന വും ഇനിയും ഉണ്ടായിക്കുടെന്നില്ല. ഓട്ടംതുള്ളൽ, പഞ്ചവാദ്യം, കഥകളി തുടങ്ങിയ കലാര്യപങ്ങാക്ക് കമ്പ്യിച്ചു ന്റററാണ്ടുകളുടെ പഴക്കമേ ഉള്ളവെന്നോർക്കേണ്ടതാണ്. അതുകൊണ്ട് ഇനിയും നൃതനമായ ഇത്തരം കലാര്യപങ്ങാം ആവിഷ് കൃതങ്ങളാകുമ്പോരം അവ ഉത്സവാവസരത്തിൽ സ്വീകാര്യങ്ങാം തന്നെ യാണ്ം. പക്ഷെ ഭാരതീയ കലാമത്മായ ആദ്ധ്യാത്മിക പ്രസരണത്തെ ഓർത്ത് വേണം ഈ കലാസ്വഷ്ടിക്ക ഉദയം ചെയ്യേ അത്ര്. കലയുടെ പേരിൽ നടക്കുന്ന പേക്കുത്തുകാക്കു് ഇവിടെ സ്ഥാനമില്ലെന്നും ഓർക്കേണ്ടതാണ്ം. സർവ്വോപരി ഈ കലാ പ്രകടനങ്ങളേക്കാരം എത്രയോ ആയിരം ഇരട്ടി പ്രാധാന്യ മർഹിക്കുന്ന അതിന്റെ താന്ത്രിക ചടങ്ങുകളെ ഒരിക്കലും അവ ഗണിക്കാനാവുകയില്ല. ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ തല്പരർ ഈ കാര്യം ശ്രദ്ധിച്ചേ പററും.



# ഷേതിയുന്നു വാധനു പ്രാധനാദിങ്ങള് പ

**ദ്രി**രതീയ സംസ്സാരത്തിന്റെ കലകളുടെ കേദാരം ക്ഷേത്രങ്ങളാ ണെന്ന<sup>്</sup> പറയാറുണ്ടു്. അതു വളരെ ശരിയാണ്. ത്തുടന്ന് കലകളടെ സംരക്ഷണമാണ് ക്ഷേത്രംകൊണ്ട് ഉദ്ദേ ശിക്കുന്നതു് എന്നും ഒഴുക്കനായി പറയാറുണ്ടു്. അതു് ശരിയുമ ഭാരതീയമായ കലകളം സാഹിതൃവം ശാസ്ത്രങ്ങളം നീതി യം ഭരണകൂടങ്ങളം അഞ്ജിനെ ജനജീവിതത്തിന്റെ വൈകാരി ക വൈചാരികാംശങ്ങഠം മുഴവനം അടങ്ങിയതാണല്ലോ ഭാര തീയ സംസ്ഥാരം. ആ സംസ്കാരത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദവായി പറയേണ്ടതും ജനജീവിതത്തിന്റെ കേന്ദ്രബിന്ദുവിനെയാണം. ഇവിടെ ഭാരതത്തിൽ ആയതു മനഷ്യരാശിക്ക് പ്രാപിക്കവാൻ കഴിയുന്നതിൻെറ പരമകാഷ്ഠയായ ഈശ്വര പദവിയത്രെ. ഞ്ഞിനെ ഈശാര പദപ്രാപ്തിക്ക<sup>്</sup> അഥവാ മോക്ഷത്തിന് വേണ്ടി യുള്ള പ്രയാണത്തെയാണ് ഇവിടുത്തെ ജനജീവിതം കേന്ദ്രബി ന്ദുവായി അനാദികാലം മുതൽ **അം**ഗീകരിച്ചുവന്നിരുന്ന**ത**്. മറെറാരു വിധത്തിൽ ആദ്ധ്യാത്മികമായ പ്രയാണം എന്നും അ തിനെ പറയാവുന്നതാണ<sup>ം</sup>. അതിൻെറ പൊരാ⊙ അർത്ഥസ മ്പാദനവും ഭൌതികമായ ഉൽക്കർഷങ്ങളും ഇവിടെ ലക്ഷ്യങ്ങാം പക്ഷെ ആ ലക്ഷ്യങ്ങരം ഈ പ്രയാണത്തിന് ചുററിപ്പററി മാത്രമേ നിൽക്കുകയുള്ള. ഒരിക്കവും അവ തമ്മിൽ ഇടച്ചിലോ വിടവോ ഉണ്ടാവുന്നതല്ല എന്ന് പറയേണ്ടിയിരി വൈദികഭാഷയിൽ ഈ പ്രയാണത്തെ യജ്ഞമെന്നം താന്ത്രികഭാഷയിൽ ഉപാസനയെന്നും പറയാം. ചുരുക്കത്തിൽ സാധനാപ്രധാനമായൊരു ജീവിതമാണ് ഭാരതീയ ജനജീവി തത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദു. ഇതിനെ ചുററിപ്പററിയാണ് ഭൌ തികമായ ഉൽക്കഷ്ത്തിൻെറയും ആനന്ദോല്ലാസത്തിൻെറയുമായ മാർഗ്ഗങ്ങരം ഇവിടെ ഉരുത്തിരിഞ്ഞുവന്നതു<sup>o</sup>. ശാസ്ത്രീയമായ **ഉപാസനാമാ**ർഗ്ഗങ്ങരം പണ്ടൊരുകാല**യ്യാ** സർവ്വസാധാരണ എങ്കിൽ യുഗപരിവത്തനങ്ങളിലൂടെ മനുഷ്യൻറ മായിരുന്നു കറഞ്ഞുതുടങ്ങിയപ്പോഠം സാമാന്യജനങ്ങരംക്കുള്ള ഏക ഉപാസനാമാഗ്ഗം ക്ഷേത്രദര്ശനവും അതിന്റെ ഉപകരണം

ക്ഷേത്രവും ആയിത്തീന്രവെന്ന<sup>്</sup> മുമ്പെ കണ്ടുവല്ലോ. **അപ്പോ**യ ഇവിടുത്തെ സാമാന്യകലക∞മാത്രമല്ല. സംസ്കാരവും സാ മാന്യ ജനജീവിതവും ക്ഷേത്രങ്ങഠംക്ക° ചുററുമായി പടന്നപ ന്തലിച്ച. ഓരോഗ്രാമത്തിലും ക്ഷേത്രങ്ങ⊙ ഉണ്ടാവുകയും അ തിൻെറ ചുററും നാട്ടുകൂട്ടവും പഞ്ചായത്തുകളും രൂപീകൃതമാവുക യം ജനങ്ങ⊙ മുഴവ്ൻ ഈ സ°ഥിരമായ അദ്ധ്യാത°മികകേന്ദ്ര ങ്ങഠംക്ക് ചുററുമായി സംഘടിക്കകയും ചെയ്ത. രാജാക്കന്മാ രും രാജവംശങ്ങളം ഭാരതത്തെ മുഴവനായോ, ഖണ്ഡംഖണ°ഡ മായോ ഭരിച്ചിരിക്കാമെങ്കിലും അതുകൊണ്ട് കാശ്മീർ മുതൽ കന്യാകമാരിവരെയുണ്ടായിരുന്ന ഏകീകൃത ദേശീയബോധ ത്തിന്നിവിടെ ശൈഥില്യം തട്ടിയില്ല. രാജവംശങ്ങളം രാജ ധാനികളം തകന്ത തരിപ്പണമായി. ഉയിത്തെഴുനേല്പില്ലാ തെ ചരിത്രാവശിഷ<sup>്</sup>ടങ്ങളായ അവമാറി. പക്ഷെ ഹിന്ദവി ൻെ ക്ഷേത്രങ്ങ⊙ നിലംപരിശായിട്ടും വീണ്ടും ഉയർത്തെഴന്നേ ല്ലുന്നു. ആകാശം മുട്ടിവളരുന്നു. ക്ഷേത്രശില്പങ്ങാം രാജധാനി കളെക്കാ⊙ അനശാരങ്ങളായിത്തന്നെ ചരിത്രത്തിൻെറ ചവ ററുകട്ടയിലേക്ക് മാറിമറിഞ്ഞുപോകാതെ ഇന്നും ജനങ്ങളുടെ ശ്രദ്ധാകേന്ദ്രങ്ങളായി വിലസുന്നു. അങ്ങിനെ ഭാരതീയകലക ളടെ പൌരാണികമെങ്കിലും നിതൃന്തതന സ്രോതസ്സായിരുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങ⊙ വിരാജിക്കുന്ന എന്നതു° തർക്കമററ്്സംഗതി യാണം.

## പൂജയുടെഅവസാനത്തിൽ നൃത്തവാദ്യാദി രാജോപചാരങ്ങൾ

ക്ഷേത്രത്തിൻെറ ആരാധനാക്രമങ്ങളോട്ട് അഭേദ്യമായി ഇവയെ ബന്ധപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ഷോഡശോപചാര പൂജാ ക്രമത്തിൽ നൈവേദ്യംകഴിഞ്ഞു പ്രസന്നപൂജാവസരത്തിൽ നൃത്തമിദം, വാദ്യമിദം, രാജോപചാരമിദം എന്നിങ്ങിനെയുള്ള ഉപചാരങ്ങളെയും സമർപ്പിക്കാൻ പറയുന്നുണ്ട്. പ്രസന്ന പു ജയെ വിവരിക്കുന്ന തന്ത്രസമുച്ചയം സപ്തുമപടലത്തിലെ 112\_ാംശ്ലോകം ഈ കാര്യം തുറന്ന്പറയുന്നുണ്ട്.

> ഗണ്ഡൂഷ ദന്തപവനാദി യതം പ്രദായ ഹസ്താസ്യമരംഷൂി മുഖവാസ മുഖോപഹാരാൻ ദേവംസമർച്യ വിനിവേദ്യ ചലഡ്ഢുകാദ്യം വാദ്യാദിഭിപ്രധിനയാച്ച നൃപോപഹാരൈ

[വ്യാഖ്യാനം: പിന്നെഗണ്ഡൂഷമിദം, ദന്തശോധനമിദം, ജി ഹ്വാശോധനമിദം, ഹസ്തശോധനമിദം, ആസ്യശോധനമിദം മുഖവാസമിദം, കരവാസമിദം, അർഘ്യമിദം, പാദ്യമിദം, ആചമനീയമിദം ഈ ഉപഹാരങ്ങളെ കൊടുത്ത് പിന്നെ ദേവ നെ ജലഗന്ധാദികളെക്കൊണ്ട് പൂജിച്ച് എള്ളണ്ട (ലഡ്ഢുകം) അപ്പം, അവില്, മലത്, വെററില, അടക്കാ, പാല് ഇവ യഥാലാഭം നിവേദിച്ച് ലഡ്ഢുകമിദം,അപൂപമിദം, താംബൂല മിദം, ക്രമുകമിദം, നൃത്തമിദം, വാദ്യമിദം, രാജോപഹാരമി ദം, അഘ്യമിദം, പാദ്യമിദം, അവരേറ സമപ്പിച്ച് സംഗീത നൃത്ത വാദ്യനൃത്തങ്ങളെക്കൊണ്ടും സന്തോ ഷിപ്പിപ്പൂ.—കഴിക്കാട്ട് വ്യാഖ്യാനം]

നിവേദ്യം കഴിഞ്ഞാൽ നടയടക്കുക ഈ പ്രസന്നപൂജ ക്കാണ<sup>ം</sup>. ഇവിടെയാണ<sup>ം</sup> ദേവൻെ നടക്കൽത്തന്നെ സോപാ നത്തിന്നടുത്തു നിന്നുകൊണ്ട് നൃത്ത വാദ്യ സംഗീതാദിക⊙ അകത്തുനിന്നും ഉരുവിടുന്ന സമർപ്പണ മന്ത്രങ്ങഠംക്കനുസരിച്ചും പ്രയോഗിക്കുന്നതും. ഇതു മാത്രമാണം പൂജയെന്നും സാധാരണ ജനങ്ങരം തെററിദ്ധരിക്കാറുണ്ടു<sup>u</sup>. വാസ്തവത്തിൽ നിവേദ്യാന്ത മുള്ള പൂജയുടെ സിംഹഭാഗവും ഇതിനമുമ്പ് കഴിഞ്ഞിരിക്കും. വിശേഷാൽപൂജയാണെങ്കിൽ പരിവാരപൂജയുടെ സ്ഥാനത്തുള്ള ബലിക്രിയകളം കഴിഞ്ഞിരിക്കും. അതിന്റെയെല്ലാം പരി സമാപ്തിയാണ് ഈ നടയടച്ചുള്ള പ്രസന്നപൂജ. കേരളത്തിലെ സോപാനസംഗീത സമ്പ്രദായം ആദിമരുപത്തിൽനിന്നു് വള ന്ന് പുഷ്ടി പ്രാപിച്ചതു് ഇങ്ങിനെ ദേവൻെറ പാദകമലങ്ങളടെ യം താഴെയുള്ള സോപാനസമീപത്തു നിന്നാകുന്ന അത്ഥവത്താണ്. സോപാനത്തിലൂടെ ദേവനിലേക്ക് ആരോഹ **ണാവരോഹണ**ങ്ങാം സാധകൻ നടത്തുന്ന അവസരത്തിൽ ജന**്യ** മായ നാദധാരക≎ം ഇവിടെ ശ്രദ്ധേയമാണ്. ചിണി, ചിഞ്ചി ണി, മൃദംഗം, മദ്ദളം, വീണ, വേണം എന്നീ വ**ി**വിധ തരത്തി ലൂള്ള നാദങ്ങാം അത്തരം സാധകനായ യോഗീശചരൻറ അന്ത മ്മണ്ഡലത്തിൽ ഉത്ഭവിക്കുന്നുവെന്നും അവ ഹംസഃ എന്ന പ്രാ ണപ്രയാണത്തിൻെറതായ അജപാമന്ത്രത്തിൻെറ താളത്തിൽ വിഹരിക്കുന്നുവെന്നും മററും ഉള്ള യോഗശാസ്ത്രാനുഭ്രതികയ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വിവരിച്ച കാണന്നുണ്ട്. ഏതായാലും അന്ത്മ ണ്ഡലത്തിൽ സാധകര<sup>്</sup> മാത്രം ശ്രാവ്യമായ ഈ ദി<mark>പ്</mark>യുങ്ങളായ നാദങ്ങളുടെ ബാഹ്യ പ്രകടീകരണങ്ങളായിട്ടാണ് അല്ലെങ്കിൽ അവയുടെ പ്രതീകത്വമാന്നാണ് പൂജാസമയത്തുള്ള നൃത്തവാദ്യ സംഗീതാദി കലാരൂപങ്ങരം ഈ നാട്ടിൽ ഉത്ഭവിച്ചതെന്ന് നമുക്ക് പറയാവുന്നതാണ്.

## നൃത്തകലയുടെ ഉറവിടവും വികസിതരൂപങ്ങളും

സംസൂതവ്യാകരണത്തിന്റെ ആദ്യത്തിൽ നൃത്യാവസാനേ നടരാജരാജോ നനാദഢക്കാം നവപഞ്ചവാരം ഉദ്ധർത്തുകാമാൻ സനകാദി സിദ്ധാൻ ഏതദ്വിമർ ശേശിവസൂത്രജാലം

മഹേശ്വരൻെറ നൃത്യാവസാനത്തിൽ 9—5പ്രാവശ്യം തൻെറ കയ്യിലുള്ളകടുന്തുടിയെ ശബ്ലിപ്പിച്ചതാണ് വ്യാകരണശാസ്ത്രത്തി ൻെറ ആദിമൂലസചരുപമായ മാഹേശചര സൃത്രങ്ങരം എന്നം' ധച നിപ്പിക്കുന്ന ഈ പൌരാണിക ശ്രോകം തന്നെ മഹേശ**ാ**ര**ൻ**റ നൃത്തത്തേയും ഢക്കാവാദ്യത്തെയുംപററി പറയുന്നുണ്ട്. നൃത്തം പഴയ കാലത്ത്ര് ക്ഷേത്രാരാധനയുടെ അവിഭാജ്യ ഘടകങ്ങളാ യിരുന്നു എന്നു്തന്നെ വേണം കരുതുവാൻ. ദേവദാസി സമ്പ്ര ദായം ഭാരതത്തിലുടനീളം ഉണ്ടായിരുന്നുവല്ലോ. പിൽക്കാലത്ത ആയതു് അധ:്പതിച്ച് ഇന്ന് ആ കലാത്രപം നിശ്ശേഷം മാഞ്ഞു പോയി എന്ന് പറയാവുന്നതാണ്. അതിൻെറ സ്ഥാനത്ത ല്ലെ പിൽക്കാലത്ത് കൃഷ്ണനാട്ടവും കഥകളിയും ഉത്ഭവിച്ചത്ര് എന്ന് ന്യായമായം സംശയിക്കാം. ആസ്രയിലെ കച്ചിപ ഡിയം മണിപ്പൂരിലെ കൃഷ്ണലീലാ സമ്പ്രദായമായ മണിപുരി യം മററു നൃത്തപഭധതികളും മററും ഈ തരത്തിൽ ആരാധനാ സമ്പ്രദായങ്ങളോടും ബന്ധപ്പെട്ടാണ് കിടക്കുന്നതും. ഭരതമുനി യുടെ നാട്യശാസ്ത്രമാണ<sup>ം</sup> ഈ വകയിൽ ഏററവും പ്രാചീനമാ രസാഭിനയങ്ങളും നൃത്തവിശേഷങ്ങളും സംഗീത യ ഗ്രന്ഥം. വം താളക്രമങ്ങളം അംഗചലനങ്ങളം എല്ലാം ഒത്തിണങ്ങിയ നാട്യശാസ്ത്രത്തിലെ നടൻ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്യ കാരണ ശരീരങ്ങളെ യെല്ലാം ഈശപരാഭിമുഖമായി ചലിപ്പിക്കേതന്നെയാണ" ചെ യ്യന്നത്യ്∙ ഹൃദയം നിറഞ്ഞുനില്ലുന്ന ആ ചലനങ്ങ⊙ നടനെ മാ ത്രമല്ല സദസ്സിനെപ്പോലും പുളകംകൊള്ളിക്കുകയും ഉദാത്തമേ ഖലകളിലേക്ക് ഉയർത്തുകയും ചെയ്യുന്നുവെന്നതു് അനഭവ സിദ്ധമാണല്ലോ. ഈ നൃത്തത്തിൻെറ വിശേഷങ്ങ⇔ പറയു മ്പോയ കഥകളിയെപ്പററി മാത്രമല്ല ഇവിടെ പരാമർശിക്കേ ണ്ടതും'. ഉത്തരകേരളത്തിലെ തെയ്യം, തിറ, വെള്ളാട്ട് തുട ഞ്ടിയരീതിയിൽ അവ ജനസമൂഹത്തിൻെറ ഏററവും താഴെയു ള്ള തട്ടകരംവരെ വന്നിരുന്നു. അവിടെയും ആനിമ്ലസമുദായ ങ്ങളിലെ സാധാരണക്കാരല്ല, പ്രത്യത അല്പസചല്പമെങ്കിലും

മന്ത്രഉപാസനാ സമ്പ്രദായങ്ങളോടു° ബന്ധപ്പെട്ട° ഏതാണ്ടു° പൌരോഹിത്യ സ്വഭാവമയംക്കൊള്ളന്ന മലയൻ, വണ്ണാൻ തുട ങ്ങിയ സമദായക്കാരാണം' അതിനം' അധികാരികയ്എന്നതും, ആരാധനാസമ്പ്രദായത്തിൽനിന്ന് കലയം സംസ്കാരവും ഉരുത്തിരിയുന്നതിൻെറ ഉത്തമ ഉദാഹരണങ്ങ ∞ ആണ്. ഉത്തര കേരളത്തിൽ പ്രൂഖക്ഷേത്രങ്ളിൽ ഉത്സവ ത്തിൽ തിടമ്പ° എഴുന്നെള്ളിക്കുമ്പോ⊙ ശാന്തിക്കാരൻ തിട മ്പിനെ ശിരസ്സിൽവഹിച്ച് അതിമനോഹരമായ നൃത്തശില്പ ങ്ങ⊙ അവതരി്പ്പിക്കാറുണ്ട്∙ മദ്ധ്യകേരളത്തിൽ ദേവൻെറയം ദേവിയുടെയും ആവേശമയക്കൊണ്ട് സാബോധം മറഞ്ഞു തുള്ളന്ന വെളിച്ചപ്പാടന്മാരേയും കോമരങ്ങളേയും നത്തകൻ എന്നപദം കൊണ്ടാണ് പറഞ്ഞുവരാറുള്ളതു്. ദൈവികമായ ആവേശത്തിൽനിന്നു് സ്വയം മതിമറന്ന് ഒരുതരം ഈശ്വര ഭ്രാന്തിയിൽ കലികയറിയ ഈ നർത്തകർ സാമാന്യജനങ്ങ യക്ക് ഈശചരനമായി അഭിമുഖസംഭാഷണം നടത്തുവാൻ പോലും ഉപ കരണങ്ങളായി മാറുന്നു. കേരളത്തിലുടനീളം ഇ ത്തരത്തിലുള്ള നൃത്തസമ്പ്രദായങ്ങഠം നടപ്പിലുണ്ടായിരുന്നു. വെളിച്ചപ്പാടിൻെറ യായാലും ശാന്തിക്കാരൻെറയായാലും തിറ കെട്ടിയാടുന്നവൻെറയായാലും അവരെല്ലാം നൃത്തസമ്പ്രദായ ത്തിൽ സനിഷ്കർഷമായ പരിശീലനം നേടിയിരിക്കണമെ ന്നതും ഇവിടെ ശ്രദ്ധേയമാണ്.

## താളവാദ്യങ്ങളുടെ മൂലസചരൂപങ്ങൾ

അങ്ങനെ ദേവദാസീ സന്വ്രദായം അവസാനിച്ചുവേദ്ധ,ി ലും നൃത്തങ്ങരം രൂപവൈവിധ്യം പ്രാപിച്ചു' ആരാധനാലയങ്ങളിൽ ഇന്നും പ്രമഖ രൂപംകൊണ്ടു' നിലനിൽക്കുന്നവെന്ന്' പറ യാം.ഈ നൃത്തത്തിന്' അകമ്പടിയായോ അല്ലാതെയോ വാദ്യ ങ്ങരം വിരാജിക്കുന്നു. നടരാജന്റെ ഡക്ക തന്നെയല്ലേ നമ്മുടെ ഇടക്കായയി മാറിയത്ര'.? (സംസ്കൃതത്തിലെ രവിശബ്യം ദ്രാവിഡഭാഷയിൽ ഇരവിയായി മാറിയതുപോലെ) 64 കലാ വിദ്യകളെയും പ്രതിനിധാനംചെയ്യുന്ന കണക്കുകരം ഇതിലുണ്ടെ ന്നത്ര് ശ്രദ്ധേയമാണ്'. വാദ്യരാജാവാണ്' ഇടക്ക. വെറും വാ ദ്യോപകരണം മാത്രമല്ല സംഗീതോപകരണം കൂടിയാണിത്ര്. അവ്യാപകരണം മാത്രമല്ല സംഗീതോപകരണം കൂടിയാണിത്ര്. അവ്യ എന്ന ഗീതഗോവിന്ദമാകുന്ന രാസലീലാ കാവ്യം 13—ാം നൂററാണ്ടോടുകൂടി വിരചിക്കപ്പെട്ട് കേരളത്തിൽ സോപാന ത്തിൽ അത്ര് സ്ഥലംപിടിച്ചു. ഇതല്ലാതെ മററനേകം സ്കോത്ര

ങ്ങളം സോപാനത്തിന്നടുത്തുവെച്ച് ഇടക്കാ സഹിതം ആലപി ക്കാറുണ്ടും. ഈ ഇടക്കയുടെ കൊച്ചനജൻ മാത്രമാണം ശ്രുതിമ നോഹരങ്ങളായ ശബ്ദമുതിക്കുന്ന തിമില. അതിൻെറ മറെറാത പതിപ്പാണ് മദ്ദളം. ഇവയെല്ലാം ദേവവാദ്യത്തിൽ പെടുന്നു. അസുരവാദ്യമെന്ന് സങ്കല്പിക്കുന്ന ചെണ്ടയുടെ വലന്തല ദേവ വാദ്യമാണെന്നതും നാം ഓക്ണെം. കേരളത്തിൽ ആവിഷ<sup>്</sup>ക്ല തങ്ങളായ ഇത്തരം വാദ്യവിശേഷങ്ങാം മററു രൂപം പ്രാപിപ്പ് ഇതരസംസ്ഥാനങ്ങളിൽ കാണാൻ കഴിയും. ദേവൻെറ നിത്യ പൂജയിൽ സോ്പാനത്തിന്നടുത്തു് ഇത്തരം വാദ്യവിശേഷങ്ങ⊙ ദേവദർശനാനഭ്രതിയുടെ മാററ് കൂട്ടന്നു. പടഹം, ഭേരി തുടങ്ങി യ രണവാദ്യങ്ങളം ഇന്നും പല ക്ഷേത്രങ്ങളിലും കാണാൻ കഴി യം. അവയുടെ വേറെ വേറെയും ഒന്നിച്ചുമുള്ള കലാരൂപങ്ങളം കലാശില്പങ്ങളം ഇന്നം വികസ്വരമായിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാ ണ്. ഇന്ത് പ്രചലിതമായ പഞ്ചവാദ്യ (ഇടക്ക, തിമില, മദ്ദ ളം, ശംഖ°, കൊമ്പ° തുടങ്ങിയവ)ത്തിൻെറ് ഇന്നത്തെ രൂപത്തി ന്ത് രണ്ടു നൂററാണ്ടുകളോളം തന്നെ പഴക്കമുണ്ടോ എന്ന്ത് സംശ യിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

#### ശംഖധചനിയുടെ രഹസ്യം

അനഷ്യാന വാദ്യഘോഷങ്ങളുടെ ആദിയിങ്കൽ ശംഖം മുഴക്കുക പതിവുണ്ടും. ശരിയായ ശംഖനാദം ഓങ്കാരധ്വനി തന്നെയാണ് എന്നു് പറയാം. ദീഘ്പ്രണവമായ ശംഖനാദം മുഴക്കുന്നത്ക്ക് മംഗളകരമാണത്രെ. പഴയകാലത്ത്ര രണവാദ്യവും കൂടിയായിരുന്നു ശംഖം. ശബ്ദത്തിന്റെ അഥവാ സ്വന്ദനങ്ങളുടെ, ഊർജ്ജചലനങ്ങളുടെ പശ്ചാത്തലമായ ആകാശത്തെയാണ് ശംഖം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത്ര്. ശം എന്നാൽ മംഗളമെ ന്നും ഖം എന്നാൽ ആകാശമെന്നും ഉള്ള അത്ഥമെടുത്താൽ ഇത്ര് വെളിവാകം. ശംഖനാദം അങ്ങിനെ എല്ലാ ശബ്ദസ്വന്ദനങ്ങളുടെയും ആദിമരൂപമായ പ്രണവധ്വനിയുടെ സദ്ദൃശമാണ്ട്. ക്ഷേ ത്രവാദ്യങ്ങരം ഇങ്ങിനെയാണ് രൂപംകൊണ്ടത്ര്.

## ഉത°സവരൂപം തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൽ

ഈ വക വാദ്യവിശേഷങ്ങളെ തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ ഉത്സവ പടലമായ 9–ാം പടലത്തിൽ 115–ാം ശ്ലോകത്തിൽ ഇങ്ങിനെ കൊടുത്തിരിക്കുന്നു.

> ശംഖപ്രേംഖച്ചടല പടഹോത്താള താളോരു ഭേരീ രംഗച്ഛ്യം ഗോഡ്സുമരഡമരു ദ്വീപ്രവീണാ പ്രവീണാഃ

> > 135

ഡക്കാഡുക്കാ വിരളമുരളീ കമ്മലാശ്ചാഭിയായുഃ സ്ഫായദ്വീപാസ്തമിഹമഹി (ത)ദ്ദാമഹേളാ മഹേളാഃ

[അത്ഥം:-ശംഖധ്വനിയോടുകൂടി ശബ്ദിച്ചിരിക്കുന്ന നല്ല പെരുമ്പറയോടും നല്ല ശബ്ദമായിരിക്കുന്ന ചേങ്കല, കൈമണി ഇവറോടും നല്ലതായി വലുതായിരിക്കുന്ന ചെണ്ടകളോടും [ഭേ രിയെയാണ് ഇവിടെ ചെണ്ടയെന്ന് പറഞ്ഞതെന്ന് ശ്രദ്ധിക്കു ക]കൊമ്പ് കഴൽ ഇവറോടും ശബ്ദിച്ചിരിക്കുന്ന തിമില(ഡമര) കടുത്രടി(ഡമര്യ) ഇവറോടും വീണാശബ്ദത്തോടും കൂടി ഇരിക്കുന്ന സ്വത്തായിരിക്കുന്ന വാദ്യക്കാരും എടക്കയും (ഡക്കാ) മദ്ദ ളവും (ഡക്കാ) നല്ല ശബ്ദമുള്ള മുരളികളും ശബ്ദിപ്പിക്കുന്നേട്ട ത്ത്ര് സമർത്ഥരായ വാദ്യക്കാരും ശോഭിച്ചിരിക്കുന്ന ദീപത്തെ എടുത്തുകൊണ്ട് നല്ല മുത്തുമാലകളെക്കൊണ്ടലങ്കരിച്ചു ഇരിക്കുന്ന സ്ത്രീകളും ദേവൻറെ മുമ്പിൽ നടക്കണം.

ഈ ശ്ലോകം പ്രസിദ്ധനായ ഉദണ്ഡശാസ്ത്രികഠ തൻെ സൂപ്പത്തായ തന്ത്രസമുച്ചയകർത്താവിനെക്കൊണ്ട് സമുച്ചയ ത്തിൽ ചേർത്തതായ ശ്ലോകമാണെന്നു് പണ്ഡിതാഭിപ്രായമു ണ്ട്. അതിന്നു് തൊട്ടതാഴെ തന്ത്രസമുച്ചയകർത്താവിൻെറ യായ ലളിതകോമളമായ ഒരു ശ്ലോകവും ഉണ്ട് (ഗ്ലോകം 116)

> പഞ്ചവാദ്യ വരവാദനാവിധാ ചുഞ്ചവോ ഽസ്യ പുരതപ്രയാന്ത്വിഹ ഛത്രചാമര വിധരിണോ ഽഭിതഃ പ്പഷ്ഠതോജയജയാദിവാദിനഃ

[അത്ഥം:— ഇവിടെ ദേവൻെറ മുമ്പിൽ ശംഖഭേര്യാദി പഞ്ച വാദ്യക്കാൽ മുമ്പെ നടക്കണം. ചുററും കട ആൽവട്ടം വെഞ്ചാ മരം ഇവറെറ എടുത്തവരും പുറകിൽ ജയ ജയ എന്നു പറഞ്ഞി രിക്കുന്ന ജനങ്ങളും നടക്കണം]

പൊതുവിൽ ഇന്നത്തെ രീതിയിലുള്ള ദേവൻെറ ആറാ ട്ടെഴുന്നെള്ളത്തിൻെറ ആററാണ്ടുകയക്ക് മുമ്പുള്ള രൂപമാണിത്ര്. എല്ലാതരം സംഗീത ഉപകരണങ്ങളും വാദ്യഘോഷങ്ങളും താള ത്തിനൊപ്പിച്ച് കൊട്ടിച്ച് ആഘോഷമായിട്ടാണ് ഈ എഴ ന്നെള്ളത്ത്. അത്തരം വാദ്യവിശേഷങ്ങയ ഇവിടെ കേരള ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ വളരെയധികം വളർച്ചപ്രാപിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇത്ര യം വിദ്യമായി ചെണ്ട, മദ്ദളവാദ്യങ്ങയ മററു സംസ്ഥാനങ്ങ ളിൽ പ്രയോഗിക്കമോ എന്ന് സംശയമാണ്. ഒരു പക്ഷെ സംഗീതത്തേക്കായ അധികം ഇവിടെ വാദ്യത്തിന്ന് മുൻതുക്ക മുണ്ടായിരുന്നില്ലേ എന്നു് കൂടി സംശയിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഇന്നും ഈ സുന്ദര കലാരൂപങ്ങഠം കേരളത്തിന്റെ അതിർത്തി വിട്ടം ബഹുജന ശ്രദ്ധയാജ്ജിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ.

## വൃന°ദവാദ്യങ്ങൾ–എലത്താളത്തിൻെറ്റുപാധാനും

ഇവയെല്ലാം ചേർന്നുള്ള വൃന്ദവാദ്യത്തിന്റെ ഉത്തമോ ദാഹരണമാണം' ഇന്നത്തെ പഞ്ചവാദ്യം. പഞ്ചാരി, പാണ്ടി മേളങ്ങരം മധ്യകേരളത്തിലെ ഉത്സവ ഘോഷയാത്രകരംക്ക് ഉഗ്രനായ മേളക്കൊഴുപ്പ് ഉണ്ടാക്കുന്നു. കൊമ്പ് പഴയ രീതി യിലുള്ള കാഹളം തന്നെ. കുറുംകുഴല' എന്ന വാദ്യം സംഗീതമാ ലപിക്കുന്നു. അതിനു് നാഗസ്വരത്തിന്റെ കുഴലിനോളം സം ഗീത പ്രാധാന്യം ഉണ്ടാകുന്നില്ലയെന്നതു് കേരളത്തിൻെറ പ്ര ത്യേകതയായി പരിഗണിക്കാം. ചെണ്ടയെപ്പററി പറയകയാ ണെങ്കിൽ ഇതു കേരളത്തിൻെറ സാവ്വത്രികമായ വാദ്യമായിത്ത ന്നെ പരിഗണിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഈ എല്ലാ വാദ്യത്തിൻെറ താളലയങ്ങഠംക്ക° ഒരു മുഴക്കം കൊടുക്കുന്ന ഇലത്താളത്തേയും ചേങ്ങലയേയും ഇവിടെ അവഗണിക്കരുത്ര്. വാദ്യത്തിൻെറ ആധാത്മിക മർമ്മമാണ് ഈ സാധനം. മേൽപറഞ്ഞ വാദ്യ ത്തിന്മേലുള്ള ഒരടി ശബൂശാസ്ത്രത്തിലെ ഒരു ബിന്ദവായി കണ ക്കാക്കാമെങ്കിൽ അതിനെ നാദമാക്കി നീട്ടി നിശ്ശബ്ദതയിൽ ലയിപ്പിക്കുന്നതു ഇലത്താളമത്രെ. മണിനാദത്തിൻെറ നാദ തോട്ട് സാദൃശ്യം വഹിക്കുന്ന ഒന്നാണിതും. വലിയ മണിയുടെ നാദമാണെങ്കിൽ അതു് നീണ്ട്നീണ്ട്പോകുന്ന പ്രുത പ്രണവം തന്നെയാണ്°. ഒരു ഹ്രസ്വ പ്രണവത്തിന്റെ നാദം തന്നെയാ ണം° ഓരോ താളത്തിൻെറയും അവസാനം ഈ ഇലത്താളം കൊ ടുക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അഞ്ങിനെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന ഓരോ മേളപ്രപഞ്ചവും ഓ രോ ഘട്ടം കഴിയുമ്പോഴം മന്ത്രത്തിന്റെ സങ്കീർണ്ണമായ ബീജാ ക്ഷരം അവസാനം അനുസ്ഥാരത്തോടുകൂടി നാദത്തിലും അവ സാനം നിശ്ശബ്ദമായ പരബ്രഹ്മത്തിലും ലയിക്കുന്നതിൻെറ ത്ര പസാദൃശ്യം വഹിക്കുന്നത് ഇവിടെ നമുക്ക് വ്യക്തമായി കാണാൻ സ**ാ**ധിക്കും.

#### പാണിയുടെ രഹസ്യം

കേരളത്തിൽ മാത്രമായി വളന്ന മറെറാത വാദ്യഘോഷ ശാഖയാണ് പാണി എന്നത്ര്. തികച്ചം മത്രാനുഷ്ഠാനപരമാ യ ഈ വാദ്യഘോഷം ഉത്സവബലി, ശ്രീഭ്രതബലി തുട

ങ്ങിയ ഉയർന്ന താന്ത്രിക ക്രിയകളടെ അനുപേക്ഷണീയമായ ഒരു ഭാഗമാണ്. ത, ത്തോം, എന്നാണ് ഈ പാണിയുടെ ഉള്ളട ക്കത്തിൻെറ പൊരുയം. ഇതിൻെറ ഇടയിൽ വിവിധ നാദപ്ര പഞ്ചങ്ങഠം മന്ത്രശാസ്ത്രാനുസാരേണ സൃഷ്ടിക്കുന്ന ഈ പാണി കേ ട്ടാൽ ഒരു കലാരൂപമാണെന്നേ തോന്നുകയില്ല. ബലിദേവത കളെ ആഹ്വാനം ചെയ്യാനാണ് ഇതു സാധാരണ കൊട്ടക. ഭൌമദിവ്യാന്തരീക്ഷങ്ങളിൽ ഉള്ള ഈ ദേവതക≎ വാസ്തവ ത്തിൽ ഭൌതിക ശരീരം ധരിച്ചവരല്ല. ശബ്ദസ്പന്ദനങ്ങളുടെ ദേ ഹംമാത്രം ഉള്ളവരാണെന്നോക്മുമ്പോയ പാണിയുടെതത്വം തത്തോം എന്ന<sup>ം</sup> തിമിലയിലം മററും ഉണ്ടാ വ്യക<sup>്</sup>തമാകം. ക്കുന്ന ഈ സ്വരങ്ങളുടെ യഥാർത്ഥരൂപം തത്വം എന്നാണെന്നും അതു തതാമസിവാകൃത്തിലെ തതാംതന്നെയാണെന്നും പറ ഞ്ഞൂവരാറുണ്ട<sup>ം</sup>. അത്മാത്രമല്ല അതിലും ആഴത്തിൽ നാം തത്വത്തെ കാണേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. തൽ + ത്വം + അസി എന്നാ ണല്ലോ ആ മഹാവാക്യം. അതു്—(പരമാത്മാവ്) നീ (ജീ വാത<sup>ം</sup>മാവ<sup>ം</sup>) ആകുന്ന എന്നാണല്ലോ അതിന്റെ സാമാന്യാ ത്ഥം പരമാത്മാവും അതിൻെറ പ്രതിഭാസമായ ജീവാത്താ വം തമ്മിലുള്ള ബന്ധവാക്യമാണ<sup>ം</sup> അസി എന്നപദം. അ തായതു് പരമാത്മാവിൽനിന്ന് ജീവാത്മാവിലേക്കം തിരി ച്ച് പരമാത്മാവിലേക്കം ഒരു ഗതിവിഗതിയാണിതു്. പര മാതമാവിൽനിന്നും ജീവാത്മാവിലേക്കും തിരിച്ച് പരമാത് മാവിലേക്കം അതായത്ര് വൃഷ്ടിയിൽനിന്ന് സ്മഷ്ടിയിലേ ക്കും തിരികെ വൃഷ<sup>്</sup>ടിയിലേക്കും ഉള്ള ഈ താളലയത്തോടെ യുള്ള ഈ നൃത്തംതന്നെയാണ് നടരാജനൃത്തം. സോഹം എന്ന പരമമായ വാക്യമാണതിലൂടെ ഉന്മീലിതമാകുന്നതു്. സഃഎ ന്നാൽ അവൻ—അതായതു' അതു'. ത്വം എന്ന നീ എന്നതി ൻെറ സ്ഥാനത്തു<sup>°</sup> ജീവാത<sup>•</sup>മാ എന്ന അഹംപദത്തെ ചേത്താൽ തത്വമെന്നത് സോഹം പദമായി മാറുന്നു. ത്വം എന്നത് ഗ്രത പറയുമ്പോഴം അഹമെന്നത്ര<sup>ം</sup> ആ ഗുരുവാക്യത്തെ നവൻ മനനംചെയ്യുമ്പോഴം ഉള്ള പ്രയോഗമാണ°. രണ്ടും കുറിക്കുന്നതു് നമ്മുടെ പരിമിതപ്പെടുത്തിയ അതാണ് ഞ്ചബോധത്തെത്തന്നെയാണ<sup>ം</sup>. ഇവിടെ വ്യ ഷ്ടിയായി പരിണമിക്കുന്നതു്. ഹംസ എന്നും സോഹം എന്നമുള്ള ഈ മഹാമന്ത്രം ഓങ്കാരമെന്ന പ്രണവത്തിൽനിന്നും ഉൽഭൂതമാണെന്നും നാം കണ്ടുവല്ലോ. [സോഹം എന്ന പദ ത്തിൽനിന്നും വ്യഞ്ജനങ്ങളെ എടുത്തു മാററിയാൽ ഓം അവശേ അതാണ് പരബ്രഹ്മ വാചകം] അതിന്തണ്ടാകുന്ന ആദിസ്പന്ദനങ്ങരം പ്രപഞ്ചത്തിന്റെഗചാസോച്ഛചാസകത്താണ്

അതുയുഗങ്ങളായും പ്രളയകാലമായും ദക്ഷിണോത്തരായണ ങ്ങളായും ശുക്ല കൃഷ്ണപക്ഷങ്ങളായും ദിനരാത്രങ്ങളായും എല്ലാ ജീവികളുടെ ഉഛവാസനിശവാസങ്ങളായും പ്രകടീകൃതങ്ങളാക ന്നു. ഇതാണ് താളത്തിന്റെ സവരൂപം. ഈ ആദിമസ്പന്ദന ങ്ങളിൽനിന്നാകുന്നു അകാരാദി അമ്പത്തൊന്നാക്ഷരാളിയും അ ക്ഷരമാലയും അവയുടെ വിവിധ സങ്കലനങ്ങളാകുന്ന മന്ത്രങ്ങളും ബീജാക്ഷരങ്ങളം ഉത്ഭവിച്ചതും. പാണി കൊട്ടുന്നതിൻെറ ആ ദ്യം ഓങ്കാരനാദം ശംഖിൽനിന്നം പുറപ്പെടുവിക്കുന്നു. അതി നെത്തുടന്ത് ത തചം എന്ത് രണ്ടു നാദങ്ങ⊙ വീക്കൻ ചെണ്ടയി ലോ തിമിലയിലോ പുറപ്പെടുവിക്കുന്നു. ഇതു പ്രണവത്തിൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ച ഹംസമെന്ന ആദിമസ്പന്ദനമായ അജപാമന്ത്ര മാണ'. ഈ അജപാ മന്ത്രത്തെ എല്ലാ ജീവികളം ജപിച്ചുകൊ ണ്ടേയിരിക്കുന്നു. പക്ഷെ ആ ജപത്തെപ്പററി നാം ബോധവാ ബോധവാന്മാരാകമ്പോ⊙ നമ്മിൽ ആത്മീയമായ സ്ഫുരണമുണ്ടാകമെന്നതു അദ്ധ്യാത്മിക തത്വമത്രെ. ഇടവിട്ട ള്ള ഈ തത്വത്തിന്നിടയിൽ ഒരു നാദപ്രപഞ്ചമുത്ഭവിക്കുകയും ആയതു<sup>o</sup> ചേങ്ങലയുടെ പ്രണവനാദത്തോടെ ശൂന്യതയാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഏതാണ്ട് ഇതാണ് പാ ണിയുടെ നാദശില്പം. മന്ത്രശാസ്ത്രത്തോട്ട് സമാന്തരമായി പോ കുന്ന ഇത്തരം ഒരു നാദശില്പത്തിൻെറ സൃഷ്ടിയും താന്ത്രികക മ്മങ്ങളോടുകൂടി അതിൻെറ അവിഛേദ്യബന്ധവ<mark>ം കേ</mark>രളത്തിൽ ഈ വാദ്യവിദ്യ എത്രമാത്രം ഔന്നത്യങ്ങളിലേക്ക് ഉയന്നിട്ടണ്ട് എന്നതിൻെറ മഹനീയോദാഹരണമാണ്.

വേദജ്ഞന്മാരായം സാധകന്മാരായുമുള്ള ബ്രാഹ്മണരായിരിക്കണമല്ലോ ഉയന്ന് താന്ത്രികക്രിയ നടത്തുന്ന പുരോഹിത ന്മാർ. ഈ നാദത്തിൻെറ പൌരോഹിത്യംവഹിക്കുന്ന പാണിക്കാരും അതിലെ മുഖ്യ വാദ്യവും പുരോഹിത വേഷധാരികരം ആകണമെന്നതു് നിർബ്ബന്ധമാണ്. നററുടുത്തു ഉത്തരീയമിട്ടു് തന്നെയാണ് പാണി വാദ്യക്കാർ ഉത്സവാവസരങ്ങളിൽ പ്രത്യ ക്ഷപ്പെടാറുള്ളത്ല്. ഒരോ മുഖ്യ വാദ്യത്തിനും ഉപനയനാദി സംസ്ഥാരക്രിയകരം വേണമെന്ന് തന്ദ്രശാസ്ത്രം അന്ദശാസിക്കുന്നു. മുദംഗോപനയനം എന്ന ഒരു ക്രിയ തന്നെയുണ്ട്. അങ്ങിനെ പുരോഹിതൻ മാത്രമല്ല വാദ്യവും പ്രണവമന്ത്രധാനികരം മുഴക്കുന്ന ഉയന്ന സാധകനായ ബ്രാഹ്മണൻേറ നിലയവലംബിക്കുന്നു. ഇന്ന ഈ വാദ്യശാഖ വെറ്റം അനുഷ്യാനക്രിയയാകകൊണ്ടു് നാശോന്മുഖമായിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാണെന്നും സംസ്ഥാര പ്രേമി

കളും ഭക്തജനങ്ങളുമായവരുടെ ദൃഷ്ടി പതിയന്നില്ലെങ്കിൽ അതു നമ്മുടെ ക്ഷേത്രജീവിതത്തിൽനിന്നു് തുടച്ചുമാററപ്പെടുമെന്നുമുള്ള പ്രതിസന്ധിയെ നാം മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ട്.

## സംഗീതത്തിൻെ ആദ്ധ്യാത°മിക പ്രോതസ°സ്

ഭാരതിയ സംഗീതത്തിനും ആദ്ധ്യാത്മികതക്കും തമ്മിൽ സുവ്യക്തമായ ബന്ധമുണ്ട് എന്ന് ഉറപ്പിക്കുവാൻ സംഗീതത്തി **ൻെ മൌലികസ്വരങ്ങളായ** സ രി ഗ്മ പ ധ നി എന്ന സപ്ല സ്വരങ്ങളെ പരിശോധിച്ചാൽ മതി.ഇവ ക്രമത്തിൽ മൂലാധാരാ ദി **ആറു ആധാ**ര ചക്രങ്ങളിൽനിന്ന<sup>്</sup> ഉത്ഭവിയ്ക്കുന്നതാണെന്നുംഅ വസാനത്തെ നീ എന്ന High pi**t**ch സ്വരം സഹസ്രാര സംബ ന്ധിയുമാണെന്നും കാണാൻ കഴിയും. ഭേരീനാദം മുതൽ വേണ നാദംവരെയുള്ള യോഗീശ്വര ശ്രവണങ്ങാക്കു° മാത്രം ശ്രാവ്യ മായ ദിവ്യ നാദങ്ങളോട്ം് അന്യാദൃശമായ സാദൃശ്യം ഇവ വഹി ക്കുന്നുണ്ടും".വളരെയധികം ഗവേഷണാർഹമായ ഒരു വിഷയമാ ണിത്ര്. വിസ്താരഭയത്താൽ ഈ ഭാഗമിവിടെ തൊട്ടപോവു കയേചെയ്യുന്നുള്ള. ഇതിൻെറ സങ്കലനക്രിയക∞ ആകുന്ന രാഗങ്ങാം അങ്ങിനെ കണ്ഡലിനീനാദങ്ങാംതന്നെയാകുന്നു. ഈ സുഷൂമ്മായും ഇഡാപിംഗളാനാഡികളും ഉരംക്കൊള്ളന്ന മേത്രദ ണ്ഡംതന്നെയാണം' വീണാദണ്ഡമെന്നപേരിൽ അറിയപ്പെട ന്നതു്. സരചസതീദേവി ധരിച്ചിരിക്കുന്നവീണ ഇതാണ് എന്നതത്രെ തന്ത്രശാസ്ത്രതവം. അങ്ങിനെ നൃത്ത, വാദ്യ, സം ഗീതാത്മകങ്ങളാകുന്ന ലളിതകലക⊙ ഇവിടെ ദേവസ്വേണ്ടി അർപ്പണംചെയ്യമ്പോ⊙ ആ കലാവിദ്യക⊙ അവയടെ പാര മൃത്തിലേക്കിവിടെ ഉയന്ത് കിട്ടുകയാണ്.

## സാഹിത്യകല ക്ഷേത്രത്തിൽ

സാഹിത്യകലയും ഇവിടെ പ്രസക്തമാണ്. ക്ഷേത്ര അളിലെ ദേവന്മാരെ ചുററിപ്പററി എത്രയ്യെ സ്തോത്രതല്ലജ് അളാണ് ഉണ്ടായിട്ടുള്ളത്. തമിഴ്നാട്ടിൽ സഹസ്രാബ്ദ അടാക്ക് മമ്പ് ആവിഷ്കൃതങ്ങളായ തേവാരകൃതികരം ഉദാ ത്തഭക്തിയുടെയും വേദാന്തവിജ്ഞാനത്തിന്റെയും ഭണ്ഡാഗാര അളാണ്. നമ്മുടെ ശങ്കരാചാര്യകൃതികളം, നാരായണീയവും അങ്ങിനെ ഒട്ടനേകം ഭാഷാകൃതികളം എടുത്തുനോക്കിയാൽ ക്ഷേത്രം സാഹിത്യവുമായി എത്രയധികം ബന്ധപ്പെടുന്നുവെന്ന് മനസ്സിലാക്കാവുന്നതാണ്. കേരളത്തിൽ പുരാണപാരായണത്തിന് പ്രത്യേകം തസ്തികകരം ഉണ്ടായിരുന്നു. ഭാരത

പട്ടേരിയുടെ കത്തവ്യം ഭാരതം പാരായണംചെയ്യുകയും കഥ പ റഞ്ഞുകേരംപ്പിക്കുകയുമായിരുന്നു.

ചാക്യാർക്കത്ത്∙ ഓട്ടൻതുള്ളൽ, പാഠകം മുതൽ ഇന്ന ത്തെ കഥാപ്രസംഗംവരെ ക്ഷേത്രകലക∞ വികാസം പ്രാപി ച്ചിട്ടുണ്ട്. കഥാപ്രസംഗത്തിൻെറ പൂവ്വ്രൂപമായ ഹരികഥാ കാലക്ഷേപമാണിവിടെ സൂചിപ്പിച്ചത്ര് എന്നും ഇന്നത്തെ പാശ്ചാത്യരാഷ്ട്രീയ അതിപ്രസരമുള്ള കഥാപ്രസംഗമല്ല എന്നും ഇവിടെ പറയട്ടെ. സാഹിത്യത്തിൻെറ ഒരു പ്രധാനശാഖയാ ണല്ലോ നാടകാഭിനയം. കൂടിയാട്ടം എന്ന സംസ്കൃതനാടകാ ഭിനയം ഇവിടെ കേരളത്തിലുള്ള രീതിയിൽത്തന്നെയായിൽ പൌരാണിക ഭാരതത്തിൽ അവതരിപ്പിച്ചിരുന്നതുഎന്ന് അത്തരം സംസ്കൃത നാടകങ്ങളി അഭിജ്ഞന്മാർ പറയുന്നു. ലെ വിദ്ദഷകനെ മാത്രം അടത്തിയെടുത്താൽ അതു ചാക്യാർ കൂത്തായി. ഇന്നും കൂത്തു് എന്ന പുരാണകഥാപ്രസംഗം അമ്പ ലത്തിലെ ഒരു പ്രധാന അനുഷ്യാന കലയാണ്. ക്ഷേത്രങ്ങളി ലും തത്തുല്യ അദ്ധ്യാത്മിക പ്രാധാന്യമുള്ളയിടത്തും മാത്രമെ കൂത്ത നടത്തുവാൻ പാടുള്ളവെന്നതായിരുന്നു ഇതിൻെറ അലി ഖിത നിയമം. ഇതിൽ ഉപയോഗിക്കുന്ന വാദ്യം മിഴാവ് ആണ്. ഈ മിഴാവിനും ഉപനയനാദി സംസ്ഥാരങ്ങ⊙ വേണ മെന്ന് നിർബ്ബന്ധമാണ്. മാത്രമല്ല കൂത്തമ്പലമെന്ന ഒരു നാ ടൃമണ്ഡപം മഹാ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പ്രാകാരത്തിനകത്തുതന്നെ നിമ്മിക്കാറുണ്ടായിരുന്നു. താഴികക്കുടം മുതൽ പാദുക ജഗതിവ രെയുള്ള ക്ഷേത്ര ശില്പ സങ്കേതങ്ങരം ഇതിൻെറ നിമ്മാണത്തി ന്ത് വേണ്ടിവരുന്നുവെന്നതു ഈ കലാശില്പത്തിന്റെ ആദ്ധ്യാത്മി കതയെ സൂചിപ്പിക്കുന്നണ്ട<sup>ം</sup>.

### ചിത്രകല ക്ഷേത്രത്തിൽ

ദൃശ്യകലകളിൽ സുപ്രധാനമായ ഒന്നാണല്ലോ ചിത്രമെ ഴുത്ത്. കേരളത്തിലെ ക്ഷേത്രച്ചുമരുകളിലും മേൽള്ളരകളിലും അതിമനോഹരമായ രീതിയിൽ ആലേഖനം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള Mural Paintings ഒരു പ്രധാന പാഠ്യവിഷയം തന്നെയാണ്. ഇതേ സംഗതി നമ്മുടെ കളമെഴുത്തുപാട്ടിലും വരുന്നുണ്ട്. ഭദ്രകാളി, അയ്യപ്പൻ, വേട്ടേക്കരൻ തുടങ്ങിയ ദേവീ ദേവന്മാരുടെ വണ്ണോജ്ജാലങ്ങളായ ചിത്രങ്ങയ ചുവപ്പ്, കറുപ്പ്, വെള്ള തുടങ്ങിയ പൊടികയ മാത്രമുപയോഗിച്ചു വരച്ച് അവയെ വിധി

പ്രകാരം ആരാധിച്ച് ഉദ്വസിച്ച് അവയെ നത്തനവിധിപ്രകാരം മാച്ചുകളഞ്ഞു പ്രസാദവിതരണം ചെയ്യുന്ന രീതിയാണതിനു ഉളത്ര്. ഒരൊററ കമ്പിയുള്ള ഒരു വീണയുടെ സഹായത്തോടെ തോററംപാട്ടുകരം എന്ന ദേവീ ദേവ കഥാഭാഗങ്ങരം ഇവിടെ പാടുന്നു. ദാരികവധമാണ് ഏറെക്കുറെ കഥാഭാഗങ്ങരം. ഇതേ ദാരികവധത്തെ അനുസൂരിപ്പിക്കുന്ന മുടിയേററ് എന്ന നാടകാ ഭിനയവും ഇവിടെ നടത്തിവരുന്നതും ഇത്തരുണത്തിൽ അനസൂരിക്കട്ടെ. ഭദ്രകാളിക്ഷേത്രങ്ങളിൽ തെക്കൻ ദിക്കുകളിൽ നടത്തിവരുന്ന അനുഷ്യാനങ്ങളിൽ പ്രധാനമായ ഒന്ന് പടയണി എന്ന നാടൻ കലയാണ്.

#### ശിൽപകലകൾ നിറഞ്ഞ ക°ഷേത്രഭാഗങ്ങൾ

ശില്ലശാസ്ത്രം കലയോ ശാസ്ത്രമോ എന്ന**്** തിട്ടപ്പെടു കണക്കൊപ്പിച്ച് നിമ്മിച്ച പ്രാ ത്താൻ സാധിക്കുന്ന ഒന്നല്ല. സാദത്തിലും നമസ്കാരമണ്ഡപത്തിലും മറ്റും കൊത്തിവെച്ച വിഗ്രഹങ്ങളം രാമായണാദി കഥാഭാഗങ്ങളം നവഗ്രഹങ്ങളടെ യം രാശിചക്രങളടെയം അംഷംഗ്ടദിക്പാല്സമാ രുടെയും അഷ്ടദിഗ്ഗജങ്ങളടെയും മററും ചിത്രങ്ങ≎ം അതീവ ഭാവാതമക്ങാളം ഏതൊരു കലാപ്രേമിയേ യും ആനന്ദമഗ്നനാക്കുന്നതുമാണ്. ഇത്തരം കൊത്തുപണിക ളാൽ അലകൃതമായിരിക്കും ജനലുകളും വാതിലുകളും. അവ യെപ്പററി വിശദവിവരങ്ങ⊙ ശില്പശാ്സ്രത്തിൽ ഉണ്ട്്. അവ കൊത്തിയെടുക്കുന്ന ആശാരിമാർ ഇന്ത് വിരളമായി വരുകയാ ണ്. കേരളത്തേക്കാരം ഈ ഒരു ശില്പശാഖ ഭാരതത്തിന്റെറ ഇതര സംസ്ഥാനങ്ങളിൽ വളന്ന<sup>ം</sup> വികസിച്ചിട്ടുള്ളതായി കാ ണാം. രാമേശചരത്തേയും മധുരയിലേയും മററും ഗോപുരശില്പ ങ്ങളം ആയിരങ്കാൽ മണ്ഡപങ്ങളം ഇതിന്നും ഉത്തമോദാഹരണ ങ്ങളത്തെ.

### പാചകകലയുടെ വികാ*ബ*ം

എനിയം എത്രഎത്ര കലാപരമായ രൂപങ്ങാം ക്ഷേത്ര ങ്ങളിൽനിന്നും ഉരുത്തിരിഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ഇന്നും വികാസം പ്രാ പിച്ചിരിക്കുന്ന പാചകകലയുടെ ആരംഭം ക്ഷേത്രമായിരിക്ക ണം. അമ്പലപ്പുഴ പാൽപായസം, കൊട്ടാരക്കര അപ്പം തുട ങ്ങിയ അനന്യസാധാരണങ്ങളായ പാചകകലാശില്പങ്ങാം ദേ വന്നുള്ള നിവേദ്യസമർപ്പണത്തിന്നായി മനുഷ്യൻ പ്രയത്നിക്കു മ്പോരം വളരെയധികം പരിപകചതയും പരിപൂർണ്ണതയും പ്രാ പിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് കാണാൻകഴിയും. ഇന്നും നല്ല പാചകവിദ ഗ്ദ്ധരെ കിട്ടുന്നതു് ബ്രാഹ്മണസമുദായത്തിൽ നിന്നാണെന്ന സത്യം ഈ കലാവിദ്യയും ക്ഷേത്രാചാരങ്ങളും തമ്മിലുണ്ടായി രുന്ന ദൃഢമായ ബന്ധത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു.

ദൃശ്യകലകളമായി ബന്ധപ്പെട്ട ഒന്നാണ് ആനയം ആ ഇഞ്ടിനെ നോക്കിയാൽ എണ്ണമററ കലാവി നച്ചമയങ്ങളം. ദ്യക⊙ ക്ഷേത്രത്തോടനുബന്ധിച്ച° വളനുവന്നതായി കാണാം. പൌരാണികഭാരതത്തിൽ ക്ഷേത്രങ്ങളായിരുന്നു സാഹിത്യസ മ്മേളനകേന്ദ്രങ്ങയ∙ പതിനെട്ടരക്കവികളടെ അരങ്ങായ തളി ക്ഷേത്രവും സഹസ്രാബ്ദങ്ങാംക്ക് മുമ്പ് തമിഴ്സംഗം നട ന്നിരുന്ന മധുരമീനാക്ഷിക്ഷേത്രവും ഇവിടെ അനസ്മരിക്കേ ചുരുക്കത്തിൽ ജനജീവിതം മുഴുവനായും ഭാരതീ ണ്ടവയാണ് . യ സംസ്കാരകേന്ദ്രത്തിന് ചുററുമായി [ഭമണംചെയ്തിരുന്നു വെന്നും ഈ സംസ്കാരകേന്ദ്രം ക്ഷേത്രമായിതീരുമ്പോ≎ ഭര ണാധികാരികളം കലാകാരന്മാരും ശാസ്ത്രവിദദ്ധരും ക്ഷേത്ര ത്തെ ചുററിപ്പററി അവരവരുടെ ശാഖകള്ടെ വികാസം സാ ധിക്കുകയുമാണ<sup>്</sup> ഉണ്ടായതു<sup>ം</sup>. ഇന്നും ആ നില തുടന്നുവരുന്നു വെന്നം′ ഉള്ളതും പുതിയ കലാത്രപങ്ങ⊙ ഇടക്കിടെ അവതരി ക്കുന്നുവെന്നതും ശുഭോദക്കമായ കാര്യമാണിവിടെ. സുരക്ഷിതമായാൽ കലയും ശാസ്ത്രവും ഭാരതീയ പാരമ്പര്യ ത്തിൽ ലോകത്തെ വിസ്മയിപ്പിക്കമാറ് ഇ വി ടെ തഴച്ച് വളരുകതന്നെ ചെയ്യം,



# പ്രതിഷ് 0

**്രോഡ്** ത്രത്തിലെ പ്രതിഷ്ഠാവിധി വളരെഅധികം സങ്കീണ്ണ് ങ്ങളായ അനേകം ക്രിയകഠം കൂടിച്ചേർന്നതാണ്. തന്ത്രസമ ച്ചയം എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിലെ 12 പടലങ്ങളുള്ളതിൽ 1 മുതൽ 6വരെ യുള്ള പടലങ്ങളിൽ—ഏതാണ്ട് പകതി ഗ്രന്ഥത്തോളംതന്നെ— പ്രതിഷ്ഠാകർമ്മങ്ങളുടെ പ്രതിപാദനം തന്നെയാണ്ം.

ആദ്യമായി ഭൂപരിഗ്രഹം എന്ന ക്രിയയിലൂടെ ക്ഷേത്ര നിർമ്മാണത്തിന്നനുയോജ്യമായ ഭൂമി തന്ത്രി ഏറുവാങ്ങുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്ല്. അതിൻെറ വാസ്തവിൻെറ യുക്തമായ സ്ഥാനം നിശ്ചയിച്ച് പ്രതിഷ്ഠവരുന്ന സ്ഥാനംകണ്ട് തൽ സ്ഥാനത്ത് ഒരായ താഴ്ചയോളം ഒരു കഴികഴിച്ച് നിശ്ചിത മുഹൂർത്തത്തിൽ തന്ത്രി ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠ നടത്തുകയാണ് പിന്നീട്ട് ചെയ്യുന്നത്ല്. അനന്തരം നിമ്മിയ്ക്കുവാൻ പോകന്ന പ്രാസാദം എന്ന പത്രനെ പ്രസവിയ്ക്കുവാനായി ആ ഭൂമിയിൽ ഒരു ഗർഭപാത്രസ്ഥാപനവും ചേയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അതിനശേ ഷം ബിംബനിർമ്മാണത്തിന്ന് ഏല്പിച്ച ശില്പിയുമായിപ്പോയി ഉചിതമായ ശിലയെ തന്ത്രിതന്നെ പരിഗ്രഹിച്ച് ശില്പിയ്ക്ക് കൊടുക്കേണ്ടതുണ്ട്.

ഇതോടുകൂടിത്തന്നെ മററു ശില്പികരംവന്ന് ക്ഷേത്രത്തി ഒൻറ പ്രാസാദനിമ്മാണം തുടങ്ങണം. പ്രാസാദനിമ്മാണവും ബിംബനിർമ്മാണവും കഴിഞ്ഞാൽ അവയെ തന്ത്രി ഏറെറടു ക്ഷന്നു. ബിംബപരിഗ്രഹമെന്ന ഈ ക്രിയയോടുകൂടി ആ ബിം ബത്തിനെ ശുദ്ധീകരിയ്ക്കുവാനുള്ള ദ്രവ്യങ്ങളടങ്ങിയ കലശമാടു വാനുള്ള ക്രിയചെയ്ത് ബിംബത്തെ ജലാശയത്തിൽ ആക്ഷന്ന ജലാധിവാസം എന്ന കർമ്മം നടത്തുന്നു. നിർമ്മിച്ച പ്രാസാദ ത്തിൻെറ ശുദ്ധിയ്ക്കായി രക്ഷോഘ്നഹോമവും വാസ്തുബലി, ഹോമാദികളം മൊത്തത്തിൽ യാഗരക്ഷണത്തിനായി അസ്ത്ര കലശപൂജയും നടത്തുന്നതോടുകൂടി പ്രാസാദം അഥവാ ശ്രീകോവിൽ മന്ത്രുകയായി തീരുന്നു. ജച ത്തിൽനിന്നും ഉദ്ധരി ച്ചബിംബത്തെ കലശശുദ്ധിവരുത്തി നേത്രോന്മീലനം ക്രിയ ചെയ്ത് ബിംബത്തെ തയ്യാറാക്കിയ ശയ്യയിൽ വയ്ക്കുന്നു. ഈ ശയ്യയ്ക്പേണ്ടി പ്രതൃകം മണ്ഡപസംസ്കാരങ്ങരം ചെയ്തി ഇതിന്നായുള്ള മുളയിടൽ കമ്മം നേരത്തെ ചെയ്ത് ആ മളപ്പാലികക∞ ശയ്യയ്ക്ക° പുററും വച്ചിരിയ്ക്കും. അഷ്ടമംഗല ഞ്ഞാകൊണ്ട് ശയ്യയ്ക്ക് ചുറും അലങ്കരിച്ചിരിയ്ക്കും. ധ്യാനാധിവാസമെന്ന മാനസിക പ്രക്രിയയിലൂടെ ബിംബ ചൈതന്യത്തെ സമാധിയിൽ വരെ എത്തിച്ച് വീണ്ടം ജാഗ്രദ വസ്ഥയിലേയ്ക്കെത്തിയ്ക്കുന്നു. അതോടുകൂടി നപുംസക ശിലയെ യും പീഠത്തെയും പ്രത്യേക കർമ്മങ്ങളാലും ഹോമങ്ങളാലും ശുദ്ധീകരിച്ച ശേഷമാണം' പ്രതിഷ്ഠ നടത്തുന്നതും'. ആദ്യമാ യി പ്രാസാദം അഥവാ ശ്രീകോവിൽ പ്രതിഷ'റിച്ചശേഷം നേ രത്തെ ഷഡാധാര പ്രതിഷാ ചെയ്തിടത്ത് നാളത്തെ സ്റർശിച്ച കൊണ്ടതന്നെ നപ്യസകശിചാസ്ഥാപനം ചെയ്ത് തദ്പരി പീഠത്തെ പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കുന്നു. പിന്നീട്ട് പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കാൻ പോ കുന്ന ബിംബത്തെ പരബ്രഹ്മസ്വരുപമാകുന്ന സമാധ്യാവസ്ഥ യിൽ നിന്ന് അഥവാ പരമാത്മ സ്ഥിതിയിൽനിന്ന് ജീവാ ത്മാവിൻെറ അവസ്ഥയിലേയ്ക്ക് സൃഷ്ടീകരിയ്ക്കുന്നതായ രീതി യിൽ ബിംബത്തിന<sup>്</sup> ആത്മശക്തി കൊടുക്കുന്ന ആവാഹനാദി അങ്ങിനെ സംസ്ഥാരം ചെയ്ത ബിംബ ക്രിയകയ നടക്കുന്നു. ത്തെ പിന്നീട് നിശ്ചയിച്ച മൂഹ്ഛർത്തസമയത്ത് പീഠത്തിൻെറ നാളത്തിൽ പ്രകൃതി പുരുഷ സംയോഗ പ്രതീകമായി വയ്ക്ക ന്നതാണ് സാക്ഷാൽ പ്രതിഷ്ഠാകർമ്മം. ഈ ബിംബനാളം പീഠഗർത്തത്തിലൂടെ വന്ന് നപ്പംസക ശിലയെ തൊട്ടിരിയ്ക്കും. പിന്നീട് അതിൻെ അതരാളത്തെ അഷ്ടബന്ധമിട്ടറപ്പിയ്ക്ക ന്നു. അതോടുകൂടി ബിംബവും പ്രാസാദവും എല്ലാംകൂടിചേന്ന്° ജിവനള്ള ഒരു ശരീരമായി തീരുന്നു. പിന്നെ നേരത്തെ പൂജി ച്ചുവെച്ചിരിയ°ക്കുന്ന കലശത്തിൽ നിറച്ചുവച്ച തന്ത്രിയടെ ംചെതനും ബിംബത്തിലേയ്യ° സംക്രിപ്പിയ്യവാൻ വേണ്ടി ആ കലശങ്ങാം മുഴവൻ ബിംബത്തിൽ അഭിഷേകം ചെയ്യുന്നു. പിന്നീട് 3 ദിവസത്തേയ്ക് നടയടയ്ക്കുകയും പരിവാര പ്രതി ഷ°ഠകയ നടത്തുകയും ചെയ്യുന്നു. ്പ്രതിഷ്ഠാ സമയത്ത് നട് ക്കുന്ന ഈ കലശമാത്ത് ആദ്യം നടക്കുന്ന നിത്യപൂജയുടെ സ്നാനാ വസരത്തിലാഞ° നടക്കുന്നത°. ഇതു് തന്ത്രദ്ദഷ്ട്യാ നോക്കുന്ന താനെങ്കിൽ ഒരുത്തമ ശിഷ്യനായ പ്രാസാദപുരുഷസ് മന്ത്രദീ ക്ഷ കൊടുക്കുന്നതു തന്നെയാണു<sup>ം</sup>. അതുകൊണ്ടു' ഈ പൂജ അവ സാനിയ്ക്കുന്നതോടുകൂടി ശിഷ്യൻ അനുഷ്ടിക്കേണ്ടതായ നിത്യ

സാധനാക്രമങ്ങരം ഗുരുനാഥനായ തന്ത്രി നിശ്ചയിയ്ക്കണം. അതായത് ക്ഷേത്രഭാഷയിൽ പറയുകയാണെങ്കിൽ നിത്യനിദാ നക്രമങ്ങരം ഇന്നഇന്നതാണ് വേണ്ടതെന്ന് തന്ത്രി ക്ഷേത്രേശനെ കൊണ്ട് വാഗ്ദാനം ചെയ്യിയ്ക്കുന്നു. ഇത്ര് ഒരു കരാറൊന്നു മല്ല. ഇത് ശിഷ്യനെ സംബന്ധിച്ചേടത്തോളം ഗുരുവിൻെറ അലംഘനീയമായ സാധനാനുഷ്ഠാനങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച ആ ഉഞ്ഞയാണു്. അങ്ങിനെ നിശ്ചയിച്ച നിത്യനിദാന കർമ്മങ്ങളിലുള്ള ലോപം ക്ഷേത്രമാകുന്ന ശിഷ്യനെ സംബന്ധിച്ചിട തോളം സാധനാഭംഗമായി കലാശിയ്ക്കുകയും അത്ര് ചെത്രന്യലോപത്തിന്നു് വഴി തെളിയിയ്ക്കുകയുമാണു് ചെയ്യുന്നതു്. ഈ ക്രിയകളെ ഉപരിപ്പവമായെങ്കിലും ഓരോന്നോരോന്നായി അതീൻറ അന്ത:സത്തയെ പ്രകാശിപ്പിയ്ക്കുമാറ് ഇവിടെ പ്രതിപാദിസ്റ്റാം.

#### ആചാര്യവരണം

ക്ഷേത്രേശനായ യജമാനൻ ആചാര്യനായ തന്ത്രിയെ വിധിപ്രകാരം വരിയ്ക്കുന്ന ആചാര്യവരണം എന്നതാണ് ആദ്യ ത്തെ ക്രിയ ഇതിൽ ആചാര്യനെയും പരികർമ്മികളെയും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ആസനങ്ങളിലിൽത്തി – അവരെയെല്ലാവ രേയും ദേവതാഭാവേന (പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കാൻ പോകുന്ന ദേവനെ) പൂജിച്ച് പൂജാംഗമായ നിവേദ്യ താംബൂലാദികളെ സമർപ്പി ച്ച് പ്രദക്ഷിണ നമസ്കാരാദികഠം ചെയ്തുകൊണ്ടാണ് ആചാര്യനെ വിധിപ്രകാരം വരിയ്ക്കുന്നത്ര്. ക്രിയാദികഠംക്ക് വേണ്ട പവിത്രമോതിരവും തററുടുക്കുവാനുള്ള കോടി വസ്ത്രവും യജ്ഞാപവീതങ്ങളും കൊടുക്കുന്നതാണ് ഈ ചടങ്ങ്.

#### ഭൂപരിഗ്രഹം

അതിനുശേഷം ലക്ഷണയുക്തമായ ഭൂമിയെ ആചാര്യൻ ഏറെറടുക്കുന്നു. മന്ത്രസാധനയ്ക്കുതകുന്ന രീതിയിൽ തന്നെ ദിവ്യങ്ങളും രമ്യങ്ങളുമായ സമുദ്രനദീതിരങ്ങളും പർവ്വത ്രദേശങ്ങളും ഒക്കെത്തന്നെയാണു് കെട്ടിടം നിമ്മിയ്ക്കേണ്ട ഭൂമിയും.അത്തരമൊരു ഭൂമിയെ തിരഞ്ഞെടുത്തു് കർഷണം ചെയ്ത് കിളച്ചുമറിച്ച് അതിൻെറ വാസ്തു നിർണ്ണയം ചെയ്ത് തച്ചു ശാസ്ത്രപ്രകാരം മദ്ധ്യം നിശ്ചയിച്ച് അവിടെ സ്ഥലശുദ്ധി ചെയ്യുക എന്നതാണു് ഭൂപരിഗ്രഹത്തിൻെറ വിശദാംശം.

മേൽപറഞ്ഞ ഭൂമി സചായത്തമായിക്കഴിഞ്ഞാൽ അതിൻെ മദ്ധ്യത്തിൽ പ്രാസാദം നിർമ്മിക്കേണ്ട സ്ഥാനത്ത് ഒരായക്ക്

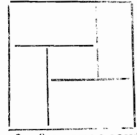
ആഴത്തിൽ കഴിച്ച് മണ്ണു നിറച്ചശേഷം അവിടെ കാന്ത വൈദ്യതീയമായ പ്രകൃത്ി്ശക'തികളെ അനകൂലമാക്കാനായി (Elictro Magnetic force) വാസ്തുബലി, വാസ്തുപൂജ, ഹോമം എന്നിവ ചെയ്യുന്നു. ഒരു ഭൂവിഭാഗത്തിന്റെ കാന്ത വൈ ദൃത ശക<sup>്</sup>തികളെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന ചിത്രമാണം' വാ സ്ത പുരുഷസങ്കൽപമെന്ന് മറെറാരു ലേഖനത്തിൽ സമത്ഥി ച്ചിട്ടള്ളത**് ഇവിടേ അനസ**്മരണീയമാണ<sup>ം</sup>. കാന്ത വൈദ്യ ത ശ്ക'തികളാംകൊള്ളന്നതാണ് ഭൂമിയെന്നും അതിനെറ ക്തികയക്കനുരൂപമായി വേണം ഗൃഹാദികളെ നിർമ്മിക്കുന്ന തെന്നും ഉള്ള ശാസ്ത്രീയസത്യം ഭാരതീയ ശില്പശാസ്ത്രത്തി **ൻറആധാര** ശിലയത്രെ. അതിനാൽ വാസ്തു പൂജ്എന്ന ത്മാത്രീക പൂജാകർമ്മങ്ങളെക്കൊണ്ട് അനത്രപമാക്കി നിർ ത്തുന്ന ക്രിയകളാണം' വാസ്തകർമ്മങ്ങരം. ഈ ബലി പൂജാദികരം പ്രസ്തത ഗർത്തത്തിൽ ചെയ്തശേഷമാണം' ആധാരശില അവി ടെ പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നത°.

> ഗത്തേതത്ര വിശോധിതേ വിനിഹിതാ ധാരാശ്മ മദ്ധ്യാവടേ ധാന്യാദ്യാഹിതവിഷ്ടരേ / ഥനിധികം— ഭം താത്രജം വാഗ്മജം മൂലേന പ്രണിധായ തത്രവിധിവ—— ദ്രതാദി പൂർണ്ണേ / ർണ്ണജം സംപൂജ്യാബ്ജ മിഹാദിരാദ്ധ്യ ഭവനേ— ശിം പ്രാർത്ഥയേതാമുനാ

എന്ന ശ്ളോക വ്യാഖ്യാനത്തിൽ പറഞ്ഞപോലെ ആധാര ശി ലയാകുന്ന മൂലാധാര പ്രതീകവും അതിൻെറ മുകളിൽ സ്ഥാപി യ്ക്കുന്ന സ്വാധിഷ്ഠാന പ്രതീകമായ ധാന്യപീാവും അതിന്മേൽ മണിപൂരക പ്രതീകാത്മകത്വം വഹിയ്ക്കുന്ന നിധികംഭവും, അതിന്മേൽ അനാഹത ചുക്കപ്രതീകമായ പത്മവും, ആ പത്മ ത്തിൽ എദയസ്ഥമെന്ന് പറയപ്പെടുന്ന പ്രാണശക്തിയെയും അതിന്മേൽ വിശുദ്ധി ചക്രപ്രതീകമായ യോഗനാളത്തേയും അതാത് മന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ട് പുജിച്ച് പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കുക എന്ന താണ് ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠയിലെ ക്രിയ. ഇതിൽ ചെമ്പു കൊണ്ടും വെള്ളിക്കൊണ്ടും സ്വർണ്ണംകൊണ്ടുള്ള പത്മങ്ങളും 3 കൂർമ്മങ്ങളും ശരീരത്തിൻെറ അഗ്നിസൂര്യ സോമമണ്ഡലങ്ങ ളീലൂടെ പ്രവഹിയ്ക്കുന്ന പ്രാണശക്തിയെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന എന്ന് പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതുണ്ട്. ഈ ക്രിയകളുടെ പ്രതീകാ ത്മകത്വം മുൻപേ വി വ രി ച്ചി ട്ട ഉള്ള തിനാ ൽ ഇവിടെ വിസ്തരിയ ക്കുന്നില്ല. നാളംവരെ പ്രതിഷ്ഠിച്ച് കഴിഞ്ഞാൽ തറ നിരപ്പായിത് രണ്ട്. പിന്നീട്ട് ആ കഴിയിൽ മണ്ണിട്ട് തറനി രപ്പവരെ മുടകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. നപംസക ശിലയാകന്ന ആജ്ഞാചക്രവം സഹസ്രാരപത്മോകന്ന പീഠവം പിന്നീട്ട് ബിംബപ്രതിഷ്ഠാസമയത്താണ് പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കുന്നത്.

### ഇഷ°ടകാന്യാഅവും, ഗരീഭപാത്രസ°ഥാപനവും

തറയിൽ ഇത്രയും കഴിഞ്ഞശേഷം പ്രാസാദമെന്ന പ്ര ധാന ശ്രീകോവിലിനെ നിർമ്മാണത്തിന്നുള്ള പ്രാരംഭമായി. ഒരു തരത്തിൽ പറയുകയാണെങ്കിൽ ഈ ശ്രീകോവിൽതന്നെ യാണ് ദേവനെറെ വെൂലശരീരമായി വർത്തിയ്ക്കുന്നത്. അതി ൻെറ വിശദാംശങ്ങളയെ പാദുക, ജഗതി, കുമുദം, പടി, ഗളം, വാജനം എന്നിവയ്ക്ക് കാല്യ്, അരക്കെട്ട്, നെഞ്ഞു് ഗളം എന്നിവയുടെ സാദൃശ്യം ഇവിടെ പ്രസക്തമാണ്. ഷ്യശരീരപ്രതീകത്തെ പ്രസവിയ്ക്കുക എന്ന പ്രക്രിയയാണം ശില<sup>്</sup>പിയടെ നിർമ്മാണം. ഈ ക്ഷേത്രപുരുഷ ശരീരത്തി ൻെറ മാതൃത്വം വഹിയ<sup>്</sup>ക്കുന്നത് ഭൂഖിദേവിയാണ്. അതി ന്നായി ശില്പിയടെ നിമ്മാണപ്രക്രിയയ്ക്ക് പൂവ്വാംഗമായി ഭൂമിയിൽ ഒരു ഗർഭോല്പാദനം നടത്തേണ്ടതുണ്ടു<sup>o</sup>. താ[മംകൊ ണ്ട<sup>്</sup> അടപ്പോടുകൂടി ഉണ്ടാക്കുന്ന ഈ ഗർഭപാത്രം ഭൂതത്വത്തെ പ്ര തിനിധാനം ചെയ്യുന്നു. ഗർഭപാത്രത്തിൻെറ രൂപവും ലോഹ വം (ചതുരാകൃതിയിലുള്ള ചെമ്പുപാത്രം) ഈ തത്വത്തെ പ്രകാ ശിപ്പിയ്ക്കുന്നു. ഈ ചതുരശ്രപാത്രം വെയ്ക്കാനൊരു ചതുര ശ്രകണ്ഡം നിർമ്മിയ<sup>്</sup>ക്കേണ്ടതുണ്ട്. താഴെ ചിത്രത്തിൽ കൊ ടത്ത ആകൃതിയിലാണം' ഇഷ'ടികകൊണ്ടുള്ള കണ്ഡം നിർമ്മി യ<sup>ം</sup>ക്കുന്നതും.



ഇഷ്ടികകറം 8 ആകുമ്പോഴം 12 ആകുമ്പോഴം ഇതേരീതിയിൽ മ ധ്യചതുശ്രേഗർത്തമായിട്ടാണ് വരി ക. ഭൂമിയുടെ ഈ ഗർത്തത്തിലാ ൺ് ചെമ്പുകൊണ്ടുണ്ടാക്കിയ ഗർ പോത്രത്തിന്നുവേണ്ട സംസ്കാരത്ത ളെ ചെയ്തു സ്ഥാപിയ്ക്കുന്നത്. ഈ ഗർഭപാത്രത്തിൽ അതാത് ദേവ

ന്മാർക്ക് പ്രത്യേകമായി പറഞ്ഞമണ്ണ്, കിഴങ്ങ്, ധാതുക്കാം (Chemical Substances -- രാസവസ്തക്കാം) രത്നങ്ങാം, ബീജ

ഞ്ങരം, (വിത്തുകരം) ലോഹങ്ങരം, അതാത് ദേവന്മാർ കയ്യിൽ പിടിച്ചിരിയ്ക്കുന്ന ആയുധങ്ങഠം മുതലായ പദാത്ഥങ്ങളെ 8ദി ക്കിലും മദ്ധ്യത്തിലുമായി മന്ത്രോച്ചാരണങ്ങളോടുകൂടി വെയ്ക്കുന്നു. ഇതിലെ വൃത്യാസ്ഞ⊙ം അതാത് ദേവൻെറ വ്യക്തിചൈത ന്യത്തിന്നു് ഹേതുഭ്രതങ്ങളാണെന്നു് മനസ്സിലാക്കേണ്ടതാണ്. ഇതിൽ ഈ 7 ദ്രവ്യങ്ങളും കൂടിച്ചേരുമ്പോഠം ആ സംഘാതം അതാത് ഭേവനെ ഗർഭീകരിയ്ക്കുന്ന ബീജമായിതീരുന്നും സ്ത്രീ പുരുഷൻെറ ബീജഞ്ഞ⊙ തമ്മിൽ ഒന്നിച്ചുചേന്നുള്ള ഒരു മി ശ്രബീജമാണല്ലോ വൃഷ്ടിശരീരമായി തീരാൻപോകന്ന ആ അതിനാൽ ഈ മിശ്രബീജത്തിൽ ഭാവിയിൽ സൃ ദ്യബിന്റു. ഷ്ടിയ്ക്കപ്പെടാൻ പോകുന്ന മനുഷ്യൻെ എല്ലാ സൂക്ഷ്മചൈ തന്യങ്ങള്. പെടുന്നതാണ്. ചുത്രക്കത്തിൽ പറയുകയാണെ കിൽ പഞ്ചഭ്രതങ്ങളം മറസ്സം ആത്മസത്തയം (6 ആധാരച ക്രങ്ങളിലും സഹസ്രാരപത്മ്ത്തിലുംകൂടി പ്രകാശിയ്ക്കുന്ന**വ**യാ ണല്ലൊ ഇവ) കൂടിച്ചേന്നവയാണം′ ഈ ബീജങ്ങ⊙. ഈ പ ഞ്ചഭ്രതങ്ങളുടെയും മനസ്സിൻെറയും പ്രതീകത**ാം വഹിയ<sup>്</sup>ക്**നന വയാണ് മേല്പറഞ്ഞ ദ്രവ്യങ്ങടാം. ഇതിൽ മണ്ണ്പ്പഥച്യാത്മകവും കിഴങ്ങ് മൂലാധാര സ്ഥിതമായ ജീവശക്തിയെയും ധാനിപ്പി അതിൽ ഈ ജീവശക്തി ദ്രവത്രപേണ സ്ഥി തിചെയ്യുന്നു എന്നു പറയണം. ആധുനിക ജീവശാസ്ത്രത്തിലെ സെല്ലിൻെറ പ്രധാനഘടകം ഘനിഭ്രതമായ അതിൻെറ പുറം തോടും അതിനുള്ളിലുള്ള Fretoplasm എന്ന ദ്രാവകവുമാണെ ന്ന് സുവിദിതമാണല്ലോ. യോഗഭാഷയിലാണെങ്കിൽ ഇത് *ൂ*ട്രാനാശ ഗ്രാന്യഷ്ട്രായ ച്ച്ഥാന്ല് കളെ *സീ*ച്വഴ്വിതം ധാതുദ്രവ്യങ്ങളെന്ന ിamicals ഇതിലടങ്ങിയിട്ടുള്ള അഗ്നിതത്വത്തെ അല്ലെങ്കിൽ രാസശക്തിയെ സൂചിപ്പിയ്ക്ക ലോഹം പൊതുവെ വിദ്യചരക്തിയുടെ സംവാഹക്താം വഹിയ'ക്കുന്നതിനാൽ അത' വാഗുതത്വമാകുന്നു. രത്നങ്ങരം വ്യത്യസ്ഥതരത്തിലുള്ള പ്രകാശങ്ങളുടെ ഈശ്വരനിമ്മിതമായ —കൃത്രിമമല്ലാത്തതും --- സ്വാഭാ**വി**ക്വുമായ— സംവാഹകത്വം വഹിയ'ക്കുന്നു. പ്രകാശമായതുകൊണ്ട് അത് wave (തരംഗത്ര പിയം) ആകാശപ്രതീകവുമായിത്തീരുന്നു. ബീജം`അഥവാ വിത്തുകരം ഔഷധീശനായ സോമസചര്രപമയംക്കൊള്ളന്നത ത്രെ. മുളയിടുമ്പോ⊙ സോമമണ്ഡലത്തിൻെറ 16 കല്കളെ പ്രതിനിധാനംചെയ്യുന്ന 16 പാലികകളിൽ സോമചൈതന്യ ത്തെ പൂജിയ്ക്കുന്നതോർത്താൽ വിത്തിൻെ സോമമണ്ഡല ത്വം മനസ്സിലാകം. ഈ സോമമണ്ഡലംതന്നെയാണ് മനോ മണ്ഡലം. അതുകൊണ്ട് വിത്തുകാം മനോമണ്ഡലത്തെ പ്രതി

നിധാനം ചെയ്യുന്നു. മനുഷ്യശരീരത്തിന്റെ ആദിബീജമായ മാതൃഗർഭസ്ഥസെല്ലിൽ സൃഷ്ടിക്കപ്പെടുവാൻപോകുന്ന മനസ്സി ന്റെ മാനസീകവും പഞ്ചഭൂതാത്മകവുമായ എല്ലാ ശക്തികളും ബീജരൂപേണ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുംവന്നും garetics എന്ന ശാ സ്ത്രശാഖ ഇന്ന് വിശദമായി പറയന്തണ്ടല്ലൊ. ഇതിനെ വേണ്ട വിധത്തിൽ മൂർത്തിഭേദമനുസരിച്ചുള്ള വ്യത്യാസങ്ങളോടെ വി ന്യാസം ചെയ്തിട്ടുള്ള ചെമ്പുകൊണ്ടുള്ള ഈ ഗർഭപാത്രം വാസ്ത വത്തിൽ മനഷ്യശരീരത്തിന്റെ ആദിമസെൽതന്നെയാണം". ഈ [ദവ്യങ്ങളെ സ്മരിച്ചകൊണ്ടുള്ള ഹോമവും തൽസമ്പാത സ്പർശനവം അതിനശേഷം അതാത്ദേവൻെറ മൂലമന്ത്രജപ വം കൂടിച്ചേരുമ്പോരം ഈ വ്യക്തി പൂർണ്ണമാകുന്നു. ഗർഭ പാത്രത്തിൽ നടുവിലെ കള്ളിയിൽ അതാത<sup>്നാ</sup>ദേവൻെറ വാഹ **നത്തെയും** ആയുധങ്ങളെയും ന്യസ്യ<sup>്</sup>ക്കുമ്പോരം ആ ദേവ**ൻെ**റ വൃഷ്ട്യാത്മകത്വം അവിടെ പൂർണ്ണമാകന്നു. ഈ ഗർഭപാ ത്രത്തെ അടപ്പകൊണ്ടടച്ച് രാത്രിസമയത്ത് ദാനവും മുഹ്മത്ത വംചെയ്ത് കൈരണ്ടിലും<u>ക്</u>ടി എടുത്ത<sup>്</sup>നിന്ന<sup>്</sup> ദേവനെ ധ്യാനി ച്ചകൊണ്ട° മൂലം 108ഉരു ജപ**ിച്ച ജഗന്മണ്ഡലത്തെ** ഗർഭീകരി യ്ക്കാറ് ശക്തിസചത്രപത്തെ ധ്യാനിച്ച° വാദ്യഘോഷത്തോ ടെ മുട്ടകത്തിഇരുന്നു ''സവ്വ്ഭ്രത്തേരേകാന്തേ! പവ്വതസ്തനമണ്ഡി തേസ്മുദ്പരീധാനേത്വം ദേവീഗർഭം സമാശ്രയ'' എന്ന മന്ത്രം ചൊല്ലി ഗർഭപാത്രത്തെ ഇഷ്ടി**കാ**മദ്ധ്യ ഗർത്തത്തിങ്കൽവെപ്പൂ'' എന്ന തന്ത്രസമുച്ചയ പ്രയോഗഗ്രന്ഥ മായ കഴിക്കാട്ട്പച്ച്യിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടള്ളത് ഗർഭോല് പാ an ക്രിയയുടെ വ്യക്തമായ സൂചനയാണ്<sup>ം</sup>. ഈ പ്രക്രിയ ക ഴിഞ്ഞാൽ ഈ ഗർഭപാത്രത്തിൽ മൂലമന്ത്രംകൊണ്ട്<sup>0</sup> ദേവനെ ആ വാഹിച്ച് ത്രിമധരനിവേദ്യത്തോടെയുള്ള ഒരു പൂജയുണ്ട്.

## ശിലാപരിഗ്രഹം

അത് കഴിഞ്ഞശേഷം പ്രാസാദം പണിയവാനുള്ള ശി ല്പികളെ വിളിച്ചുവരുത്തി അവരുടെ ആയുധങ്ങരം വിധിപ്രകാ രം പൂജിച്ച് കൊടുത്ത് തന്ത്രി അവരെക്കൊണ്ട് പ്രസാദത്തി ൻറ പണി ആരംഭിയ്ക്കേണ്ടതാണ്. ശ്രീകോവിലിൻേറയും മററു പ്രാകാരങ്ങളുടേയും (പുറം മതിൽവരെയുള്ള) പണികളുടെ വിശദരൂപം തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ 2—ാംപടലത്തിൽ കൊടുത്തി ടൂള്ളത് ശില്പശാസ്ത്ര വിഷയമാണ്. ഈ പ്രാസാദ രചന യിൽ ഒരു മനുഷ്യശരീരത്തിൻെറ ആപാദമസ്തകം ഉള്ള പ്രതീകാ അകത ഉരംക്കൊള്ളന്നുവെന്ന് സൂക്ഷ്മ പരിശോധനയിൽ വ്യ

ബിംബനിർമ്മിതിയ്ക്കുവേണ്ട ശിലകളേയം തന്ത്രി പരിഗ്രഹിയ്ക്കേ ണ്ടതുണ്ട°. ശിലാലക്ഷണങ്ങായ തികഞ്ഞ ശിലയെ കണ്ടു ക ഴിഞ്ഞാൽ തന്ത്രി ദേഹശുദ്ധ്യാദികളെചെയ്ത<sup>്</sup> വൈദിക സൂക്ത ങ്ങളെ ജപിച്ചകൊണ്ട്° പുറപ്പെടേണ്ടതാണ്°. ശിലയെക്കണ്ട ഭിവാദ്യം ചെയ്ത് ആ ശിലയടെ മുകളിൽ പത്മമിട്ട് പ്രധാന ഭദവതയെയും ്പരിവാരങ്ങളേയും ആവാഹിച്ച് പൂജിച്ച് ദിൿ പാലബലികളം കൊടുത്ത് ദേവതാസാന്നിദധ്യം വ**രുത്തി ത** ന്ത്രി അവിടെതന്നെ ഉറങ്ങണം. ഇവിടെ തന്ത്രി സചപ്നമമ്ശ നത്തെ പ്രാർത്ഥിക്കേണ്ടതുണ്ട്<sup>0</sup>. തൻെറ സ്വന്തം മാനസ ശരീര ത്തിൻെറ് ആഴങ്ങളിലേയ്ക്ക് ഊളിയിട്ടകൊണ്ട് നല്ല സാപ്ന ത്തെ കണ്ടശേഷംവേണം ബിംബപീഠനപംസകശിലാദികയ ക്കുള്ള ശിലാഖണ്ഡങ്ങളെ വെട്ടിമാററുവാൻ, അങ്ങിനെ ശി ല<sup>്</sup>പിയെക്കൊണ്ട<sup>ം</sup> വെട്ടിഎടുത്ത ശിലാഖണ്ഡങ്ങളെ ക്ഷേത്ര ത്തിലേയ്ക്ക് വാദ്യഘോഷസമേതം എഴന്നള്ളിച്ച് ക്ഷേത്രത്തി ൻെറ വടക്ക°വശ<u>ത്തള്ള</u> പണിപ്പരയിലേയ്ക്ക് എട്ട്ക്കണം.് ഈ ശിലാപരിഗ്രഹത്തോടുകൂടിയ ബ്ിംബനിർമ്മാണം ഇന്ന പ്രാ യേണ ചെയ്ത വരാറില്ല എന്നത്ര° പ്രത്യേകം പ്രസ്താവ്യമാണ°. തന്ത്രിയുടെ യാതൊരു സമ്പർക്കവുമില്ലാതെ ദേവസാന്നിദ്ധ്യം വരുത്താതെ ഉള്ള ശിലകളെകൊണ്ട<sup>ം</sup> ഇന്നത്തെ രീതിയിൽ നട <u>ത്ത</u>ന്ന ബിംബനിർമ്മാണം ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തമനസരിച്ച° ഗത്ത രമായ ഒരു ലോപം തന്നെയാണെന്നു പ്രത്യേകം പറയാതെ തര ം കാലം മാറുന്നതനുസരിച്ച<sup>ം</sup> ഇത്തരം മാററങ്ങ<del>ാം</del> വരുത്തേ ണ്ടതുണ്ടെങ്കിൽ അതനുസരിച്ചുള്ള മാററങ്ങയം മററു വിഷയ**ങ്ങ** ളിലും വരുത്തേണ്ടതുണ്ടെന്ന<sup>്</sup> സമ്മതിയ'ക്കേണ്ടിയിരിയ്ക്കുന്നു. അതിനും ഈ വിഷയത്തിൽ ശാസ്ത്രമർമ്മമറിഞ്ഞ തന്ത്രിമാരും തന്ത്രശാസ്ത്രപണ്ഡിതന്മാരും ഒരുമിച്ചു' സമ്മേളിച്ചു' രൂപരേഖ കഠം ഉണ്ടാക്കേണ്ടകാലം അതിക്രമിച്ചിരിയ്ക്കുന്നു. അതിവിശി ഷ<sup>്</sup>ടമായ ക്ഷേത്രതന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെ പ്രയോഗാദി വിഷയ ങ്ങ⊙ ഇങ്ങനെ കത്തഴിഞ്ഞ് പൂസ്തകംപോലെ കിടക്കുന്നത് തന്ത്രശാസ്ത്രത്തെ കൈകാര്യം ചെയ്യുന്നവർക്ക<sup>്</sup> ഒട്ടും ഭ്രഷണമല്ല.

## മുളയിടത്

പ്രാസാദനിമ്മാണവും ബിംബനിർമ്മാണവും കഴിഞ്ഞ ശേഷം അവയിൽ തന്ത്രവിധിയനുസരിച്ച് ആചാര്യൻ പരി ഗ്രഹിയ്ക്കേണ്ടതുണ്ട്. അതിനശേഷം പ്രാസാദത്തെയും ബിംബ ത്തെയും ശുദ്ധീകരിച്ചിട്ടുവേണം ശരിയ്ക്കും ഉള്ള പ്രതീഷ നട ത്തുവാൻ. ശുദ്ധമാക്കുകയെന്നാൽ വെള്ളംകൊണ്ടുകഴുകി ബാ ഹൃശൂദ്ധി വരുത്തുകയെന്നതല്ല ഇവിടെ ഉദ്ദേശിയ്ക്കുന്നത്. സഹ[സാരപത്മസ്ഥമായ പരമശിവനിൽനിന്നുള്ള യൌഗി കമായ അമൃതധാരയാണ<sup>ം</sup> ആദ്ധ്യാത<sup>ം</sup>മികവും ഭൗതികവും ആയ പരിശുദ്ധിയ്ക് നിദാനം. അതിനായി കൃത്രിമമായൊരു അമ ത—അഥവാ സോമമണ്ഡലം നിമ്മിയ്ക്കേണ്ടതുണ്ടും. ഈ സോമ മണ്ഡലനിർമ്മാണമാണ് മുളയിടൽ എന്ന കമ്മം. ഇവിടെ മുളപ്പാലികകളിൽ വിഷ'ണവിനെയും ബീജത്തിൽ സോ നെയം ആവാഹിച്ച് പൂജിയ്ക്കുന്നു. സോമമണ്ഡലത്തി ൻെ കലകളായ 16 എണ്ണം ഇവിടെയുള്ള മുളപാലികകളുടെ എണ്ണത്തോടു വഹിയ്ക്കുന്ന സാദൃശ്യം ചിന്തനീയമാണ്. ജീ വകലയെ സംവഹിച്ചിരിയ്ക്കുന്ന ബീജങ്ങളിൽ സോമകന യാണ് ആവാഹിയ'ക്കുന്നത്ര്'. അതിന്നശേഷം എല്ലാപാലി കകളിലും അഗ്നികോണംതൊട്ട<sup>്</sup> ഒരു പ്രത്യേക ക്രമത്തിൽ ഈശകോണംവരെ ബീജങ്ങളെ വിതയ<sup>്</sup>ക്കുന്നു. പാത്രങ്ങളിൽ വിഷ'ണംചെതന്യവും വിത്തിൽ സോമചൈതന്യവുമായ അ മൃതവും അതിന്നുള്ളിൽ ദേവൻെറ മൂലമന്ത്രത്തെയും ആവാഹിച്ച് പൂജിയ'ക്കുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ ഇത' സോമമണ'ഡലത്തിൽ സ ഹസ്രാരപത°മത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ദേവബിന്ദവായി കണ ക്കാക്കാം. ആ മുള ഏതുദിവസംവരെ നില്ലുന്നവോ ആ എല്ലാ ദിവസവം 3 പൂജയം രാത്രി ബലിയം നല്കുന്നു.

## ബിംബ പരിഗ്രഹം

വിധിപ്രകാരം ശയ്യവിരിച്ചു് ആയതിൽ ബിംബത്തെ ശില്പിതന്നെ കൊണ്ടുകിടത്തി, നേരത്തെ പൂജിച്ചുവെച്ച സർണ്ണസൂച്യഗ്രം കൊണ്ട് തന്ത്രി കണ്ണുകഠംകീറി ശില്പിയെക്കൊണ്ട് കണ്ണിൻെറ ദൃഷ്ടിതുറപ്പിയ്ക്കുന്നു. (നേത്ര ഉമ്പീലനം) അതുകഴിഞ്ഞു് ബിംബത്തെ ശില്പിയിൽനിന്നും യജമാനൻ ഏറുവാങ്ങുകയും അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നു് തന്ത്രി പരിഗ്രഹിയ്ക്കേയും ചെയ്യുന്നു.

#### ശോധനാദികൾ

നെയ്യ്, തേൻ മുതലായവ ആടി ചില പ്രത്യേകം മരങ്ങളടെ തൊലികഠംകൊണ്ടും പുറുമണ്ണ മുതലായ മണ്ണുകഠംകാണ്ടും ചെറുപയറ്റ് മഞ്ഞാ മുതലായവയുടെ പൊടികഠംകൊണ്ടും തേച്ച് വെള്ളംകൊണ്ടോ അഷ്ടഗന്ധജലം കൊണ്ടോകഴകക എന്നതാണ് ബിംബശോധനയിൽ ചെയ്യുന്നത്ര്. മന്ത്രാ ഷധവീര്യങ്ങളെക്കൊണ്ടു് ബിംബത്തിൻെറ പൃഥി, അഗ്നി അംശങ്ങളെയാണ് ഇവിടെ ശുദ്ധീകരിച്ചിരിക്കുന്നത്ര് എന്നു്

#### 152

സൂചനയുണ്ട്. വെറും വെള്ളംകൊണ്ട് കഴകി ശുദ്ധീകരിച്ചാൽ ബാഹ്യശുദ്ധി മാത്രമാണല്ലൊ ആകുന്നത്, പിന്നീട്ട് ചെയ്യുന്ന അക്ഷതഹോമത്തിൻെറ സമ്പാതം ബിംബത്തിൻെറ പാദം മുതൽ ശിഖവരെയുള്ള 7 സ്ഥാനങ്ങളിൽ സ്റ്റർശിയ കന്നേ, ങ്ങിനെ ഹോമത്തിൽ ഹോമിയ'ക്കുന്നത' പ്രധാനമായും വഹ്നി ഇലയും നെയ്യം അക്ഷതവും കൂടിചേർന്ന ഹോമ[ദവ്യമാണ<sup>ം</sup>. വഹ്നിഇല,വഹ്നി എന്നുപറയുന്ന ചെടിയുടെ ഇലതന്നെ ആയതു കൊണ്ട് അത് അഗ്നിസൂചകമാണെന്നപറയാം. നെയ്യ്, വായു സൂചകമാണപ്പൊ. അക്ഷതം പൂജയിൽ പുഷ<sup>്</sup>പത്തിൻെറ ധർ മ്മമാണല്ലൊ നിവ്വഹിയ്ക്കുന്നതു്. അതുകൊണ്ട് അത് ആ കാശപ്രതീകമാകുന്നു. ഈ ഒരു പ്രത്യേകകൂട്ടുള്ള ഹവിസ്സ്വേറെ എവിടേയും പറഞ്ഞുകാണാത്തതുകൊണ്ട<sup>്</sup> ഇതിൽ ഒരു പ്രത്യേ മേൽപറഞ്ഞ മണ്ണുകഠംകൊണ്ടും ജലം കതയുണ്ടെന്നു പറയാം. കൊണ്ടും കഴുകുമ്പോഠം അതാത<sup>്</sup>ഭൂതങ്ങളുടെ ശുദ്ധിവരികയും, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്നീ ഭൂതങ്ങളുടെ ശുദ<sup>്</sup>ധി അക്ഷത ഹോമത്തിൻെ സമ്പാതസ്പർശം കൊണ്ട് ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്യന്നുവെന്നു' ന്യായമായും ഊഹിയ്ക്കാം. ഈ സമ്പാതം ബിംബത്തിൽ മുഴവനമായും സ്പർശിയ്ക്കേണ്ടതില്ല. സൂക്ഷ്മ ദേഹവ്യഞ്ജകമായ പാദ, ജാനം, ഗുഹ്യ, നാഭി ഹൃദയ ശിര'ശിഖ' കളിൽ ആണം' അത' സ'പർശിയ'ക്കുന്നത് എന്നതും പ്രത്യേ കം ശ്രദ്ധേയമാണ്,

#### കൌതുകബന°ധനം

അനന്തരം ഒരു പട്ടവസ്ത്രത്തിൽ നല്ലപോലെ പൊതിഞ്ഞ കടുകം മുത്തും സ്വർണ്ണവും കരിമ്പടച്ചരടുകൊണ്ടുകെട്ടി ദേ വൻറ വലത്ര കൈയ്യിൽ കെടുന്നു. ഇതാണം കൌതുകബന്ധ നം. ഇതിൽ കടുക് അഗ്നിമണ്ഡലത്തേയും സ്വർണ്ണം സൂര്യമ ണ്ഡലത്തേയും മുത്ത്യ് സോമമണ്ഡലത്തേയും പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നു. കണ്ഡലിനിയിൽ പൊതിഞ്ഞ അഗ്നിസൂര്യസോമമ ണ്ഡലങ്ങാം തന്നെയാണം കൌതുകബന്ധനമെന്നു വരുന്നു. മേൽ പറഞ്ഞ 3 മണ്ഡലങ്ങളിലായി വ്യാപിച്ചു നില്ലുന്ന സാക്ഷാൽ കണ്ഡലിനി ശക്തിതന്നെയാണം കൌതുകബന്ധനം എന്നാ നമുക്ക് ന്യായമായും വിചാരിയ്ക്കാം. വലതു കയ്യിലായതിനാൽ അത്പിംഗളാസംബന്ധിയും അതിനാൽ ഊദ്ധാഗാമിയുമാണം. ബിംബദേഹത്തിൻെറെ പാഞ്ചഭൗതികശുദ്ധി വരുത്തി കണ്ഡെലിനി ഉത്ഥാപനം നടത്തുന്നതിൻറെ പ്രതീകമാണം ബിംബ ദേഹത്തിൻറെ ഈ ക്രിയ. കൌതുക ബന്ധനത്തിൻറെ പ്രാത്ഥ

നയിൽ ''രഹിതാ യോനിദോഷെത്വം ഋദ്ധിയുക്താസദാഭവ'' എന്ന പ്രാർത്ഥന ദേവചൈതന്യത്തിൻെറ സംവാഹകനാകേ ണ്ടുന്ന ബിംബം ഉല്പത്തി ദോഷരഹിതവും തേജോവർദ്ധകവുമായി തീരാനാണു് ഇവിടെ പ്രാർത്ഥിയ്ക്കുന്നതു്. സാധകദേഹം പാപവിനിർമുക്തവും പുണ്യവർദ്ധകവുമായി തീരേണ്ടുന്ന പ്രക്രിയതന്നെയാണു് ഇത്ര്.

#### ജലാധിവാസം

കണ്ഡല<mark>ിന</mark>ൃത്ഥാപനം കഴിഞ്ഞ<sup>്</sup> ജീവചൈതന്യം അമ്മ തപൂർണ്ണമായ സമാധ്യവസ്ഥയിൽ അഥവാ തുരീയാതീതാവ സ്ഥയിൽ വിശ്രമിയ്ക്കുന്നതിൻെറ പ്രതീകമാണ് ജലാധിവാ സമെന്ന് പറയുന്നതു്. അതിനായി ക്ഷേത്രതീർത്ഥത്തിങ്കലേ യ്ക്ക് ബിംബത്തെ വിളക്കോടും വാദ്യഘോഷത്തോടും കൂടി എഴ ന്നള്ളിച്ചുകൊണ്ടു പോകേണ്ടതുണ്ടും. തീത്ഥത്തിനും വരുണനെ യാണ° ആവാഹിച്ച പൂജിയ°ക്കുക. കൌതുകബന്ധനത്തോടു കൂടി കണ്ഡലിനി ഉ്തഥാപനം നടന്നുകഴിഞ്ഞ ശുദ്ധീകൃതമായ ബിംബത്തിൻെറ പൃഥചി ഽപ്പ് തേജോവായചാകാശ പഞ്ചഭ്രത മണ്ഡലങ്ങളെ കല്പിച്ച് പ്രാണായാമ പുരസ്സരം പൃഥചി തൊട്ട° ആ മണ°ഡലങ്ങളെ ഉപരൃപരി വിലയിപ്പിച്ച° അവ സാനം ആകാശത്തിനെ പരമാതമാവിങ്കലും സംഹരിച്ച് ആ ബിംബത്തെ തേജോമയമാത്രമായി ധ്യാനിച്ച് ഒരരയാൽ പല കയിന്മേൽ കിഴക്ക് തലയായി കിടത്തി വെള്ളത്തിൽ താഷ്ക്രി ഉറപ്പിച്ച്° 8 ദിക്കകളിലും ബന്ധനം ചെയ്ത് രക്ഷിച്ച്വെയ്ക്ക കയാണം' ജലാധിവാസമെന്ന ക്രിയ. ഈ ജലാധിവാസം 3 രാത്രിവരെയും തുടരേണ്ടതുണ്ടു°. അതിനായി അവിടെ പുരയും കെട്ടി കാവൽക്കാരെ പാർപ്പിയ്ക്കുവാനം തന്ത്ര സമച്ചയം വിധിയ്ക്കുന്നണ്ട് .

#### [പാസംദശുദ°ധി

ശില്പിയുടെ കൈയിൽനിന്ന് യജമാനൻെ കയ്യിലേ യ്ക്കു പകർന്ന പ്രാസാദത്തെ പിന്നീട് അദ്ദേഹത്തിൽനിന്ന് ആചാര്യൻ സ്വീകരിയ്ക്കുകയാണ്. അകത്ത് കടന്ന പ്രദക്ഷി ണമായിവന്ന് എല്ലായിടത്തും കഴകി ശുദ്ധി[ദവ്യങ്ങളെ പൂജിയ്ക്കുന്നു. 3 ഈ കൂട്ടിയന്തൽ, ദർഭകൊണ്ടുള്ള കയറ്റ്, മുഷ്ടിഎന്ന ചൂല്, (ദേവതാന്മസരണം വിവിധവസ്തക്കളെ കൊണ്ടാ അ് ഈ ചൂലുണ്ടാക്കുക) ഗോമയജലം, (ചാണകവെള്ളം) കടുക്, പഞ്ചഗവ്യം മുളയിടൽ കഴിഞ്ഞ് ബാക്കിവന്ന വിത്തുകയ

അതായത് വികിരം, ഈ വക വസ്തുക്കളാണ് പ്രാസാദശുദ്ധി യ്ക്ക് ഉപയോഗിയ്ക്കുന്നത്. ഇതിൽ വെള്ളമെടുത്ത് 'ഓം ഫട്' എന്ന മത്രംകൊണ്ട് ജപിച്ച്്തളിച്ച് അവിടെയുള്ള ദുഷ്യ ഭ്രതരാക്ഷസാദി അന്തരീക്ഷ ജീവികളെ നിഷ്കാസനം ചെയ്ത ശേഷം 3 ഇഴനൂലും ദർഭമാലയംകൊണ്ട് പ്രാസാദത്തെ ചുററണം. നൂലിന് അ ഉ മ എന്നും ദർഭകയറിന്ന് ഓം എന്നമാണ് മത്രങ്ങരം. ഈ ക്രിയ ആസുരിക ശക്തികളെ നിഷ്കാസനം ചെയ്തശേഷം പ്രാസാദത്തെ പ്രണവശക്തിയ്ക്കുകത്താ ക്കുക എന്നതാണ്. പിന്നീട് അഗ്നിപ്രതീകമായ കടുക്വിത റി വായു പ്രതീകമായ മുഷ്ടികൊണ്ട് അതെല്ലാം അടിച്ചുകള ഞ്ഞ് ജലപ്രതീകമായ ഗോമയജലം തളിയ്ക്കുന്നു. പിന്നീട്ര് പഞ്ചഗവ്യംതളിച്ച് വികിരത്തെ കൈനിറയെ എടുത്ത് അക ത്തേയ്ക്കു വിതറുന്നു. ഈ വികിരം തത്തദ്ദേവതാ സൂചകമായ മന്ത്രസൂചകമാണ്. അഷ്ടഗന്ധജലംതളിച്ച്, ഗന്ധപുഷ്യാ ക്ഷതത്തെ വിതറുന്നു. അതിനശേഷം പ്രാസാദദേവതയ്ക്ക് ധുപ ദീപാദികരം കാണിച്ചാൽ പ്രാസാദശുദ്ധിയായി.

## അസ്ത്രകലശപുജ

അനന്തരം അതാത് ദേവൻെറ അസ്ത്രമന്ത്രംകൊണ്ട് ഒരു കലശം പൂജിച്ച് വയ്ക്കുന്നു. ഇതാണ് അസ്ത്രകലശം. പി ന്നീട് ഗർഭഗൃഹമദ്ധ്യത്തിൽ അതാത് ദേവൻെറ മന്ത്രംകൊണ്ട് ഒരു പൂജചെയ്ത് രക്ഷിച്ച് അഗ്നിപ്രതീകമായ കടുകിനെ മന്ത്ര പുരസ്സരം വിതറുകയും പഞ്ചഗവ്യവും മററും ജപിച്ച് തളിയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ക്രിയയാണ് പ്രാസാദശുദ്ധി. മേൽപറഞ്ഞ കർമ്മങ്ങാം ചെയ്യുമ്പോരം സൂക്ഷ്മലോകത്തിലെ ഒർദേവതകളിൽനിന്നു സംരക്ഷണം ചെയ്യുന്ന സന്നദ്ധഭടനാണ് അസ്ത്രകലശം.

#### രക്ഷോഘ്നഹോമം

പ്രാസാദത്തിൻെറ അഗ്നികോണിൽ രക്ഷോഘ്നങ്ങളായ വൈദിക ഋക്കുകളെകൊണ്ട് ചെയ്യുന്ന ഹോമമാണ് ര ക്ഷോഘുഹോമം. ഹോമസമ്പാതത്തെ മന്ത്രപുരസ്സരം ഔഷധ ങ്ങളെച്ചേത്ത് പ്രാസാദത്തിൽ എല്ലായിടത്തും വിതറുന്നു

## വാസ്തുഹോമം

പിന്നീട് പ്രാസാദത്തിൻെറ ഈശകോണിൽ വാസ്കഹോ മം ചെയ്യുന്നതോടുകൂടി ജലവും അരിയം നിറച്ച 2 കലശങ്ങയ പൂജിച്ചുവയ്ക്കേണ്ടതുണ്ടു്. അതിനടുത്തുതന്നെ വാസ്തബലിയും ചെയ്യുണം. ഇത് ഗർഭഗൃഹത്തിൽ വെറുതെ വയ്ക്കുകയല്ലാതെ ആടുകയില്ല. വാസ്തഹോമത്തിൻെറ സമ്പാതം പ്രാസാദത്തിൽ എല്ലായിടത്തും തളിച്ചശേഷം, ഗർഭഗൃഹമദ്ധ്യത്തിങ്കൽ പ്രാസാദമൂർത്തിയെ ആവാഹിച്ചു പൂജിച്ചിടത്ത് തണ്ഡുലകലശ വം ശാന്തികലശവും ആടുകയും വാസ്തുദേവനെ പ്രീതിപ്പെടുത്താനായി പുണ്യാഹം തളിയ്ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.

## ബിംബശുദ്ധികലശം

പിന്നീട് ക്ഷേത്രത്തിൻെ ഈശകോണിൽ പത്മങ്ങാ വരച്ച് ബിംബശുദ്ധികലശങ്ങാ പൂജിയ്ക്കുന്നു. 17 കലശ ങ്ങളിലാണ് ഈ പൂജനടത്തേണ്ടത്. അതിൽ 9 കലശങ്ങാ അഷ്ടദളപത്മത്തിലും (8 പരിധിയിലും) നടുക്കു ആയിട്ടും അ തിനു പുറമെയുള്ള 8 ദിക്കിലും 8 കലശവും ആയിട്ടുമാണ്. ഇ തിൽ ദേവതാ ഭേദേന വിന്യസിയ്ക്കേണ്ട ദ്രവ്യഭേദങ്ങാ നിറച്ചി രിക്കും. ജലാധിവാസം കഴിഞ്ഞ്വരുന്ന ബിംബത്തിന്മേലാ ണ് ഇവ ആടേണ്ടത്.

#### മണ ഡപസംസ കാരം

അനന്തരം ധ്യാനാധിവാസത്തിന്ന് പ്രാസാദാഭിമുഖ മായി വലതുഭാഗത്ത് ഒരു മണ്ഡപമുണ്ടാക്കി അതിന്നകത്ത് ചു ററുഭാഗം തോരണങ്ങളെയും ധ്യജങ്ങളേയും പ്രതിഷ്ഠിച്ച് പൂ വ്വാദി ദാരങ്ങളിൽ ദാരകലശങ്ങളെയും പൂജിച്ച് ഈ മണ്ഡ പത്തെ വിസ്തരിച്ച് പൂജിയ്ക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഇങ്ങനെയുള്ള മണ്ഡ പത്തിന്നകത്ത്വെച്ചാണ് പിന്നീട് ധ്യാനാധിവാസം ചെ യ്യുന്നത്,

#### അശ്നിജന്ത

ഈ മണ്ഡപത്തിൽതന്നെ കിഴക്കായിക്കൊണ്ട് വിരി യ്ക്കാൻ പോകുന്ന ശയ്യയുടെ ശിരസ്ഥാനത്തിൽ ആചാര്യകണ് ഡം ഉണ്ടാക്കി വിസ്തരിച്ച് അഗ്നിജനനം ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. ഈ അഗ്നിജനനം ചെയ്യുവാൻ കണ്ഡത്തിൽ അഗ്നിഇടുക എന്ന പ്രക്രിയ പ്രകൃതിയുടെ ഗർഭപാത്രത്തിൽ പരമപുരുഷബീജ ത്തെ സ്ഥാപിയ്ക്കുന്നതിനോട് സാദ്ദശ്യം വഹിയ്ക്കുന്നു. അതോടുകൂടി കുണ്ഡത്തിൽ ഗർഭാധാനപ്രക്രിയ നടക്കുന്നു. പിന്നീട് ആ അഗ്നിയിൽതന്നെ പംസവന സീമന്താദി മററു മനു ഷേൃാചിത സംസ്ക്കാരങ്ങരം നടക്കുന്നു. അങ്ങിനെയുള്ള ആ കണ്ഡത്തിൽ പിന്നീട്ട് അതാത് ദേവൻെറ മത്രങ്ങളെ ഹോ മിച്ച് ഉദ്വസിയ്ക്കാതെ വെച്ചകൊള്ളണം,

#### ശയ്യുപുജ

പിന്നീട് മണ്ഡപത്തിൽ ശയ്യവിരിച്ച് ശയ്യാപത്മ ത്തിൻെറ തലയ്ക്കൽ നിദ്രാകലശവും കിഴക്ക്തൊട്ട് 8 ദിക്കിലും വിദ്യേശ്വരകലശങ്ങളും ഉണ്ടാക്കിയിരിയ്ക്കും. നിദ്രാകലശത്തിൽ ശുദ്ധജലവും വിദ്യേശ്വര കലശങ്ങളിൽ അഷ്യഗന്ധജലവുമാണ് നിറയ്ക്കേണ്ടത്. അതോടുകൂടി ശയ്യയുടെ ശിരോഭാഗത്തും പാദാ ഗ്രത്തിങ്കലും ഇടതു വലതു ഭാഗങ്ങളിലും, കിരീടാഗ്രഭാഗത്തും പ്രതിഷ്ഠ കഴിഞ്ഞാൽ കൊടുക്കേണ്ടതായ ഉപഹാരദ്രവ്യങ്ങരം പൂജിച്ചുവെച്ചിരിയ്ക്കണം. പിന്നീട് 8 ദിക്കിലും അതാത് ദേവ ന പറഞ്ഞ അഷ്യടമംഗലങ്ങളെയും വെച്ചിരിയ്ക്കണം.

#### ജലോദ്ധാരം

പിന്നീട് തീർത്ഥസ്ഥാനത്ത്പോയി ജലാധിവാസം ചെയ്തിരിയ്ക്കുന്ന ബിംബത്തെ പുറത്തെടുത്ത് ഭദ്രപീഠത്തിൽ നിറുത്തി ശിരസ്സ മുതൽ പാദംവരെ മുമ്പേ സംഹരിച്ചതായ പഞ്ചഭൂതങ്ങളെയും പ്രാണായാമത്രപേണ സൃഷ്ടിച്ച് വെള്ളം കൊണ്ടു കഴകി തന്ത്രിതന്നെ നേത്രോന്മീലനം ചെയ്യണം. ഈ നേത്രോന്മീലനം സമാധികഴിഞ്ഞ് കൺതുറക്കലാണ്. ആദ്യ ത്തെ നേത്രോന്മീലനം ബിംബസ്ഥൂലദേഹത്തിൻെറ സാഭാ വികമായ നേത്രോന്മീലനമാണെങ്കിൽ ഇവിടെ സമാധ്യവ സ്ഥയിൽ അടഞ്ഞുപോയ നേത്രങ്ങളെ ആചാര്യൻ തുറക്കുകയാണ്. അതോട്ടുള്ളി നേത്രോന്മീലനംകഴിഞ്ഞ ബിംബം ഒരു പശുവിനെ കണികാണുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ പ്രക്രിയയിൽ ത്രിനയന്നാരായിട്ടുള്ള ദേവന്മാരുടെ 3.ംകണ്ണം തുറക്കേണ്ടതുണ്ട്. പിന്നീട് മണ്ഡ്രപത്തിന്ന് പ്രദക്ഷിണമായി കൊണ്ടുവന്ന് വിധിപ്രകാരം അകത്ത്കുടന്ന് അതാത് ദേവ ൻറെ ഋക്മന്രങ്ങളോടുകൂടി ശയ്യയിൽ കിടത്തുന്നു.

#### ദേഹശുദ<sup>ം</sup>ധി\_ധ്യാനാധിഷാസം

അനന്തരം ആചാര്യൻ വളരെ വിശദമായ തൻെറ ദേഹ ശുദ്ധിയിലേയ്ക്ക് പ്രവേശിയ്ക്കുന്നു. വിധിപ്രകാരം കളിച്ച് സന്ധ്യാവന്ദനങ്ങരം കഴിഞ്ഞൂ് സ്വന്തം ആസനത്തിലിരുന്നു് ഗുരുഗണപതികളെ വന്ദിച്ചിട്ടാണ് ഈ ദേഹശുദ്ധി തുടങ്ങുന്ന ത്. പ്രാണായാമങ്ങളെചെയ്ത് (നാഡീശുദ്ധി) അതിൻെറ കംഭകാവസ്ഥയിൽ 'ഓംഹംസ' എന്ന മത്രംകൊണ്ട് മൂലാ ധാരചക്രത്തിൽനിന്ന് ജീവാത്മാവിനെ ഉണർത്തി പൃഥി വ്യാദികളായ പുരുഷൻവരെയുള്ള 25 തത്വങ്ങളെ സംഹരിച്ച് പരമാത്മാവിങ്കൽ വിലയിപ്പിച്ച് സ്ഥൂലശരീരത്തെ വാ യുബീജംകൊണ്ട് ശോഷിപ്പിയ്ക്കുകയും അഗ്നിബീജംകൊ ണ്ട് ദഹിപ്പിച്ച്, അമൃതബീജംകൊണ്ട് അമൃതാപ്പാവനം ചെ യ്യിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. പിന്നീട്ട് ഭൂബീജംകൊണ്ട് കഠിനീ കരണം, ആകാശബീജം കൊണ്ട് സുഷിരീകരണവുംചെയ്യ 'സോഹം' എന്നതുകൊണ്ട് മുകളിൽപോയ ജീവനെ എയേ ത്തിൽ യോജിപ്പിച്ച് തത്വന്യാസത്തെയും തത്വസൃഷ്ടിയേയും അമൃതാപ്പാവനത്തേയും ഭാവനചെയ്ത ലിപിന്യാസവും, മൂലമ ത്രന്യാസവും ചെയ്ത ധ്യാനാധിവാസത്തിന്ന് തയ്യാറാവുന്നു. ഇതേസമയത്ത് ഷഡദ്ധാം അതായത് മുഴവൻ പ്രപഞ്ചശക്കി കളെയും പ്രപഞ്ചത്തിലെ മുഴവൻ സ്ഥൂലസൂക്ഷ്യ ശക്തികളേയും തന്നിലേയ്ക് ന്യസിയ്ക്കുകയും ചെയ്യണം.

#### യുാനാധിചാസം

ധ്യാനാധിവാസം എന്ന ക്രിയ ചെയ്യേണ്ടതു് ശയ്യയിൽ കിടത്തിയിരിയ'ക്ഷന ബിംബശരീരത്തിലാണ്, ആ ശരീര ത്തിൽ പ്രാണായാമ പുരസ്സരമാണ് ഭൂതസൃഷ്ടി, ഭൂതസംഹാ രാദി ക്രിയക⇔ മുഴവൻ ചെയ്യേണ്ടതും്. ബിംബത്തിന്നം അതും ചെയ്യാൻ സാദ്ധ്യമാകാത്തതുകൊണ്ടു° ആചാര്യൻ സ്വന്തം ശരീ രത്തിൽ അത്ചെയ്ത് പ്രാണായാമാദിക⊙ ചെയ്യമ്പോ⊙ ബിം ബഹൃദയത്തെ ദർഭപ്പല്ലാ്കൊണ്ട′ തൊടുമ്പോയ താൻ ചെയ്യുന്ന പ്രാണായാമക്രിയ ബിംബത്തിനം ബാധകമാകുന്നു. അതിന മുമ്പായി ബ്വിംബത്തിൻെറ ഇഡാനാഡിയെ തൻെറ പിംഗളാ നാഡിയിങ്കലും, ബിംബത്തിൻെറ പിംഗളാനാഡിയെ തൻെറ ഇഡാനാഡിയോടും ബന്ധിപ്പിയ ക്കുന്ന നാഡീസന്ധാനക്രിയ ചെയ്തിരിയ ക്കും. പിന്നീട്ട് ബിംബത്തിന്റെ തത്വങ്ങളെയും ഭൂതങ്ങളേയം ക്രമത്തിൽ ഉപരൃപരിയായി വിലയിപ്പിച്ച് പ്രമാത്മാവിങ്കൽ ഒതുക്കി, അണ്ഡഭേദന പ്രക്രീയയിലൂടെ കാരണ ജലത്തിൻെറ അധഃപ്രവാഹത്തോടുകൂടി സംഹരിച്ച തായ സകല തത്വങ്ങളെയും മേൽപറഞ്ഞ് പ്രകാരം തന്നെ സ്ത ഷ്ടിച്ച് ലിപി തുടങ്ങി ഷഡദ്ധചം വരെയുള്ള ന്യാസങ്ങയ ബിംബത്തിലും ചെയ്യുന്നു. ഇതാണ് ധ്യാനാധിവാസത്തിൻെറ അതോടുകൂടി ശില<sup>ം</sup>പിയാൽ ആനീതമായ ബിം ബം പ്രാണായാമാദി പ്രക്രിയക⇔ ചെയ്യ° ജീവചൈതന്യ**ത്തെ** 

പരമാത്മാവിൽലയിപ്പിച്ച് സമാധി അനുഭവിച്ച് വീണ്ടും താഴെ വന്നു എദയത്തിൽ ജാഗ്രതാവസ്ഥയിൽ നിൽക്കുകയാണ്. ഇതേപോലെ പീഠത്തിന്നും ജലാധിവാസവും ധ്യാനാധിവാസവും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അതുകഴിഞ്ഞാൽ ചക്രാബ്ജം (വിഷ്ണ) ശക്തിദണ്ഡകം (ദർഗ്ഗ), ഭിദകം (ശൈവം) തുടങ്ങിയ വലിയ പത്മങ്ങരം ഉണ്ടാക്കി അവിടെ വിസ്തരിച്ച് പൂജിക്കുന്നു. അതോടുകൂടി നേരത്തെ അഗ്നിജനനക്രിയചെയ്ത ആചാര്യകണ് ഡത്തിൽ ധ്യാനാധിവാസ പ്രകാരംതന്നെ തത്വങ്ങളെ ഉപര്യൂപരി സംഹരിയ്ക്കുകയും സൃഷ്ടിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ഹോമം അവിടെ നിവ്വഹിക്കുന്നു. തൽസമ്പാതത്തെ ബിംബത്തിൽ സ്വർശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതിന്നു് ശിരസ്തതവഹോമം എന്നു പറയുന്നു. നപുംസകശിലയിലും ധ്യാനാധിവാസക്രിയ ചെയ്യുണ്ടതാണ്.

#### അധിവാസഹോമം

ശയ്യയുടെ 8 ദിക്കിലും ആചാര്യകണ<sup>്</sup>ഡത്തിന പുറമെ 8 കണ°ഡങ്ങരം വിവിധാകൃതിയിൽ ഉണ്ടാക്കി അവയിലേയ° ക്ക് അഗ്നിജനനംചെയ്ത ആചാര്യകണ്ഡത്തിൻെറ അഗ്നി യെ എടുത്തുവെച്ച്° (മന്ത്രപൂവ്വം) വിവിധങ്ങളായ ചമതകളെ ക്കൊണ്ട്<sup>°</sup> ഹോമങ്ങരം ചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങിനെയുള്ള [ദവ്യഹോമ ങ്ങാം വിവിധ കണ്ഡങ്ങളിൽ ചെയ്ത കഴിഞ്ഞാൽ തൈര° നെ യ്യ്,തേൻ എന്നിവയെ അഗ്നിസൂര്യ സോമമണ്ഡലങ്ങളുടെ പ്രതീ കമായി ആചാര്യകണ്ഡത്തിലേയ്ക്ക് ഹോമിക്ക്യം, തൽ സംപാതത്തെ ബിംബത്തിൻെറ മൂലാധാര, എദയഭ്രൂമദ്ധ്യങ്ങ ളിൽ സ്പർശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു.ഇതാണ ശോന്തിഹോമം.പിന്നീട്ട് അവരവരുടെ ശക്തിബീജംകൊണ്ട് ആജ്യം ഹോമിച്ച് ആ സം പാതം പീാത്തിലും പ്രണവം കൊണ്ട<sup>ം</sup> ഹോമിച്ച സംപാതം നപുംസകശിലയിലും സ്പർശിയ്ക്കുന്നു. പ്രണവം നപുംസക ശിലയുടേയും ശക<sup>്</sup>തിബീജം പീഠത്തിൻെറയും മന്ത്രങ്ങളത്തെ. പിന്നീട്ട് പശുവിനെ കൊണ്ടുവന്ന് മണ്ഡപത്തിൻെറ തെ കേ വാതിൽക്കൽ പൂൽക്കയർകൊണ്ട'കെട്ടി വ്യത്യസ**്**ഥ മന്ത്ര ങ്ങഠംകൊണ്ട് പാൽകറന്ന് ആചാര്യ കണ്ഡത്തിൽ അടുപ്പ കൂട്ടി അരിയം കഴകി പാല്പായസമ**ണ്ടാ**ക്കി ആ പാൽപായസം കൊണ്ട് നിവേദ്യവും ബ്രാഹ്മണഭോജനവും ബലിക്രിയയും ചെയ്യണം . ഇതുവരെയും പ്രതിഷ്ഠയടെ പൂർവ്വാംഗം മാത്രമെ ഇനി സാക്ഷാത° പ്രതിഷയെക്കറിച്ച° പറയാം. ആയിട്ടുള്ള.

#### പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ര

ആദ്യമായി അത്ത് ബീജമന്ത്രംകൊണ്ട് പ്രാസാദത്തെ പ്രതിഷ്ഠാദിവസം പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നു. പ്രാസാദത്തെ വീണ്ടും മൃഷ്ടിതുടങ്ങി ധൂപദീപാന്തമുള്ള ശോധനകളെചെയ്ത ശുദ്ധിചെ യ്ത് തത്തന്മത്രാക്ഷരങ്ങളെക്കൊണ്ട് പ്രാസാദത്തെ ആദ്യമായി പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നു. പിന്നീടാണ് നപുംസക ശിലാപ്രതിഷ്ഠ.

### നപുംസക ശിലാപ്രതിഷ<sup>ം</sup>ാ

ഈ നപംസകശിലയുടെ മുകളിൽ 8 ദിക്കിലും നടുക്കു മായി 9 ഗർത്തങ്ങളണ്ടായിരിക്കും. ഈ നപുംസകശിലയെ ആചാര്യൻ പ്രണവംകൊണ്ട് ആദ്യം നിശ്ചയിച്ച കഴിയിൽ വിധിപ്രകാരം പ്രതിഷ്ഠിയ്ക്കുന്നു. പിന്നീട് നപംസക ശിലയിലെ ഗർത്തങ്ങളെ അതാത് ദേവൻെറ മൂലംകൊണ്ടും, പഞ്ചഗവ്യങ്ങളെക്കൊണ്ടും അഷ<sup>ം</sup>ടഗന്ധജലംകൊണ്ടും കഴുകി ശുദ്ധിയാക്കണം. ഈ കഴികളിലോരോന്നിലും അതാത് ദേവ നു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ബീജങ്ങരം, രത്നങ്ങരം, ധാതുക്കരം, ലോഹ **ങ്ങ**≎ എന്നീ് 4 ദ്രവ്യങ്ങളെ അതാതിനു പറഞ്ഞിട്ടുള്ള ക്രമത്തിൽ 8 ദിക്കിലും മദ്ധ്യത്തിൽ ആ ദേവന്റെ അടയാളങ്ങളായ ആയു ധ വാഹനാദികളെ ഉണ്ടാക്കിച്ചതും ന്യസിയ<sup>ം</sup>ക്കണം. ഇവിടെ ഈ നപംസകശില ബ്രഹ്മസചത്രപകമായ സ്ത്രീപുരുഷഭേദത്തി ന്നതീതമായ മനസ്സിനെയാണ° സൂചിപ്പിയ ക്കുന്നതെന്നും പ്ര ത്യേകം പ്രസ്താവ്യമാണ്, നേരത്തെ ഈ 4 സാധനങ്ങരംക്ക് പുറമെ പ്രത്യേകം കിഴങ്ങുകളേയും മണ്ണുകളേയും ഗർഭന്യാസ ത്തിനപയോഗിച്ചതോക്ഒമല്ലോ. ആയ്യ്യ് മനഷ്യൻെറ പൂണ്ണ വ്യക്തിതാവുമയക്കൊള്ളന്ന പൃഥ⊿ീഭ്രതംവരെ നീണ്ടകിടക്കുന്ന ബീജമാണെന്ന<sup>്</sup> നാം കണ്ടു. പാർത്ഥിവശരീരത്തിൻെറ തല ങ്ങ⊙ പൃഥചിവിയം അപ്പമാണല്ലോ. അഗ്നിതൊട്ട്° മുകളി ലേയ്ക്ക് മനസ്സ്വരെയുള്ള 4 തലങ്ങാം സൂക്ഷ<sup>്</sup>മശരീര **അം**ശ ങ്ങളാണേന്നും, അവയെ യഥാക്രമം പ്രതീകവല്ലുരിയ<sup>്</sup>ക്കുന്ന ധാത്, ലോഹം, രത്നം, ബീജം എന്നിവയാണം മനസ്സിൻെറ നിർമ്മാണത്തോടെ വ്യഷ<sup>്</sup>ടീകരിയ<sup>®</sup>ക്കുന്ന പ്രത്യേക ദേവൻെറ വ്യക്തിത്വത്തെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്തകൊണ്ടും മനസ്ഥാനമായ ആജ്ഞാചക്രത്തിൽ വിരാജിയ'ക്കുന്നതെന്നും മനസ്സിലാക്കേണ്ട ഇതിൻെറ പ്രതീകമായിട്ടാണ്യ ഇവിടെ നപംസകശി ലയിലെ ഗർത്തങ്ങളിൽ ന്യസിച്ചത<sup>4</sup>.അങ്ങിനെ ചെയ്യമ്പോരം അണിമാദി അഹ്ലൈശചര്യങ്ങളെ ധ്യാനിയ'ക്ഷവാനം തന്ത്രസമ ച്ചയം വിധിയ'ക്കുന്നുണ്ട്'.

ഈ സൂക്ഷ്മദേഹമാകുന്ന മനോമയകോശത്തിന്ന് അ അവോളം ചെറുതാകാനം, ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തോളം വലുതാവാ നം സ്വതവെതന്നെ സാമർത്ഥ്യമുള്ളതിനാൽ അണിമാദ്യപ്പൈ ശവര്യങ്ങാം അവിടെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എന്ന് പറയാൻ കഴിയും.

### പീാപ്രതിഷ<sup>ം</sup>ാ

നപംസകശിലയുടെ മുകളിൽ ശക്തിയെ ആവാഹി ച്ച് പൂജചെയ്തിരിയ്ക്കുന്ന പീഠത്തെ ശക്തിബീജംകൊണ്ട് പ്തിഷിയ'ക്കുന്തം അനന്തരം ദേവനെ കിടത്തിയിരിയ<sup>v</sup>ക്ക ന്ന ശയ്യയുടെ സമീപത്ത് ആചാര്യൻ വന്നിരുന്ന് വിദ്യേശ്വര കലശങ്ങളിലെ വെള്ളം സ്നാനകാലത്ത് തളിച്ച് കോണ്ടു° പിന്നീട് മണ്ഡപം, വിസ°തുതമായി ഒരു പൂജചെയ്യുന്നു. മണ്ഡലം, അങ്കരപാത്രം, അധിവാസഹോമം എന്നിവയിൽ ഉള്ള മന്തുചെതന്യങ്ങളെയെല്ലാം ബിംബത്തിലേയ്ക്ക് ഉദ്വസി ച്ച്, ഉത്തിഷ്യമന്ത്രംചൊല്ലി ബിംബത്തെ എടത്ത് പരികമ്മി കളാൽ വഹിപ്പിച്ചൂ° ഉപഹാരപാത്രങ്ങളം, അഷ°ടമംഗല്യങ്ങ ളം മററും പരിവാരങ്ങളെകൊണ്ട് എട്പിച്ച് പാണികെട്ടി ച്ച് ശംഖ് ആചാര്യൻ കയ്യിൽതന്നെ പിടിച്ചുകൊണ്ട് പ്രഭ ക്ഷിണമായി ഗർഭഗൃഹത്തിലേയ്ല് എഴുന്നള്ളിയ്ക്കുന്നും. ഗർഭഗൃ ഹത്തിൽ പൂജാസ്ഥാനത്തിരുന്ന് ദേഹശുദ്ധ്യാദിക⊙ നിവ്വ ത്തിച്ച ആചാര്യൻ അവിടെ പീഠത്തിൽ അാല്ക്കാലികമായി പെച്ച ബിംബത്തിൽ പരാവാഹനയേയും അവസ്ഥാവാഹന യേയും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ചെയ്യുന്നു. പരാവാഹന എന്നത് പ്രണവമലമന്ത്രങ്ങളോടുകൂടി മൂലബീംബത്തിലേയ്ക്ക് പരമാത്മാ വിനെ ആവാഹിയ<sup>്</sup>ക്കുന്ന ക്രിയയാണ്. അവസ്ഥാവാഹന മന്ത്രത്തിൽ ദേവചൈതന്യത്തെ, തുര്യാതീതം, തുരിയം, സുഷ്യ പ്തി, സാപ്നം, ജാഗ്രദ് അവസ്ഥവരെ ആവാഹിച്ച് ഇറ ക്കിക്കൊണ്ട് വരുന്നു. ഇത്രയും കഴിഞ്ഞാൽ പ്രണവംകൊണ്ടും ഉപചാരമന്ത്രംകൊണ്ടും മൂലംകൊണ്ടും ദേവനെ ബ**ിംബത്തിൽ** ആവാഹിച്ച് ഷഡദ്ധചാദികളായ മഹാന്യാസങ്ങരംകൊണ്ടു പ്രപഞ്ചത്തിൻെ സവ്വശക്തികളെയും അതിലേയ്ക്ക് കൊണ്ട അഥവാ സകളീകരിയ്ക്കുന്നും. പിന്നീട് മുഹൂർത്ത വരുന്നു. സമയമാകമ്പോഴേയ്ക്കും മുഹൂർത്തദോഷങ്ങരംക്കുള്ള പരിഹാ രാർത്ഥം ബ്രാഹ്മണർക്ക് ഓനമുഹ്മത്തങ്ങയപെയ്ത് നല്ലമുഹുത്താ യീന്ന**് അവ**ർ പറഞ്ഞാൽ ബിംബ**ത്തെ** പരികമ്മികളെക്കൊ ണ്ട് ഏടുപ്പിച്ച്" പീഠോപരിയുള്ള പ്രതിഷ്ഠാ ഗത്തത്തിനെറ മുകളിൽ 3 പ്രഭക്ഷിണമായിക്കൊണ്ടു വന്ന് ബിംബത്തെ

ആകാശാത്യമകമായം, പുരുഷാത്മകമായം, പീഠത്തെ പ്രകൃത്യാ ത്മകമായം, ഭൂമ്യാത്മകമായം ധ്യാനിച്ച് അത് 2 ഉം ശക് തി ഒന്നായിട്ട് ഭക്താനുഗ്രഹത്തിന്നുവേണ്ടി ഇവിടെ ഇരിയ് ക്കണമെന്ന് ധ്യാനിച്ച് തൻെറ പ്രതിഷ്ഠാമന്ത്രങ്ങരം ജപി ച്ച് നപംസകശിലയിൽ നാളം സ്പർശിയ്ക്കമാറ്റ് വെയ് ക്കുന്നതാണ് വാസ്തവത്തിലുള്ള പ്രതിഷ്ഠാകമ്മം. ലംബസൂ ത്രത്തെ ഉററുനോക്കി ബിംബത്തെ ചരിവുകൂടാതെ നേരെനി ത്തി [ധുവസൂക്തംചൊല്ലി, മേല്പോട്ടം കീഴ്പ്പോട്ടം വ്യാപ കംചെയ്ത പ്രകൃതിപുരുഷന്മാരുടെ ഐക്യത്തെ ധ്യാനിയ<sup>്</sup>ക്ക ന്നു. പിന്നെ അഷ്ടബന്ധമിടുന്നം ബിംബപീഠസന്ധിയി ങ്കൽ നവരത്നങ്ങളും പൊന്നും ആററുമണലുംകൂടിനിറച്ചു<sup>ം</sup> നവശ ക്തികൊണ്ട് പൂജിച്ചതായ അഷ്ടബന്ധത്തെ എടുത്ത് പീഠ മന്ത്രങ്ങളം നവശക്തിമത്രങ്ങളം ജപിച്ച് അഷ്ടബന്ധം ചു ററുമിട്ട് ഇറക്കി ശക്തിവ്യാപ്കംചെയ്ത് പ്രണവംകൊണ്ട് മേ ല്പോട്ടം കീഴ്പ്പോട്ടം 3 വ്യാപകംചെയ്ത് ശക്തി പുരുഷഐക്യ ത്തെ ധ്യാനിയ്ക്കയാണ് ചെയ്യുക. അത് കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നീ ട് കംഭേശകലശമാടി നിദ്രാകലശവുമാടി ജീവാവാഹന ചെ യ്യുവാൻ ആചാര്യൻ പുറപ്പെടുന്നു. ആചാര്യൻ ശംഖെടുത്ത ജീവൻ അഥവാ ശിവൻതൊട്ട്, പ്പഥച്യാന്തമായ എല്ലാതത്ത്വങ്ങ ളേയും ചൊല്ലിയാൽ ആ ശംഖിനെ മൂലാധാരസമീപത്ത് കൊ ണ്ടപോയി ജീവചൈതന്യത്തെ ക്രമേണ അവിടെനിന്നയത്തി ഹൃദയസമീപത്ത<sup>ം</sup> കൊണ്ടപോയി അവിടെയും ചില മത്ര ങ്ങാചൊല്ലി അതിൻെറ അവസാനത്തിൽ ശംഖ° ഭ്രൂമദ്ധ്യ ത്തിൽവെച്ച അവിടെ. ശിവതത്വമന്ത്രങ്ങാംചൊല്ലി ജീവാത്മ സ്വരൂപമായ പരചൈതന്യത്തെ ധ്യാനബലേന സുഷുമ്ലാനാ ഡിയിലൂടെ ത്രിസ്ഥാനങ്ങളിൽനിന്നം ഉയത്തി ദചാദശാന്ത ത്തിങ്കൽ കൊണ്ടുവന്നു് ഇഡയിങ്കൽ പ്രവേശിപ്പിച്ചു് ഇടത്തെ നാസാരസ്രത്തിലൂടെ ശംഖജലത്തിലേയ്ക്ക് ആവാഹിച്ച് ആ ശംഖജലത്തെ ബിംബത്തിൻെറ ശിരസ്സിലാടി ബിംബ സുഷുമ്പാമാർഗ്ഗേണ ബിംബഎദയത്തിൽ യോജിയ്ക്കുന്നതായി ധ്യാനിയ'ക്കുന്നതാണ' ജീവാവാഹന. പിന്നീട് ഒരു സ്ഥൂ ലാവാഹനചെയ്ത് അതാത് ദേവന് വിധിച്ചതായ സ്റ്റോത്ര ങ്ങളെക്കൊണ്ട് സ്തോത്രാവാഹനയും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. സ്ത്രാ ത്രാവാഹനചെയ്യമ്പോഠം പുഷ്പം ധ്യാനിച്ച് മകളിൽനിന്ന് ആവാഹിച്ച് ബിംബശിരസ്സിലിട്ടാൽ മതി. അതോടുകൂടി വിശദമായി ന്യാസാദിക≎ചെയ്ത് സകളീകരിച്ച് ആസനം പാദ്യം മുതലായ ഉപചാരങ്ങളെക്കൊടുത്ത് കലശങ്ങളാടി

നിവേദ്യാന്തം കൊടുത്ത<sup>്</sup> പരിവാരബലികളം തുവി, പൂജ, മുഴ മിപ്പിയ<sup>്</sup>ക്കുന്നം.

അതെ കഴിഞ്തു് ആ ചാര്യൻ മൂലമന്ത സ്പന്ദനങ്ങരം ഉരംക്കൊള്ളന്ന തന്റെകൈ ദേവ ൻെറ മൂദ്ധാവിൽ വെച്ച° അതാത്° ദേവന° പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന താന്ത്രികവും വൈദികവുമായ മന്ത്രങ്ങളെ ജപിക്കേണ്ടതുണ്ട്. പിന്നിട് ചൈതന്യബിംബ സംയോഗത്തേയം ബിംബപീo ബിംബപ്രാസാദയോഗത്തേയും കൽപ്പിച്ച യോഗത്തേയും കൊണ്ടുള്ള വ്യാപകങ്ങാം ചെയ്ത° ബിംബത്തിൻെറ സുഷ്മ്നാ നാഡിയിൽ നിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ചൈതന്യം ബ്രഹ്മാണ്ഡം മുഴ വനം നിറഞ്ഞതായി ഭാവിച്ച്യ് അതിനെ ചുരുക്കിക്കൊണ്ടു വന്ന് ക്ഷേത്രത്തിലെ പുറംമതിലോളവും സ്തൂപികാപര്യന്ത വുമായി ചുരുക്കിക്കൊണ്ടുവന്ന് ഗർഭഗൃഹത്തിങ്കൽ 3 ദിവസം കെടാതിരിയ'ക്കംവണ്ണം നെയ്യകൊണ്ടും എണ്ണകരംകൊണ്ടും വിളക്കുകേരംവെച്ച്° ഗന്ധപ്രഷ്പാക്ഷത ദീപാദികളെയുംവെച്ച്° പുറത്തിറങ്ങി ശ്രീകോവിലിൻെറ നടയടച്ചുപൂട്ടി യജമാന നോട് നിത്യപൂജാക്രമങ്ങളെ ഉപദേശിച്ച് പറഞ്ഞുറപ്പിക്ക ണം. അതിനശേഷം ആണ് ആചാര്യനെ ദക്ഷിണാപരസ്സരം സന്തോഷിപ്പിക്കുന്നത്. ആചാര്യനും മററു സദസ്യന്മാർക്കും പരികർമ്മിക്ഠക്കും മററു അമ്പലവാസികഠക്കും യഥായോ ഗ്യം ദക്ഷിണകൊടുത്തു തൃപ്നിപ്പെടുത്തേണ്ടതുണ്ട്. പിന്നീട് 3 ദിവസത്തോളം ദേവൻെറ പൂജ്, സോപാനത്തിങ്കലോ അഗ്ര മണ്ഡപത്തിങ്കലോ തളിച്ചമെഴ്കി ചെയ്യേണ്ടതാണ<sup>ം</sup>. 4–ാം ദി വസം അഷ്ടമംഗലൃങ്ങാം കാണിച്ച് എണ്ണയുമാടി അഭിഷേ കങ്ങഠം ചെയ<sup>ം</sup>താൽ ബിംബത്തുങ്കൽ കലശവുമാടി പൂജിക്കേ ണ്ടതാണം.

### പരിവാര പ്രതിഷ°ാ

ഈ 3 ദിവസങ്ങളിൽ ലഘുപ്രതിഷ്ഠാരീതിയിൽ ദിൿ പാലന്മാരെയും പ്രതിഷ്ഠിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അവിടെ തത്തൽ മത്ര ങ്ങളെക്കൊണ്ട് ഒരു ഹോമവും ഒരു കലശവും പൂജിച്ചാടുക യാണ് പതിവ്. ബലിക്കല്ലുകളെ ദർഭമുഷ്ഠികൊണ്ട്, നാ ല്പ്പാമരം പുറുമണ്ണുകൊണ്ട് ശുദ്ധിവരുത്തി ഭൂതശുദ്ധിയും അത്യാവശ്യം ലിപിന്യാസാദികഠം ചെയ്ത് മേൽപറഞ്ഞ ഹോമസമ്പാതോക്തമായ കലശം അതാത് ബലിക്കല്ലുക ളിൽ ആടുന്നു. അതോടുകൂടി വരുന്ന പൂജാസമയത്ത് നിവേ ദ്യസ്ഥാനത്ത് ബലിതൂവുന്നു, അകത്തള്ള ബലിക്കല്ലുകളേ യം നിർമ്മാല്യധാരിയേയും മററും പ്രതിഷ്ഠിച്ച ശേഷം വലിയ ബലിക്കല്ലുകളേയും മററു പുറത്തുള്ള ബലിക്കല്ലുകളേയും പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ പ്രതിഷ്ഠ പൂർണ്ണമാക്കിയാൽ ചൈതന്യവർദ്ധനവിന്നായി ഒരുത്സവത്തിൻെറ ക്രിയകയം കൂടി കഴിക്കുക പതിവുണ്ടും

ഇപ്രകാരമാണ് സാമാന്യമായി ഒരു പ്രതിഷ്ഠയുടെ വിശദാംശം. വളരെ സങ്കീർണ്ണമായ ഈ ക്രിയാകലാപം ചു <del>രുക്കത്തിൽ ഒന്നവലോകനം ചെ</del>െയ്യൂമ്പോ⊙്ഒരു വൃഷ്ടിശരീര ത്തിൻെറ ജനനവും അതിനെ ശുദ്ധീകരിച്ച<sup>ം</sup> മന്ത്രചെതന്യ ത്തെ ആചാര്യൻ സ്വദേഹത്ത് നിന്ന് സ്വിസ്സരം ച്ച് ആക്ഷേത്രശരീരത്തിലേക്ക് സംക്രമിപ്പിച്ച് ഒരു ശിഷ്യോ ത്തമനെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന ക്രിയയുടെ ഏകദേശത്വംവരുന്നു. മന്ത്ര ചൈതനുസംക്രമണശേഷം ഈ ശരീരം സമാധ്യാവസ്ഥയെ പ്രാപിയ<sup>്</sup>ക്കുന്ന കാര്യമാണ് പ്രതിഷ്ഠ കഴിഞ്ഞാൽ 3 ദിവ — സം നടയടച്ചിടുന്നത°. അത° കഴിഞ്ഞ° നടതുറക്കുമ്പോഠം ആ ക്ഷേത്ര പുരുഷൻ സമാധിയിൽ നിന്നുണർന്നു് ജാഗ്രതവസ്ഥയി ലേയ<sup>ം</sup>ക്ക<sup>ം</sup> വരികയും, തീ[വമായ തൻെറ നിത്യസാധനാ ക്രമ ങ്ങാം ആരംഭിയ<sup>്</sup>ക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. മന്ത്രോപദേശം ഞ്ഞാൽ നിത്യസാധന ഏതുതരത്തിൽ ചെയ്യണമെന്ന് ശിഷ്യ നെ പ്രത്യേകം അനുശാസിയ ക്കുന്ന പ്രക്രിയയത്രെ യജമാന നോട്ട് നിത്യപൂജാവിധാനത്തിനുള്ള വാഗ്ദാനം പറയിക്കൽ. അഞ്ങിനെയുള്ള്നിതൃപൂജാക്രമത്തിന്റെ ഉപദേശം പരിപാ ലിയ<sup>്</sup>ക്കുവാൻ ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധകദേഹം പ്രതിജ്ഞാബദ്ധ മാണ്. അതിനള്ള സംവിധായകന്മാർ മാത്രമാണ് ക്ഷേത്രേ ശൻ, ഊരാളന്മാർ, ഇന്നത്തെ കാലഘട്ടത്തിലെ കമ്മിററിക്കാർ തുടങ്ങിയവർ. അങ്ങിനെ ഇവർ ഈ നിത്യസാധനയ<sup>്</sup>കം നി ത്യനിദാനാദി ഉത്സവാദികഠംകം ഉള്ള ഏർപ്പാടുകഠം ഭംഗിയാ യി ചെയ്യന്നുവെങ്കിൽ പൂർവ്വസൂരികളാൽ പ്ര മഹാന്മാരായ തിഷ<sup>റ</sup>ാപിതമായ ആ ചൈതന്യം ക്ഷേത്രദേഹത്തിൽ ഒരു പ രുഷായുസ്സിനെക്കാ⊙ ് എത്രയോ കൂടുതൽ കാലം ശാശ്വതമാ യി നില്നില്ക്കം. ദിവ്യനായ ഒരു തീവ്രസാധകൻെറ സാ ന്നിദ്ധ്യത്താൽ പരിസരപ്രദേശങ്ങരം സംശുദ്ധമായിതീരുന്ന പോലെ ആക്ഷേത്രത്തിന്റെ സാന്നിധ്യം ആപ്രദേശത്തെയും ഗ്രാമത്തെയും ഐശ്വര്യത്തിലേയ്ക്കും അഭിവ്വദ്ധിയിലേയ്ക്കും നയിയ'ക്കുകയും ചെയ്യന്നു.



# **ഷേത്രാചാരങ്ങ**ഗ

(പ്രാതം മതൽ പ്രദോഷംവരെ കേരളത്തിലെ നഗരങ്ങളിലേ `യം ഗ്രാമങ്ങളിലേയം ക്ഷേത്രങ്ങളിലേക്ക് കളിച്ച് ശു[ഭവസ്ത ധാരികളായി ഭക്തിപരസ്സരം നീങ്ങുന്ന ജനസമൂഹം കാലാതി വർത്തിയായ എല്ലാവെല്ലവിളികളേയും നേരിട്ടകൊണ്ട് ഈ ആററാണ്ടിൻെറ ഉത്തരാദ്ധത്തിൽപോലും വിജി ഇരുപതാം ഗീഷ്യവായി വർത്തിക്കുന്നതെന്ന് വിളിച്ചറിയിക്കുന്ന. സ്യൂതമായ ആ ചരിത്രപ്രവാഹത്തിൻെറ ബിന്ദുക്കളായ ജന ങ്ങര്, ക്ഷേത്രസങ്കല്പമെന്നെന്നോ ക്ഷേത്രത്തിൽപോയി ഗതാ നുഗതികതോന, നടത്തുന്ന ആരാധനാക്രമങ്ങളുടെ പൊരുളെ ന്തെന്നോ യുഗദ്രഷ<sup>്</sup>ടാക്കളായ നമ്മുടെ പൃവ്വസൂരിക⊙ ഷ്യൻെറ വ്യക്തിപരവം സാമൂഹികവും ആദ്ധ്യാത്മികവും ഭൗതി കവുമായ പുരോഗതിയേയും സുസ<sup>്</sup>ഥിതിയേയും എങ്ങനെയാ ണ് ക്ഷേത്രാരാധനയോട്ട് ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നോ ഗ്രഹി ക്കുവാനിടയില്ല. ഇന്നത്തെ കാലഘട്ടത്തിൽ ആ പൗരാണിക സങ്കല്പങ്ങളുടെ ഉള്ളടക്കം അനാവരണം ചെയ്യന്നതു് പരമ്പരാ ഗതമായ വിശചാസ പ്രമാണങ്ങളെ യൂക്തിചിന്തയുടെ മൃശയി ലിട്ട് സ്ഫുടം ചെയ്തെടുക്കുന്നതിനും തദ്വാരാ ദേശീയ ചൈത ന്യത്തിൻെ പുനർവിജ്യംഭണത്തിനം ഒട്ടേറെ സഹായകമാക കയേ ഉള്ള.

#### ക<sup>ം</sup>ഷേത്രാരാധനയിലെ ഉപാസനാരഹസ്യം

ആദ്ധ്യാത്മികസാധനയുടെ ഒരു സുപ്രധാനഘടകമായ മത്രോപാസനയുടെ ശാസ്ത്രീയാടി സ്ഥാനത്തിലാണം' ക്ഷേത്ര മെന്ന സങ്കല്പം ഉരുത്തിരിയുന്നതും'. അവ കല്ലുകൊണ്ടും മററും നിർമ്മിക്കുന്ന വെറും കെട്ടിടങ്ങാം മാത്രമല്ലാ, മത്രചൈതന്യ ത്തെ ജനോപകാരക്ഷമങ്ങളായി ആവിഷ്കരിക്കാനുപയോഗി ക്കുന്ന താന്ത്രികയന്ത്രങ്ങാം തന്നെയാണം'. അതിനാൽ ഒരു പ്ര ത്യേക ശാസ്ത്രീയസംവിധാനമനസരിച്ച് തന്നെയാണം' ആ പ്രാ കാരങ്ങാം പണിചെയ്തിരിക്കുന്നതും'. പ്രതിഷ്ണ കഴിയുമ്പോടം ബിംബത്തിലും അതോടുകൂടി ക്ഷേത്രത്തിന്റെ പുറം മതിൽ വ രെയും വ്യാപുമാകുന്ന മന്ത്രചെതന്യം—അതു തന്നെയാണ്—ഭേ വൻറെ സൂക്ഷ് മരൂപം വ്യാപിക്കുന്നു. ഭക്തന്മാർ കടന്നുചെന്ന് വികാരതരളിതങ്ങളായ എദയത്തോടെ ദേവനെ വിളിച്ചാരാധി കുമ്പോറം അവിടെ സ്പന്ദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ദേവചൈതന്യം അവരുടെ ദേഹങ്ങളിലും അനുരണനം ചെയ്യുകയും അവരിൽ ഉ റങ്ങി കിടക്കുന്ന കണ്ഡലിനീ ശക്തി — ഈശ്വരശക്തിയുടെ ലേശാംശത്തെ ഉണർത്തുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങനെ അതിസു ക്ഷ് മമായി ഉണർന്ന ഭക്തൻറെ കണ്ഡലിനീശക്തിയാണ് അവ ൻറെ ആഗ്രഹ നിവ്വത്തിവരുത്തി പ്രാർത്ഥനകളെ സാധിപ്പിച്ചു കൊടുക്കുന്നുതെന്ന ശാസ്ത്രീയത്തവം മനസ്സിലാക്കിയാൽ ക്ഷേത്രാ രാധനയുടെ ഉള്ളടക്കം ഗ്രഹിക്കവാൻ വിഷമമുണ്ടാവില്ല.

### ക്ഷേത്ര കുളത്തിലെ കുളി

മലിനമായ ശരീരമോ മനസ്സോ പവിത്രമായ ഈശചരാ ധന എന്ന കർമ്മത്തിന്ന° സഹായ്കമാവുകയില്ലല്ലോ. ബാ ഹൃശൂദ്ധിക്കു പുറമെ കൃഛ്റങ്ങളായ യമനിയമാദികഠം അനു ഷ'ാിച്ചശേഷം മാത്രമാണ' സുഖാസനത്തിലിരുന്ന് പ്രാണാ യാമാദിക്രിയകയ അനഷ്ഠിക്കുവാനം ആദ്ധ്യാത്മിക സൗ ധത്തിൻെറ ഉന്നത മൺഡലങ്ങളിലേക്ക് കയറുവാനം യോഗ ശാസ്ത്രം അനുശാസിക്കുന്നത<sup>ം</sup>. ഈ ബാഹ്യാഭ്യന്തരശുദ<sup>ം</sup>ധിത ന്നെയാണ്, ദേവതാ ദർശനത്തിന മുമ്പെ സ്നാനം ചെയ്യ ണമെന്ന ആചാരത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനം. സ്ലാനാന്തരദേഹത്തി ന്ന് ഒരു കളിർമ്മയും - ഓജസ്സും കിട്ടുന്നതോടൊറ്റപ്പം മനസ്സിന്ന് ഒരു തെളിച്ചവും ഉണവ്പ്റം കൈ വരുന്ന എന്നതു് അനഭവൈ കവേദ്യമായ ഒരു കാര്യമാണ<sup>ം</sup>. പക്ഷെ കളിച്ച<sup>ം</sup> സ്ഥൂലദേഹ ത്തിൻെറ തൊലിപ്പറം മാത്രം വൃത്തിയാക്കുകയല്ല് ഇവിടെ സ്നാ നം കൊണ്ടുദ്ദേശിക്കുന്നത്. ഈശചരചൈതന്യത്തിൽ ആറാടുക എന്ന ആന്തരികപ്രക്രിയ കൂടി അവിടെ നടക്കേണ്ടതുണ്ട്ം പ രബ്രഹ്മത്തിൻെറ, അതുന്നതമായ മേഖലകളിൽ നിന്ന് ഏററ വം സ്ഥൂലമായ പൃഥ്വതലം വരെ ഒഴകിവരുന്ന സൃഷ്യൻമുഖ മായ ഈശവരചൈതന്യത്തിൻെറ പ്രതീകമായിട്ടാണ് വൈദി കക്രിയകഠം ''ആപസ്സിനെ'' അല്ലെങ്കിൽ ജലത്തെ കൽപി ആജലത്തിലാണല്ലോ നാം നിമജ്ജനം ചെയ്യുന്ന ത്. സാധകനിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ദൈവിക ശക്തി ഉണർ ന്നും ശിരസ്സിന്റെ ഉപരിതലത്തിലുള്ള ബ്രഹ്മരസ്ധത്തോളം ഉയ രുകയും അവിടെയുള്ള പരമാത്മ ചൈതന്യത്തോട്<sup>ം</sup> സമ്മിളിത

മാകുകയും ചെയ്യുമ്പോരം ഉണ്ടാകുന്ന ആനന്ദമയസചര്രപമായ 72000 നാഡീഞ്രമ്പുകളിലൂടെയും ഒഴുകി വന്നു് ദേഹമാകെ ആ പ്ലാവനം ചെയ്യിക്കുന്ന ഒരു പരമാനന്ദ പ്രവാഹം യോഗിക ളടെ അനഭൂതിയാണ°. ഇതുതന്നെയാണ° വൈദിക ഋഷിക ള്ടെ ''ആപ്സ്തവം'' അതിനാൽ വൈദിക സ്നാനത്തിൻെറ ഒര 'ആപോഹിഷ<sup>ം</sup>ഠാദി' ഋക്കകൊണ്ട് ത്യാവശ്യാഘടകമാണ് ജപിച്ച് തളിക്കൽ. സ്ഥൂലസൂക്ഷ്മ ശരീരത്തിലുണ്ടായേക്കാവു ന്ന സകലവിധ മാലിന്യങ്ങളേയും അത് കഴകിക്കളഞ്ഞു് ദേ ഹത്തിൽ ഈശ്വരൻെറ വാസഗ്യഹത്തിനുതകുന്ന പവിത്രതയ ഗംഗാദിതീത്ഥസ്നാനങ്ങളിൽ പാപമോചനം ഉ ണിയിക്കുന്നു. ണ്ടാകുന്നവെന്ന അടിസ്ഥാനവും ഇതുതന്നെ. ആദ്ധ്യാത്മികാ നഭ്രതിയുടെ പരമകാഷ<sup>ം</sup>ാഭാവം പുലർത്തുന്ന ശിവസ്വരൂപ ത്തിൻെറ ശിരസ്സിൽ നിന്നൊഴകി വരുന്നുവേന്ന് പറയപ്പെടു ന്ന ഗംഗാ പ്രവാഹം ഈയോഗാനഭൂതിയുടെ കവിതാമയ്മാ യൊരു ഉത്തമ പ്രതീകമത്രെ. ക്ഷേത്രത്തിൽ പോയി ദേവദർ ശനം നടത്തുന്നതിനമുമ്പായി ഇത്തരത്തിലൊരു തീർത്ഥസ്സാനം നടത്തേണ്ടതിനു' രണ്ട' ഔചിത്യമുണ്ട'. ക്ഷേത്രക്കുളത്തിൽ കുളി ക്കുമ്പോരം അതുതന്നെയാണ് ഉദ്ദേശിക്കുന്നത്.

> ''ഗംഗേ ച യമുനേ ചൈവ ഗോദാവരി സരസ്വതി നമ്മദേ സിന്ധുകാവേരി ജലേസ്തിൻ സന്നിധിം കുര

എന്ന തീർത്ഥവാഹനാമന്ത്രത്താലും പരസഹസ്രം വേദ വിത്തുക്കാ നൂററാണ്ടുകളായി സ്നാനം ചെയ്തുവന്നിരുന്ന ക്ഷേ ത്രക്കളം ഒരു പുണ്യതീർത്ഥത്തിനു തുല്യമാണെന്നും പറയേണ്ട തില്ലല്ലോ. മാത്രമല്ല ദേവൻെറ ഉത്സവപരിസമാപ്തിയാകുന്ന ആറാട്ട നടത്തുമ്പോരം ചെയ്യുന്ന പുണ്യാഹ ക്രിയകളിലൂടെയും ക്ഷേത്രക്കളത്തിനു് ഈ പവിത്രത കൈവരുന്നു. ആ തീർത്ഥത്തിൽ സ്നാനം ചെയ്ത പരിശുദ്ധന്മാരായിട്ട തന്നെയാണ് ദേവ ദർശനം നടത്തേണ്ടതു്.

#### കുളത്തിലെ ഇന്നത്തെ ശോചനിയാവസ°ഥ

പക്ഷെ ഇന്നത്തെ ക്ഷേത്രതീത്ഥങ്ങളിൽ ഉണ്ടായിട്ടുള്ള മലിനീകരണംമൂലം ഇത്തരത്തിലൊരു സ്നാനം ആരോഗ്യത്തിന തന്നെ കേടല്ലേ എന്നു ശങ്കിക്കുന്ന ആധുനികന്മാരുണ്ടാകാം. കാ ര്യം ശരിയാണ്. പക്ഷെ പ്രകൃതിയല്ല ആ ക്ഷേത്രത്തെ മലി നമാക്കിയതെന്നും തലമുറകളായി ബോധം തെളിയാത്ത മനു

ഷ്യർ തന്നെയാണെന്നും നാം ഓക്കേണ്ടതുണ്ടു<sup>o</sup>. മററു മനുഷ്യർ കളിയ്ക്കുന്നതാണെന്നും അതിൻെറ പരിശുദ്ധി കാത്തുസൂക്ഷിക്കേ ണ്ടതു<sup>ം</sup> ഒരു സാമൂഹ്യധമ്മമാണെന്നമുള്ള ബോധം അല്പമെങ്കിലും തീണ്ടിയിട്ടില്ലാത്ത ജനതയാണല്ലോ നമ്മുടേതും. പൊതുമൂത്ര മല വിസർജ്ജന സ്ഥലങ്ങളം. ബസ്റ്റാൻറ്, റയിൽവേ സ്റ്റേ ഷൻ പരിസരങ്ങഠം, എന്നീ പൊതുസ്ഥലങ്ങഠം വൃത്തികേടാക്കി വയ്ക്കവാനള്ള സാമൂഹ്യവിരുദ്ധ പ്രവ ണത തണെയാണ് ഈ ദുസ്ഥിതിക്കു കാരണം. ക്ഷേത്ര വി ശചാസത്തിൻെറയും സാമൂഹ്യബോധത്തിൻേറയും Lപസര ണത്താൽ മാത്രമേ ക്ഷേത്രക്ക് നന്നാക്കി നിർത്തുവാൻ ഒക്കൂ. ഇന്ന° പതഞ്ഞു പൊങ്ങുന്ന രാഷ്ട്രീയ സാമൂഹ്യ[പബുദ്ധതയെ ഇത്തരം നിർമ്മാണപരമായ ചാലുകളിലൂടെ ഒഴക്കിവിടുവാ നുള്ള ആസൂത്രിത പദ'ധതിക≎ എവിടെയും ആവിഷ്കരിക്കാവു ന്നതേയുള്ള. അതു° ക്ഷേത്രക്കുളത്തിനു മാത്രമല്ല നാടിനു തന്നെ യും ഒരു ഉപകാരമാകും. ഗ്രാമീണതലത്തിൽ ഇത്തരം [പവ ണതകളിലേക്ക് ശ്രദ്ധതിരിയേണ്ടത് ക്ഷേത്രവിശ്ചാസിക ളടെ അടിയന്തിര കടമയാണെന്നു് ഉത°ബോധിപ്പി**ക്കു**വാൻ കൂടി ഈ അവസര∙ വിനിയോഗിച്ചകൊള്ളട്ടെ

#### ഒസ°മ ധാരണം

സ്സാനാനന്തരമുള്ള ഭസ്തധാരണം ഒരാഗ്നേയ സ്നാനം കൂടി യാണെന്നും പറഞ്ഞേതീരു. കത്തിത്തീർന്ന ശേഷമുള്ള ചാമ്പ ലാണല്ലോ ഭസ<sup>്</sup>മം. പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽനിന്ന സ്മഷ്ടിച്ചെടുത്ത ഒരു വസ്സു ആസൃഷ്ടിവിപരിത്മായ സംഹാര പ്രക്രിയയിലൂടെ പ്രകൃതിയിൽ തന്നെ വിലയം പ്രാപിക്കുന്ന ക്രിയയാണ് ആ ഗ്നേയമായ ദഹനകമ്മം. അതു കഴിഞ്ഞാൽ അവശേഷിക്കുന്ന ഭസ<sup>v</sup>മം പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ വിലയപ്രക്രിയയാകുന്ന കഴിഞ്ഞാൽ അവശേഷിക്കുന്ന ശുദ്ധമായ ഈശ്വരചൈതന്യ ത്തിൻെ [പതീകത്വം വഹിക്ഷന്നം. മനഷ്യദേഹം ചുട്ടകരി ച്ച ഭസ<sup>ം</sup>മം ത**ന്നെ**യാണല്ലോ ശ<sup>ം</sup>മശാനവാസിയായ ശിവൻ സ്വദേഹത്തിൽ വിലേപനം ചെയ്യുന്നത്ര°. ശിവൻെറ സംഹാ രകത്വത്തേയും അതിൻെറ [പതീക്ത്വം വഹിക്കുന്ന ഭൗതിക തലത്തിൽ നിന്നുള്ള ആത്<sup>ര</sup>മീയതലത്തിലേക്കുള്ള ഉയർച്ചയേ യം മേൽപ്പറഞ്ഞ ഭസ<sup>്</sup>മം [പതിനിധാനം ചെയ്യുന്നു. <u>[പാപഞ്ചിക വസ്തു</u>ക്കളം ബോധവം വിലയം [പാപിക്കുന്ന

സഹസ്രാരപത്മം (ശിരസ്സിൻെറ മേൽത്തട്ടിലുള്ള യോഗചക്രം) തന്നെയാണം' ശ'മശാനം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതും'. ആ് ശ്മശാനത്തിലാണല്ലോ യോഗശാസ്ത്രപ്രകാരം പരമശിവൻ അഥവാ പരമാത്മചൈതന്യം സ്ഥിതിചെയ്യന്ന**ു**°. സർവ്വ ശക<sup>്</sup>തിയുടേയും ഐശചര്യത്തിന്റേയും ഇരിപ്പ്ിടമായ ശ്ര**ീ**കര മായ ആസ്ഥാനത്തെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട<sup>ം</sup> വിഭ്ര തി എന്ന പേരും ഭസ്തതിനുണ്ടെന്നു ധരിക്കണം. ഈ**ശ**ചരാഭി മുഖമായി ഉയരുന്നതു° ആദ്ധ്യാത്മികപ്രക്രിയയുടെ മമ്മഭാഗമായ ആഗേ'നേയ തത്വമെന്ന ഭസ്മംകൊണ്ട്<sup>°</sup> അംഗവിലേപനം ചെ യ്യുന്നതു് വാസ്ലവത്തിൽ ആഗ് നേയമായൊരു സ്നാനം തന്നെ ഭസ്മധാരണം ശൈവമന്ത്രങ്ങാംകൊണ്ടു വേണം നടത്താൻ എന്ന വിധിയം അത്ഥവത്താണ്. ഏതായാലം കളിച്ച<sup>്</sup> ഭസ<sup>്</sup>മം ധരിച്ച**്** ശുഭ്രവസ്ത്രമോ അല്ലെങ്കിൽ മുക്കിയെ ടുത്തു ശുദ്ധമാക്കിയ വസ്ത്രമോ ധരിച്ചാണ് കേരളീയർ പരമ്പര യായി ക്ഷേത്രത്തിൽ പോകാറുള്ളതും, ഉത്തമമായ ഒരു ആചാ രവിശേഷമായി മാത്രമേ നമുക്കിതിനെ കണക്കാക്കാനൊക്കു.

#### പ്രദക<sup>ം</sup>ഷിണ തതചം

ക്ഷേത്രദർശനം നടത്തുന്ന സാധാരണക്കാരൻ ചെയ്യുന്ന ക്രിയകളിൽ ഒന്നാണല്ലോ പ്രദക്ഷിണംവെയ്ക്കുക എന്ന ചടങ്ങ്. ദേവനെ ഒരു കേന്ദ്രബിന്ദുവായി കല്പിച്ച് അതിനച്ചററും ഘടി കാരത്തിൻെറ സൂചികഠം കറങ്ങുന്ന ക്രമരനസരിച്ച് വത്തളാകാ രത്തിൽ ചുററും വയ്ക്കുന്നതാണത്രെ പ്രദക്ഷിണം. ദേവ പ്രീതി കരമാണെന്നാണ് ഈ പ്രക്രിയയെപ്പററി പറയുന്നത്ര്. ശ്രീ കോവിലിൻെറ ചുററും ഇന്ദ്രാദി ദിക്പാലന്മാരേയും മററുചില ദേവന്മാരേയും പ്രതിഷ്കിച്ചവയായ ബലിക്കല്ലുകഠം കാണാം. ആ ബലിക്കല്ലുകഠം വരെയുള്ള സ്ഥലത്തെയാണ് അന്തഹാര അഥവാ അന്തമ്മണ്ഡലം എന്നു വിവക്ഷിക്കുന്നത്ര്. അതിനു പുറത്തുകൂടി വേണം പ്രദക്ഷിണം വെയ്ക്കുവാനെന്നാണ് വിധി.

> ഗർഭഗേഹേന തസ്യോക്തം ദീക്ഷിതസ്യെ— ബാഹ്യകേ— പ്രദക്ഷിണം നൃണാം നോക്തമ്മന്തമ്മണ്ഡലതസ്സദാ അന്തസ്സാരകൃതം പ്രോക്തം ഫലമേകം പ്രദക്ഷിണം. ത്രിഗുണം മദ്ധ്യഹാരേതു മര്യാദായാം ചതുർഗുണം മഹാമര്യാദകം ചൈവകൃതം പഞ്ചഗുണം ഭവേത് ക്ഷേത്രാവധി വൃതം ബാഹ്യേഭാവച്ഛേതഗുണം നൃണാം എന്നു് അജിതാഗമം പറയുന്നുണ്ട്.

ഭക്തൻ (അതായതും ദീക്ഷിതൻ) ഗർഭഗ്രഹത്തേയല്ല പ്ര ദക്ഷിണം വയ്ലേണ്ടത്ര°∙ ലോകപാലപ്രതിഷ് ചെയ്ത അന്തമ്മ ണ്ഡലത്തേയാണ<sup>ം</sup>. അങ്ങനെ ചെയ്ത പ്രദക്ഷിണത്തിൻെറ മൂന്ന മട്ടങ്ക് ഫലം കിട്ടുന്നതാണ് നാലമ്പലത്തിനെ വലത്തുവച്ചാൽ. അതായത് പുറത്തെ ബലിക്കല്ലകളുടേയും പുറത്തുകൂടി ക്ഷേത്ര ത്തിൻെറ മതിൽ കെട്ടിൻെറ പ്റമെകൂടി പ്രദക്ഷിണം വച്ചാൽ ആദ്യത്തേതിൻെറ നാലിരട്ടിഫലം കിട്ടുന്നതാണ്. മഹാമര്യാദ അഥവാ വലിയ മതിൽക്കെട്ടിൻെറ പുറത്തു്കൂടി കേരളത്തിൽ പറഞ്ഞാൽ ക്ഷേത്ര മൈതാനത്തെ മുഴുവനായി പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യാൽ അഞ്ചിരട്ടി ഫലവും ആക്ഷേത്രം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന നാടിനെ പ്രദക്ഷിണം വച്ചാൽ ആറിരട്ടി ഫലവും ലഭിക മെന്നൊക്കെയാണ് ഇതിനർത്ഥം. അന്തർമണ്ഡലമെന്നത് ദേവ ൻെറ മുഖത്തെയും, സൂക്ഷ<sup>്</sup>മമായ മാനസിക ശരീരത്തേയും നാ ലമ്പലവും, മതിൽക്കെട്ടം അരവരെയൊക്കെ വിഭാഗങ്ങരം ഉരം പ്പെട്ടതുമായ ദേവൻെറ<sup>്</sup>സ്ഥൂല സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മാദിദേഹസമുച്ചയത്തേ യം സൂപിപ്പിക്കുന്നു എന്നോർത്താൽ ഈ പറഞ്ഞതിൻെറ പൊ താം മനസ്സിലാകംം

### പ്രദക°ഷിണപദതതിനെറേ വ്യൂൽപ്പത്തി

പ്രദക്ഷിണപദ വൃല്പത്തിയെക്കുറിച്ച് അംശുമതി ആഗ മം ഇങ്ങനെ പറയന്നു,\_

> പ്രഛിന്നത്തി ഭയം സവ്വേ ദകാരോമോക്ഷ സിദ്ധിദഃ ക്ഷികാരോത് ക്ഷീയതേ രോഗോണകാരം ശ്രീപ്രദായകം പ്രദക്ഷിണാണ്ണ സംയോഗാത് പ്രദക്ഷിണമിതിസ്മൃതം സർവ്വ ഭയങ്ങളെയും നശിപ്പിക്കുന്നത് എന്നത്ഥംവരുന്ന

'പ്ര' എന്ന അക്ഷരവും മോക്ഷദായകമായ 'ദ'കാരവും രോഗനാ ശകമായ 'ക്ഷി' കാരവും ഐശ്വര്യപ്രദമായ 'ണ'കാരവും കൂടി ചേന്നതാണ് പ്രദക്ഷിണമെന്നത്രെ ഈ ശ്ലോകങ്ങാംപറയുന്നത്ല്.

### എങ്ങനെയാണ് പ്രദക്ഷിണം വെക്കേണ്ടത്

പദാത് പദാനുരംഗ ഛേത് കരൌചല വീവജ്ജിതൌ സ്തതീർവാചിഹൃദി ധ്യാനം ചതുരംഗം പ്രദക്ഷിണം.

എന്നു് അതേ ആഗമം തുടരുകയാണു്. ഇളകാതെ രണ്ടു ഭാഗ ങ്ങളിലും കൈകഠം വച്ചുകൊണ്ടു് വാക്കുകൊണ്ടു് അതാതു ദേവ നെറെ സ്തോത്രങ്ങാ ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ട് ഹൃദയത്തിൽ ദേവൻറെ രൂപം ധ്യാനിച്ചുകൊണ്ട് ഒരു പാദത്തിൽ നിന്ന് മെല്ലെമെല്ലെ മറെറാരു പാദമൂന്നിക്കൊണ്ടു ചെയ്യുന്നതാണ് പ്രദക്ഷിണമെന്നാ ണ് ഈ ശ്രോകത്തിനത്ഥം. പ്രദക്ഷിണത്തിനിങ്ങനെ നാലംഗ ങ്ങാളണ്ടെന്ന് താല്പര്യം. എങ്ങനെയാണ് പ്രദക്ഷിണസമയ ത്ത്ര്നടക്കേണ്ടതു് എന്നതിൻെറ സുവ്യക്തമായ ചിത്രംകൂടി അം ശുമതീ ആഗമത്തിൽ തുടന്ന കാണന്ത്രങ്ങ്.

> ആസന്ന പ്രസവാ നാരീ തൈലപൂണ്ണം യഥാഘടം വഹന്തീശന കൈര്യാതി തഥാകാര്യാൽ പ്രദക്ഷിണം.

പ്രസവം അടുത്തവളായ ഒരു സ്ത്രീ തലയിൽ എണ്ണ നിറ ഞ്ഞ ഒരു കടത്തെയും വഹിച്ചുകൊണ്ടു നടക്കുന്നു എന്നു വീചാ രിക്കുക. അത്രയും പതുക്കെ മാത്രമേ പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യാവൂ. ധൃതിയായി ഓട്ടപ്രദക്ഷിണം ചെയ്യുന്നതു് അനാശാസ്യമാണെ ന്നാണ് ഇവിടെ വിവക്ഷ. പ്രദക്ഷിണം ആരാധനയുടെ ഒരു ഭാഗമാണ്, ഭക്തിപരവശന്മാരായുള്ളവർ സ്വന്തം ദേഹത്തെ ആകമാനം നിലത്തു കിടത്തി ശയനപ്രദക്ഷിണവും നിവ്വഹി കാറുള്ളതു് ഓക്കുക. കുത്തമുത്ത കല്ലുകളിലും മററും തട്ടിക്കൊ ൺപോകുന്ന ഈ പ്രദക്ഷിണം ഈശ്വരപ്രീതിക്കു വേണ്ടിയുള്ള ദുഘ്ടമായ സാധനാ മാർഗ്ഗത്തെയാണിവിടെ അനുസൂരിപ്പി ക്കുന്നതു്.

### പ്രദക°ഷിണ കാലവിധികൾ

പ്രദക്ഷിണ കാലത്തെക്കറിച്ചും വിധിക**ാ ഉണ്ട്.** ''പൂവ്വാഹ്നേ വ്യാധിനാശസ്യാൽ മദ്ധ്യാഹ്നേ വാഞ്ചിതാത്ഥദം

സായാഹ°നേ സർവ്വപാപഘ°നം അദ്ധയാമേ വിമുക്തിദം''

കാലത്തുചെയ്യുന്ന പ്രദക്ഷിണം രോഗനാശവും മദ്ധ്യാഹന കാലത്തു ചെയ്യുന്ന പ്രദക്ഷിണം സർവ്വാഭീഷ്ട ദായകവും സാ യാഹ്നകാലത്തു ചെയ്യുന്നത് എല്ലാ പാപങ്ങളേയും ഹനിക്കുന്ന തും അർദ്ധരാത്രിയിൽ ചെയ്യുന്നത് മുക്തി പ്രദവുമത്രെ ഇതേ അംശുമതി ആഗമത്തിൽ പറയുന്നത്ല്.

> സൂര്യോദയം സമാരഭ്യയാവദസ്തം രവേർഭവേത് താവത് പ്രദക്ഷിണം കൃത്വാസർവ്വാൻ കാമാവാ പ്രയാത്.

സൂരോദയം മുതൽ അസ്തമനം വരെ ഇടവിടാതെ ചെ യ്യുന്ന പ്രഭക്ഷിണ വ്രത്താൽ എല്ലാ ആഗ്രഹങ്ങളും സഫലീക്ട തങ്ങളാകുന്നു.

### [പദക°ഷിണങ്ങളുടെ എണ്ണം

പ്രദക്ഷിണത്തിൻെ എണ്ണത്തെപ്പററി സ്വായം ഭൂവാ ഗമം ഇങ്ങനെ പറയുന്നം

ഏകവിംശതി സംഖ്യാകാദുത്തമം തുപ്രദക്ഷിണം ഇരുപ ത്തൊന്നു പ്രാവശ്യം ചെയ്യുന്നു പ്രദക്ഷിണമാണത്രെ ഉത്തമമാ യിട്ടള്ളത്.

ഏകം വിനായകെ കര്യാൽഭ്വേ സൂര്യേത്രീണി ശങ്കരേ പത്വാരി ദേവ്യാവിഷ്ണോശ്ച സപ്ലാശ്ചത്ഥ പ്രദക്ഷിണം ഗണപതിക്ക് ഒന്നും സൂര്യന്ത് രണ്ടും ശിവന് മൂന്നും ദേവിക്കും വിഷ്ണുവിനും നാലും ആലിന് ഏഴും പ്രദക്ഷിണ ഞ്ഞാം ഉത്തമങ്ങളാണ് ഇത് സ്മൃതിവചനമാണ്.

> ബ്രഹ്മനാരദീയത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു:— രാജൻ പ്രദക്ഷിണൈ കേന മുച്യതേ ബ്രഹ്മഹത്യയാ ദ**്ധിതീയേനാ**ധികാരീസ്യാൽ തൃതീയെ നൈന്ദ്രസംപദ

ഒന്നാമത്തെ പ്രദക്ഷിണം കൊണ്ട് ബ്രഹ്മഹത്യാദിപാ പങ്ങരം മുഴവൻ നശിക്കുമെന്നും രണ്ടാമത്തേതുകൊണ്ട് ദേവനെ ആരാധിക്കുവാൻ അധികാരി ആകുമെന്നും മൂന്നാമത്തേതുകൊ ണ്ട് ഭോഗസുഖങ്ങരം ലഭിച്ച സിദ്ധിനേടുമെന്നും ഇതുകൊണ്ടു് പറയുന്നു. മൂന്നു പ്രാവശ്യം പ്രദക്ഷിണം വെയ്ക്കുന്നതിൻെറ വിശദാംശങ്ങരം ആണ് ഇവിടെ പറയപ്പെട്ടതു്.

#### ദേവാഭിമുഖമായ ആദ്ധ്യാത്മിക പ്രയാണം

തത്രാഗമങ്ങളിൽനിന്ന് പ്രകടത്രപത്തിൽ പ്രദക്ഷിണ ഞെക്കുറിച്ച് കിട്ടുന്ന കാര്യങ്ങളാണ് മേൽ കാണിച്ചിട്ടുള്ള പ്രമാണങ്ങാം. പ്രദക്ഷിണത്തിനെ തത്വത്തെപ്പററി അതി ൻറ നിഗുഢതകളിൽനിന്നും നാം മെനഞ്ഞെടുക്കേണ്ടിയിരി ക്കുന്നു. സാധാരണക്കാക്ക് മനസ്സിലാവുന്നതരത്തിൽ ഒരു ഉദാ ഹരണംകൊണ്ടു് ആ തത്വം അല്പസ്വല്പമൊന്നു് ഇവിടെ വിശ ഭീകരിക്കുവാൻ ശ്രമിക്കാം. സാധാരണ പൂജയിൽ അനുപേക്ഷ ണീയമായൊരു ഉപകരണമാണല്ലോ ശംഖ് പൂജയിൽ ഉപ യോഗിക്കുന്ന ശംഖ് ഇടംപിരിയാണ്. അതായത്ത് ആ ശംഖു നമ്മുടെ മുൻവശത്തു പിടിച്ചാൽ നമ്മുടെ ഇടതുഭാഗത്തേക്കായി

രിക്കും അതിന്റെ തുറന്ന വായ് ഉണ്ടായിരിക്കുക. അത്തരം ശംഖിൻെറ പിര? പ്രദക്ഷിണമായിരിക്കം. അതായത<sup>ം</sup> ക്ലോ ക്കിൻെറ സൂചി തിരിയുന്നതു പോലെ. നേരെ മറിച്ച് വലം പിരിശംഖ് വളരെ അപൂർവ്വവം, അതിനാൽ വളരെയധികം വിലപിടിച്ചതുമാണ്. ആശംഖുകൊണ്ട് പൂജിക്കവാൻ പാ ടുള്ളതല്ല. പൂജയേൽക്കാനായി ദേവസ്ഥാനത്ത് നമുക്കഭിമഖ മായി മാത്രമെ വലം പിരിശംഖ് വയ്ക്കകയുള്ളൂ. ഇടംപിരി ശംഖിനം' നേരെ വിപരീതമായി, വലം പി**ര്**ിശംഖിൻെറ പിരി അപ്രദക്ഷിണവും തനുൂലം അതിൻെറ വായ വലതുഭാഗ ത്ത്മായിരിക്കും. അപ്പോരം പൂജോപകരണമായ ശംഖിന് പിരിഅപ്രദക്ഷിണമായെന്നും വരുന്നു. അതായത് സാധാരണ ക്കാരൻെറ നിലവാരത്ത<sup>ി</sup>ൽ നിന്ന<sup>ം</sup> ദേവത്വത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന തിൻെറ മാഗ്റ്റം [പദക്ഷിണവും അതുപോലെ ദേവത്വത്തിൽ നിന്നിറങ്ങി്സാധകനം' അനുഗ്രഹവർഷം ചൊരിയേണ്ട മാർഗ്ഗം അ[പദക്ഷിണവം ആയിത്തീരുന്നു. [പദക്ഷിണത്തി ൻെറ ഓരോ ചുററിലും കൂടി നാം ഒരു സ്ക്രൂ ആണിയിലൂടെ എന്നപോലെ ദേവത്വത്തിലേക്ക് ഉയരുകയാണ്. ആമാർ ഗ്ഗത്തിൻെ [പത്യേകതയത്രെ, ദേവചൈതന്യത്തെ നമ്മുടെ വലതു ഭാഗത്താക്കിക്കൊണ്ടുള്ള വലം വയ<sup>്</sup>ക്കൽ അഥവാ [പദ ക്ഷിണം. ക്ഷേത്രത്തിൽ പോയാൽ ദേവത്വത്തിലേക്ക് ഉയത വാൻ സാധന ചെയ്യുകയാണല്ലോ വേണ്ടത<sup>്</sup>. അതിനാൽ നാം [പദക്ഷിണമാണു വയ്ക്കേണ്ടത് അ[പദക്ഷിണമല്ല എന്ന വരുന്നു. അങ്ങനെ ചെയ്യുന്നത് സാവധാനത്തിലും പൂർണ്ണ ശ്രദ്ധയോടും മനസ്സിന്റെ പൂണ്ണമായ ഏകാഗ്രതയോടും കൂടി ചെയ്യുന്ന സാധനാമാർഗ്ഗമാണെന്നും മേൽകൊടുത്ത ആഗമ ശ്ലോകങ്ങ∞ ഉദ്ബോധിപ്പിക്കുന്നു.

### പ്രദക'ഷിണം യോഗശാസ്ത്രദൃഷ'ടിയിൽ

ഈ കാര്യത്തിൽ ശാസ്ത്രീയമായ മറെറാരു ദൃഷ്യി കൂടിയു ണ്ടും. മന്ത്ര തന്ത്രശാസ്ത്രങ്ങളും അവയിൽനിന്നും ഉൽഭ്രതമാകുന്ന ശാസ്ത്രീയമായ എല്ലാ ആരാധനാ സ്വ്രവദായങ്ങളും, വാസുവ ത്തിൽ യോഗശാസ്ത്രത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിലാണം സംവി ധാനം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും. അങ്ങനെ ഭാരതത്തിൽ വളർന്നും ഒരു കാലത്തും ലോകമെങ്ങും പടൻപിടിച്ച ആദ്ധ്യാത്മിക ശാ സ്ത്രത്തിൻെറ മൗലികതത്വം മനുഷ്യനിൽ സുഷ്യപ്തിയിലാണ്ടുകി ടക്കുന്ന ഈശ്വരീയശക്തിയുടെ പ്രബോധനമത്രെ. ഈ ശക്തി യെയാണം നമ്മുടെ പൗരാണിക ഋഷിക്കാ നിമ്മിച്ച നിഗൂഢ

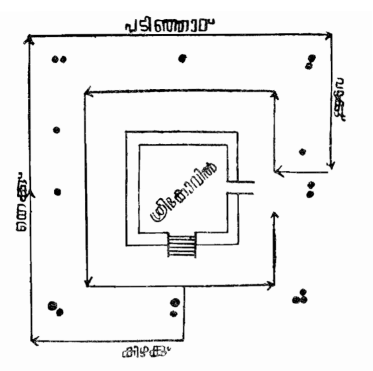
ശാസ്ത്രങ്ളിൽ 'കണ്ഡലിനി' എന്നു നാമകരണം ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ട ള്ളത്. ആ ശക്തി മൂന്നര ചുററായി നമ്മുടെ സ്ഥൂലശരീര ത്തിലെ ഗുദലിംഗ മദ്ധ്യപ്രദേശത്തിന് സാമ്യം വഹിക്കുന്ന സൂ ക്ഷ്മശരീരഭാഗത്തു് വിരാജിക്കുന്ന മൂലാധാരചക്രത്തിൽ ഉള്ള സ്വയം ഭൂലിംഗത്തെ വേഷ്ടനം ചെയ്തിരിക്കുകയാണത്രെ. മൂലാ ധാരമാണ് സാധകൻെ ആദ്ധ്യാത്മിക പ്രയാണത്തിൻെറ ആ കണ്ഡലിനി പ്രബോധനം ഉണ്ടായിക്കഴിഞ്ഞ സാധകൻെറ ശക്തി സാധാരണക്കാരിൽ അടഞ്ഞു കിടക്കുന്ന മദ്ധ്യമാഗ്ഗമായ സുഷുമ്പാനാഡിയെത്തുറന്നും, താമരനൂൽ പോ ലെ നേത്തതായ ആ മാർഗ്ഗത്തിലൂടെ ഉപര്യപരി വിരാജമാന ങ്ങളായ ആധാരചക്രങ്ങളെ്യം ഭേദിച്ച് ദിവ്യമായ ആത്മീയാ നഭ്രതികളം തജ്ജന്യമായ സിദ്ധികളം നേടിഒടുവിൽ ശിരസ്സിൽ സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പരമാത്മ ചൈത ന്യത്തിൽ വിലയം പ്രാപിക്കുന്നു. യോഗികളുടെ ആദ്ധ്യാത്മശാ സ്ത്രത്തിൻെറ, മക്തിയുടെ സ്വത്രപമാണിത്ര്. ഈ പരമസ്ഥാ നത്തെയാണ് പരമശിവൻ എന്നു വ്യവഹരിക്കുന്നതു്. ശക്തികളടെ നിഗൂഢമായ സംയോഗമാണിവിടെ സൂചിപ്പി ക്കുന്നതും.

പക്ഷെ സാധാരണക്കാരനായ സാധകൻ ഇങ്ങനെ കണ്ഡലിനിപ്രബോധനം വന്ന യോഗീശ്വരനല്ലല്ലോ. നെയുള്ള ഏതൊരുത്തനിലും ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന കണ്ഡലിനിയു ടെ ലേ**ശാം**ശം ശ്വാസോച്ഛ്വാസത്രപേണ പ്രവത്തിക്കന്നണ്ട്°. സ്ഥൂല സൂക്ഷൃശരീരങ്ങളിലെ പ്രാണശക<sup>്</sup>തി ഇതുതന്നെയാണ**്**. ഇതുതന്നെയാണ് ശരീരത്തിന ജീവനുണ്ടെന്നു പറയുന്നതു്. സാ ധാരണക്കാരനിൽ അടഞ്ഞുകിടക്കുന്ന സുഷുമ്പാനാഡിയുടെ വലത്തുഭാഗത്തായുള്ള പിംഗളാ നാഡിയിലൂടെയും ഇടതുഭാഗ ത്തുള്ള ഇഡാ നാഡിയിലൂടെയു∙ ആണ° മൗലികമായ പ്രാണശ ക്തി മുകളിലേക്കും താഴേക്കമായി ചലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ത്രം. ഈ മഹത്തായ പ്രവാഹത്തിൽനിന്നു് വഴിതിരിഞ്ഞു അവയവങ്ങളിലേക്കും മറെറല്ലാ സചേതനനായ ഒത ജീവിയുടെ പ്രാണൻ ദേഹവ്യാപകമായി ചരി അതിനാൽ പിംഗളാ നാഡിയായ ക്കു ന്നു. സൂര്യമാർഗ്ഗത്തിലൂടെയും ഇഡാനാഡിയായ ചന്ദ്രമാർഗ്ഗത്തി ലൂടെയും സാധാരണക്കാരിൽ [പാണസഞ്ചാരത്തിനെെ മൗലി കഗതിവിഗതികരം ഉണ്ടെന്നു പറയണം. ആദ്യത്തേത് ഏററവും മകളിൽ വിരാജിക്കുന്നതായ പരമാത്മചൈതന്യത്തിലേക്കം രണ്ടാമത്തേതു് ആചൈതന്യത്തിൽ നിന്ന് ഏററവും താഴെക്കി

ടക്കുന്ന സാധാരണസാധകരെറ ജീവനിലേക്കം [പവഹി മുകളിലേക്കു പോകുന്ന പ്രക്രിയ സംഹാരവും സൂര്യ സംബന്ധിയം ശിവാത്മകവുമാണെങ്കിൽ താഴേക്കു വരുന്ന ശക്തി [പവാഹം സൃഷ്ടിയും ചന്ദ്രസംബന്ധിയും ശക്ത്യാ ത്മകവുമാണ°. ഈഇഡാപിംഗളാനാഡിക⊙ മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നു് സുഷുമ്നയോടൊപ്പം പുറപ്പെട്ട് സുഷുമ്ന യുടെ ചുറദമായി കെട്ടിപ്പിണഞ്ഞാണ് കിടക്കുന്നത്. അ പ്പോരം വാസൂവത്തിൽ് ഇഡാമാർഗ്ഗവം പിംഗളാ മാർഗ്ഗ്വം ഒരു സ്ക്രൂവിൻെറ പിരിപോലെയാണ് അനഭവ പ്പെട്ട്ക്. ഇതുതന്നെയാണല്ലോ മേൽകൊടുത്ത ശംഖിൻെറ ഉദാ ഹരണത്തിലൂടെ വൃക്തമാക്കിയത്∙ ഇതിൽ ഊദ്ധാഗാമി യായ പിംഗളയിലൂടെയുള്ള സൂര്യ[പവംഹത്തെ [പദക്ഷിണ മായം അധോഗാമിയായ ഇഡാനാഡിയിലൂടെയുള്ള ചാന്ദ്ര[പ വാഹത്തെ അ[പദക്ഷിണമായും കരുതാം. ക്ഷേത്രത്തിൽ ചെ യ്യേണ്ട പ്രദക്ഷിണവും അപ്രദിക്ഷണവും അങ്ങനെ ശക്തിയുടെ ഈ യോഗമാർഗ്ഗാനുസാരിയായ ഊദ്ധ്വാധോഗമ ഈശചരത്ച്ത്തിലേക്കയതുവാൻ സാധകൻ നങ്ങാം ആണ°. അവലംബിക്കേണ്ടതായമാഗ്ഗം ഊദ്ധാഗമനം തന്നെയാണെന്ന് സംശയലേശംകൂടാതെ പറയാമെങ്കിൽ ക്ഷേത്രത്തിൽ [പതികാ ത്മകമായി അതു ചെയ്യേണ്ടതും [പദക്ഷിണത്തിൽ കൂടിയാണം എന്നതും വ്യക്തമാണ്.

## ശിവക<sup>ം</sup>ഷേത്രത്തിൽ ചെയ്യേണ്ട [പദക<sup>ം</sup>ഷിണത്തിൻൊ [പത്യേകത

ഇവിടെ ഒരു സംശയം വരാം. ശിവക്ഷേത്രത്തിൽ സാധാരണ ക്ഷേത്രത്തിലുള്ളതുപോലെയല്ലല്ലോ പ്രദക്ഷിണം വെ യ്ക്കുന്നത്ര്. അവിടെ പ്രതിഷ്ഠ കിഴക്കോട്ട തിരിഞ്ഞാണെങ്കിലും പടക്കുഭാഗത്തേക്ക് ശ്രീ കോവിലിൽനിന്ന് അഭിഷേകജലംഒഴുകിപോകുന്ന ഓവിൻെറ സമീപം വരെ പ്രദക്ഷിണമായി വരുകയും വീണ്ടും അപ്രദക്ഷിണമായി അതേ സ്ഥാനംവരെ വന്നു തിരിച്ചു നടയിൽ പോവു കയുമാണല്ലോ ചെയ്യുന്നത്ര്. അപ്പോഠം പ്രദക്ഷിണവും അപ്രദക്ഷിണവും ഒരുമിച്ചിവിടെ നടത്തുന്നും. സവ്യാപസവ്യമാർഗ്ഗ ങ്ങളെന്ന് ഇവയെ വിളിക്കാറുണ്ടും. ഓവിനെ ആരും മറി കടക്കാറില്ല. ഇതിനെപ്പററി ''സോമസൂത്രം നലംഘയേൽ'' എന്നാണ് ശിവാഗമത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്ര്. ശിവലിംഗത്തിന്റ



നേരെ ഉത്തരഭാഗത്തുള്ള സോമസ്ഥാനം വരെ ഒരു ഋജുരേഖ വരച്ചാൽ അതിനെയാണ് സോമസൂത്രം എന്നു പറയുന്നതു്. അതിനെ ലംഘിക്കാതെ സവ്യാപസവ്യമായിട്ടാണ് ശിവ ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രദക്ഷിണം നടത്താറുള്ളത്ര്.

### യോഗമാർഗാനുസന°ധാനമാകുന്ന പ്രാണായാമ പ്രികിയതന്നെയാണ° ശിവിപദക°ഷിണം

യോഗശാസ്ത്രത്തിൽ ശിവൻെറ സ്ഥാനംശരീരത്തിൻെ ഏററവും ഉപരി സഹസ്രാരപത്മത്തിലുള്ള ബ്രഹ്മര്ധ്രസ്ഥാന മാണെന്ന് മനസ്സിലാക്കിയാൽ ഇതിൻെറ തത്വം മനസ്സി ലാകം. വത്തളാകൃതിയായി സ്ക്രൂവിൻെറ പോലെ മേലോ ട്ടമേലോട്ട് പോകുന്ന ഈ മാഗ്ഗത്തിൻെറ അവസാനത്തെ ബി നുവാണല്ലോ ആസ്ഥാനം. അതിനപ്പുറത്തേക്ക് ആവത്തുളമാർ ഗ്ഗം നീണ്ടപോകുന്നില്ല. അവിടെ അവസാനിക്കുകയേ ചെ യ്യുന്നുള്ള. എല്ലാ ദേവന്മാരിലും വച്ച് ഉപരിസ്ഥാനത്ത്

തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ വത്തിക്കുന്നതു് ശിവനാണെന്നോക്കുക. ശിവൻെറ മൂന്നു കണ്ണുകളം ചന്ദ്രക്കലാഞ്ചിതമായ മകുടപ്രദേ ശവം ഈ സ്ഥിതിയെ തന്നെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്. തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൻെറ അടിസ്ഥാന തത്വങ്ങളായ 36 തത്വങ്ങ ളിൽ പ്രഥമസ്ഥാനത്തുള്ളതുശിവത്വം തന്നെയാണ്. അവിടെ നിന്നാണ് ബ്രഹ്മാണ്ഡം ഉൽഭവിക്കുന്നതു തന്നെ. കിഴക്കു തുട ങ്ങിയ അഷ്ടദിക്കുകളുടെ പ്രപതീകത്വം നമ്മുടെ യോഗമാർ ഗ്ഗങ്ങളായ ഇഡാപിംഗളാസുഷുമ**്ന**കരംകം് കൊടുക്കുകയാ ണെങ്ങ് വടക്കഭാഗത്തായിരിക്കും സ ഹ സ്രാ ര പത<sup>ം</sup>മം. അ വിടുത്തെ ലോകപാലകൻ സോമനാണ സോമഖണ°ഡമായിട്ടാണം° യോഗിക⊙ ആ സ°ഥാനത്തെ അറിയുന്നതും. അമുതരസം നിറഞ്ഞു നിന്നുകൊണ്ടു കണ്ഡലിനീ പരമശിവ ്സ മേമ ള ന ത്തോ ടെ ഉരുകി താഴോട്ട് യോഗി ദേഹത്തിലെ 72000 നാഡീഞര മ്പുകളിലൂടെയും ഒലിച്ചിറങ്ങുന്ന പരമാനന്ദ പ്രദായകമായ അമൃതധാരയുടെ ഉറവിടം അതുതന്നെയാണപ്പൊ. അതിനുതൊട്ട പ്പറത്തുതന്നെയാണും ഈശാനൻ എന്നദിഗ്ദേവതയും സംഥിതി ചെയ്യുന്നതു്.

കിഴക്കനിന്ന് പുറപ്പെട്ട് പ്രദക്ഷിണമായി ക്ഷേത്രാങ്കണ ത്തിലൂടെ ഈ സ്ഥാനം വരെ ചെല്ലമ്പോരം അത് ശിവക്ഷേ ത്രമാണെങ്കിൽ സഹസ്രാരത്തിലുള്ള ബ്രഹ്മരസ്സംവരെ സാധ കൻ പോകകയാണം' ചെയ്യുന്നതു'. മററു ദേവീദേവന്മാർ ശിവ സ°ഥാനത്തിനതാഴെ മാത്രം വർത്തിക്കുന്നതിനാൽ ആ ദേവ ന്മാരെയെല്ലാം മുഴവനായും പ്രദക്ഷിണംവെക്കാമെന്നു വരുന്നു. പക്ഷെ ശിവനാണെങ്കിൽ ഉപരിതമമായ ബിന്ദുവാണെങ്കിൽ ഈ പ്രദക്ഷിണമാർഗ്ഗം വടക്ക് സോമബിന്ദവിൽ അവസാ നിക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. ക്ഷേത്രഗണിത പ്രകാരം **(**Geometrical) ചിന്തിക്കുകയാണെങ്കിൽ ആസ്ഥാനത്തിനപ്പുറത്തേക്ക് നീട്ടുവാൻ വയ്യാത്ത ഒരവസ്ഥയാണ് ആ ഊദ്ധാഗമന രേഖ ഉള്ളത<sup>ം</sup>, അതിനാൽ ശിവക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രദക്ഷിണം വടക്കു<sup>ം</sup> സോമസൂത്രം വരെ മാത്രമെ ചെയ്യവാൻ പാടുള്ള അഥവാ സാ ധിക്കുകയുള്ള. അവിടെനിന്ന് ശ്രീകോവിലിൽ ഇരുന്നതളന്ന ശ്രി വലിംഗത്തെ വന്ദിച്ച<sup>ം</sup> അഥവാ ബ്രഹ°മരസ്രത്തിൻെറ സാ ക്ഷാൽ സ°ഥാനമായ താഴികക്കുടത്തെ നോക്കി തൊഴുതു°, ആ രാധകൻ അപ്രദക്ഷിണമായി മടങ്ങുന്നു. അങ്ങിനെ മടങ്ങുന്ന ത് സോമനാഡിയിലൂടെ വേണമെന്നുള്ളതിനാൽ ബലിക്കല്ല

ക⇔കപ്പറമായി സോമദ്യോതകമായ മനോമണ്ഡലത്തിലൂടെ തന്നെ വേണമെന്നു നിർബ്ബന്ധമാണ്. അപ്പോരം ശിവക്ഷേ ത്രത്തിൽ നടയ്ക്കൽ നിന്നു പുറപ്പെട്ട് സോമസൂത്രം വരെ ബുലി ക്കല്ലുക∞കം° പുറത്തുകൂടി പ്രദക്ഷിണമായി പോയി വീണ്ടും അപ്രദക്ഷിണമായി ബലിക്കല്ലക∞ക്കിടയിലൂടെ മടങ്ങുന്നു. കി ഴക്കു് നടയാണെങ്കിൽ അതു സൂചിപ്പിക്കുന്ന് മൂലാധാരം വരെ വീണ്ടം വന്ന് അതിനപ്പറത്തേക്ക് മടങ്ങിതൊഴുതശേഷം വീ ണ്ടും പ്രദക്ഷിണം ഊദ്ധ്വ്ഗമനം തുടങ്ങുന്നു. അങ്ങനെ ഇഡാപിം ഗളാനാഡിയിലൂടെ പൂരകരേചകങ്ങളാകന്ന പ്രാണായാമ പ്ര ക്രിയ നടത്തുന്നപോലെയൊരു ക്രിയയാണു ശിവക്ഷേത്രത്തിലെ ഇത് ഉയർന്ന ഒരു യോഗമാർഗ്ഗത്തെയാണ് പ്രദക്ഷിണം. സൂചിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് വ്യക്തമാണല്ലോ. അതിലെ കംഭകാ വസ്ഥ്യാണ് സോമസൂത്രത്തിനപ്പറത്തം ഇപ്പറത്തം വന്ന് (തത്വം ലംഘിക്കാതെ) അന്തർവത്തിയായ പരമാത<sup>്</sup>മചൈത ന്യത്തെ വന്ദിക്കുന്ന രംഗം.

അങ്ങനെ യോഗാമാർഗ്ഗത്തിന്റെ അന്യാദ്ദശമായ സാ ദൃശ്യം വഹിക്കുന്ന ഒന്നാണ് ശിവക്ഷേത്രത്തിലെ പ്രദക്ഷിണം. അത് മൂന്നാകയാൽ ഉത്തമമായിഎന്ന നേരത്തെ കണ്ടുവല്ലോ. സാധാരണ ക്രിയാദികയക്ക് മൂന്ന് പ്രാണായാമമാണ് വി ധിച്ചിട്ടുള്ളത് എന്ന് ഓർത്താൽ ഈ അടിസ്ഥാനം പിടികി ടൂന്നതാണ്∙ സാധാരണദേവന്മാർക്ക് സാധാരണ പ്രദക്ഷിണ വം ശിവന് സവ്യാപസവ്യമാകുന്ന പ്രദക്ഷിണവും ചെയ്യുന്ന തിൻെറ പൊരുയ ഇപ്പോയ വ്യക്തമായല്ലോം

സാധാരണ കർമ്മങ്ങാം ചെയ്യുമ്പോഴും വിദ്യാഭ്യാസ ത്തിൻറ അവസാന ഭാഗത്തും ഗ്രരുദക്ഷിണ ചെയ്യണമെന്നാണ് വ്യവസ്ഥ കർമ്മങ്ങാം ചെയ്യുമ്പോര നാം ചെയ്യുന്നത്ത് പുരോഹിതനെ താൽക്കാലിക ആചാര്യനായി വരിക്കുകാണ്. ആചാര്യവരണം എന്ന് ഇതിനെ പറയാവുന്നതാണ്. അങ്ങനെ ഒരു ക്രിയ യാഗാദി കമ്മങ്ങളിലും ഉയർന്ന താന്ത്രിക കമ്മങ്ങളിലും പതിവുണ്ട്. അപ്പോരം പുരോഹിതൻ താൽക്കാലികാചാര്യനാണ്, ഗുരുവാണ്. ആ ഗുരുവിൻറെ പ്രഭാവം കൊണ്ട് നമ്മുടെ ആദ്ധ്യാത്മിക ശക്തിയുടെ പ്രബോധനം ഉണ്ടാവുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. പുരോഹിതനും ഗുരുനാഥനു മെല്ലാം ഇതാണ് ചെയ്യുന്നത്. അപ്പോരം ഉണർന്ന ഈശ്വര ശക്തി നമ്മുടെ കമ്മമാർഗ്ഗത്തിലൂടെ ചരിക്കുമ്പോരം കാര്യപ്രാപ്ലിയും കമ്മഫലവും ഉണ്ടാകുന്നു. വിദ്യാഭ്യോസമാണെ

ങ്കിൽ അതിൻെറ പ്രാപ്തിയും. അങ്ങനെ ഉണർത്തിവിട്ട ഈശച രശക്തിയെ വേണ്ട മർഗ്ഗത്തിൽ പിംഗളാമാർഗ്ഗത്തിലൂടെ കൊണ്ടപോകണമെന്നുള്ളതിൻെറ സൂചനയാണ<sup>ം</sup> ്ഗുരുവിനാ യി നാം ചെയ്യുന്ന ദക്ഷിണ. ആ ദക്ഷിണ വലതുകൈകൊണ്ട്യ നമ്മുടെ സ്വയാർജ്ജിതവിത്തം പൗരുഷത്തിന്റെ പ്രതിരൂപം ഗുരുവിനം', ആചാര്യനം', ഈശാരൻറ പ്രതിപുരുഷനം'്നാം അർപ്പിക്കുന്നു. അതായതു് ഈശചരാഭിമുഖമായി നാം ചരി ക്കുവാൻ തുടങ്ങുന്നു, ഇതാണ് ഏതു ക്രിയയുടേയും അവസാന ചടങ്ങ<sup>്</sup>. അതുകൊണ്ടാണ് ദക്ഷിണചെയ്തില്ലെങ്കിൽ കമ്മ ഫലപ്രാപ്തി ഉണ്ടാവുകയില്ലെന്നു് പറയുന്നതു്. ഗുരു ദക്ഷിണ യുടേയം കഥ ഇതുതന്നെ. ഗുരു സാധകനിൽ നിക്ഷേപിച്ച ഈശവരചൈതന്യത്തെ സ്വന്തം തപസ്സിനാൽ, പ്രയത്നത്താൽ വളർത്തിയെടുക്കുന്ന പ്രക്രിയതന്നെയാണ് ദക്ഷിണ. പ്രദക്ഷി ണവു മായി അതിനം' ബന്ധമുണ്ടു്. അദ്ധ്യാത്മിക ശക്തി യുടെ ഊദ്ധാപ്രവാഹമാണതു<sup>ം</sup> പൗരുഷംകൊണ്ടും തപസ്സകൊ ണ്ടം സാധിക്കേണ്ടതാണ്. ദക്ഷിണയെന്ന പൗരുഷപ്രധാന മായ സാപ്രയത്നം കൊണ്ടല്ലാതെ ഈശാരശക്തിയും അനുഗ്ര ഹങ്ങളം ഫലിക്കാതെ പോകന്നതിൻെറ പൊരാ⊙ ഇതാണ്. താൻപാതി ദൈവംപാതി എന്നുണ്ടല്ലോ. ഉയന്ന ആദ്ധ്യാത°മി കസാധനകളുടെ കാര്യത്തിലും ഇതുതന്നെയാണ് പ്രമാണം എന്നുവരുന്നു്. ദക്ഷിണയും പ്രഭക്ഷിണവും വാസ്തവത്തിൽ ഒരേ ആശയത്തെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതെന്ന് നാം വ്യക്ത മായി ധരിക്കേണ്ടിയിരിക്കന്നു.

അങ്ങനെ ചുഴിഞ്ഞാലോചിക്കുമ്പോരം ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ സാധാരണക്കാർചെയ്യുന്ന പ്രദക്ഷിണം മുതലായ ചടങ്ങുകളിൽ പോലും അതിരഹസ്യങ്ങളായ ആദ്ധ്യാത്മിക സാധനാമാർഗ്ഗങ്ങരം ഒളിഞ്ഞിരിക്കുന്നുണ്ടെന്ന് വ്യക്തമാകും. പൂജചെയ്യാൻ അറിയാത്ത ഒരാരം ഈശ്വരനെ ആരാധനചെയ്യേണ്ടതു് ഇങ്ങ നെയാണ്. വാസ്തവത്തിൽ പ്രദക്ഷിണ നമസ്കാരാദികരം ആരാധനയുടെ സാധാരണ രൂപമായ അർഘ്യം പാദ്യം തുടങ്ങിയ ഷോഡശോപചാരപൂജയുടെ അവസാനത്തെ ചടങ്ങുകരുങ്ങണ്. പൂജചെയ്യാൻ സാധാരണക്കാരൻ അവകാശ മില്ലെന്ന അവകാശവാദത്തിൻെറ അടിത്തറ ഇവിടെ ഇളകുക യാണ് എന്ന് സൂചിപ്പിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. പക്ഷെ സാധാരണ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഇങ്ങനെയെല്ലാവരും അകത്തുകയറി പൂജ ചെയ്തുതുടങ്ങിയാലത്തെ കഴപ്പമോർത്തുകൊണ്ട് അതിനു യോഗ്യമായ പരിശീലനം ലഭിച്ചു ശാന്തിക്കാരായി നിയമിച്ചി

രിക്കുകയാണ് ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ. ഒരു ബാങ്കിൽ കാഷ്യർ ആക വാൻ എല്ലാ മനുഷ്യക്കും അധികാരമുണ്ടെങ്കിലം അതിന യോ ഗ്യതയും പരിശീലനവുമുള്ളയാളിനെ നിയമിക്കുന്നതു പോലെ യുള്ള ഒരു പ്രക്രിയയാണത്ര്. നേരെമറിച്ചു വരുന്നവരെല്ലാം ക്യാ ഷിൽ കയറിയിരുന്ന് ക്യാഷ് കൈകാര്യം ചെയ്യുമ്പോഴുണ്ടാ കുന്ന അവസ്ഥയും കഴപ്പങ്ങളും ആലോചിച്ചുനോക്കും. അത്തര ത്തിലുള്ള ദുരവസ്ഥ വന്ന് സ്ഥാപനം താറുമാറായിപോകാ തിരിപ്പാനാണ് ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഇത്തരം ചിട്ടകയം നിശ്ചയി ച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. ഇത്തരം ചിട്ടകളെ സാധാരണക്കാർ പൂർണ്ണമന സ്സോടെ ഭക്തിശ്രദ്ധാദികളോടെ അനുഷ്ഠിക്കുകയാണെങ്കിൽ തങ്ങളിൽ ലീനമായ ഈശ്വരശക്തി ഉണന്ന് കിട്ടുകയും അ ങ്ങനെ കിട്ടുന്ന ഭഗവൽ പ്രസാദത്തിന്റെ മാഹാത്മ്യംകൊണ്ടും ആത്രമീയങ്ങളും ഭൗതികങ്ങളുമായ നമ്മുടെ എല്ലാ ആഗ്രഹ

### ദേവദർശനമെന്ന യോഗാനുഭൂതി

പ്രദക്ഷിണം കഴിഞ്ഞു നടയ്ക്കൽ എത്തുന്ന ആരാധകൻ അവൻറ ദീർഘമായ ആദ്ധ്യാത്മിക പ്രയാണം കഴിഞ്ഞു് ഈശ്വരൻറ പ്രത്യേക ദർശനമനുഭവിക്കുകയാണ്. അവിടെ നാം നമ്മുടെ സങ്കല്പത്തിനനുസരിച്ചും ആ ക്ഷേത്രത്തിലെ ദേ വൻറ മൂലമന്ത്രാനസാരിയായ ധ്യാനത്രപത്തിനനുസരിച്ചുമുള്ള കരചരണാദ്യവയവങ്ങളോടുകൂടിയ സർവ്വാഭരണാലങ്കാരായുധ ങ്ങളോടുകൂടിയ ദേവവിഗ്രഹത്തെ കാണുകയാണ്. ദീപങ്ങളാകുന്ന പ്രകാശപ്പൊലിമയിലാണ് നാം ഈ വിഗ്രഹത്തെ ദർശിക്കുന്നത്ര്. ആദ്ധ്യാത്മിക അനുഭ്രതിയിൽ ആദ്യം ദൃശ്യ മാകുന്നത്ര് ഒരു പ്രകാശവും പിന്നീട് ധ്യാനോക്തരൂപവു മായിരിക്കും.

''അഗ്രേപശ്യാമി തേജോനിബിഡ തരകളായാവലി ലോഭനീയം പീയൂഷാപ്പാവിതോഹം തദനതദുദരേ ദിവ്യകെശോരവേഷം''

എന്ന നാരായണീയ ശ്ലോകത്തെ ഇവിടെ ഓത്തുപോവു കയാണ് ഘനീഭ്രതമായ തേജസ്സിൻെറ അന്ത്യന്ത മനോഹരമാ യൊരു പ്രകാശധോരണിയെ ഞാൻ കാണന്നുവെന്നും അതി ൻെറ അമൃതധാരയിൽ ഞാൻ ആപ്ലാവിതനായെന്നും ആ തേജോ ഗോളത്തിൻെറ ഉദരത്തിൽ ഭഗവാൻെറ ദിവ്യമായ ലീലാകോ

മളകിശോരവേഷം ഞാൻ കാണന്നവെന്നമാണിവിടെ ഭട്ടതിരി പ്പാട്ട° പറയുന്നത°. തികഞ്ഞ ഒരു യോഗികാനുഭ്രതിയാണിതു°. ഈ അനഭൂതിയടെ നേർപകർപ്പ് തന്നെയാണ് ശ്രീകോവി ലിൽ ദേവവിഗ്രഹദർശനം. യോഗിക⇔ക്ക് ഈ പ്രകാശദർശന ത്തോടൊപ്പം നാദാനഭ്രതിയം ഉണ്ടാകം. ചിണിചിഞ്ചിണീ ത്യാദി ഭാവത്തിലുള്ള ഈ നാദാനഭ്രതിയുടെ പ്രതീകമാണം മണിയടിയിൽ നിന്നൽഭവിക്കുന്ന നാദം. വലിയ മണികളിൽ നിന്നുൽഭവിക്കുന്ന നാദധാര ദീർഘപ്രണവത്തെ അനുസ്മരി പ്പിക്കുന്നതാണ്'. അതു കൊണ്ടാണ്' ദേവനെ തൊഴുമ്പോ⊙ം മണിയടിച്ചാവണമെന്ന ആചാരമുണ്ടായത°∙ അധികാരീഭേദം വിവേചനാശുന്യമായ ജാതി വൃത്യാസത്തോളം അധഃപതിച്ച പ്പോ∞ ബ്രാഹ്മണക്ട മാത്രമെ മണിയടിച്ചതൊഴതു കൂടൂ എന്ന അനാചാരമായി ഇതു പരിണമിച്ചു. ആനാദധാരയിൽ ലയി ച്ചമിക്കവാറും തൻെറ ആജ്ഞാചക്രത്തിൻെറ മുമ്പിൽ തന്നെ കാണമാറാകുന്ന പർണ്ണ ചൈതന്യവിഗ്രഹത്തിന്മേൽ മനസ്സറ പ്പിച്ച° ധ്യാനനിരതനായിട്ടാണ° ദേവദർശനം നടത്തേണ്ടത്°.

#### വന<sup>്</sup>ദനം

കൈകൂപ്പിതൊഴുന്നതിനും പ്രമാണമുണ്ട്. 'കരാംബുജം കോ**ൻ**കതാമുപൈതു' എന്ന ശ്രോകപാദം കരങ്ങരം ഒരു പൂമൊ ട്ടിൻറ ആകൃതിയിൽ ആക്കേണമെന്നാണ് പറയുന്നത്ര്. അത്ര് എദയത്തിൻെറ പ്രതീകവുമാകാം 'ഈശചരസർവ്വഭ്രതാനാം ഹൃദ്ദേശാജ്ജുനതിഷ്ഠതി' എന്ന ഗീതാവചനപ്രകാരം ഹൃദയസ്ഥിത നാണല്ലോ ജീവാത്മാവ്. ആ ജീവാത്മാവിനെ അഥവാ സ്ഥു ലമായ ഭാഷയിൽ തൻറെ സമ്പൂണ്ണജീവിതകസുമത്തെ ആര്യാധ്യദേവന് സമർപ്പിച്ച് മുക്തിപ്രദമടയുകയാണ് തൊഴുമ്പോരം വാം ചെയ്യുന്നത്.

വന്ദനമെന്ന മുദ്രയെപ്പററി ഇതിനെക്കാരം ആഴത്തിൽ നാം ചിന്തിക്കേണ്ടതുണ്ടു്. ഊദ്ധാഭിമുഖമായി അംഗുലികരം വിടർത്തിയ രണ്ടുകെകളും ദേഹമദ്ധ്യത്തിൽ എദയത്തിനു ത്തോ തലമുകളിലോമറേറാ പിടിച്ചായിരിക്കമല്ലോ നാം വന്ദനമുദ്ര ചെയ്യുന്നതു്, ഓരോ കൈകളിലേയം അഞ്ചുവിര ലുകരം പെരുവിരൽ മുതൽ ചെറുവിരൽവരെ ആകാശം, വായു, അഗ്നി, ജലം, പൃഥ്വി എന്നീ പഞ്ചഭ്രതങ്ങളെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നവയാണെന്നു് മാനസപൂജയുടെ, വിവരണത്തിൽ പറഞ്ഞിരുന്നതു് ഓർക്കുക. ആ വിരലുകരം ഉറല്വുഖമാകുമ്പോരം

ആ പഞ്ചഭ്രതശക്തികളും ഊദ്ധാഗാമിയായി ചരിക്കുന്നതി നെയാണല്ലോ സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര്. അതായത്ര് മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നു് സഹസ്രാരത്തിലേക്കുള്ളതായ പ്രയാണമാണത്ര്. ആ കൈകരം ഒന്നിച്ചുചേക്കുന്നതിനുമുന്നു് അവ ഇഡനാഡിയിലേയും പിംഗളയിലേയും ചലനത്തെ സൂചിപ്പിച്ചിരുന്നു. ആ കൈകരംചേർത്ത്ത് നാം തൊഴുമ്പോരം ആ രണ്ടു ചലനങ്ങളും ഒന്നായി സുഷുതയിൽ മേളിക്കുന്ന പ്രക്രിയയെ ആണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ര് എന്നു് മനസ്സിലാക്കുവാൻ വിഷമമില്ല. യോഗി ആദ്യമാദ്യം പ്രാണായമെ പ്രക്രിയയിലൂടെ ഇഡാപിംഗളാ നാഡികളിലൂടെയുള്ള പ്രാണനെ ക്രമേണ ആയാമംചെയ്ത കേ വല കംഭകത്തിൽ അതായത്ര് ധ്യാനത്തിൻെറ പരമകാഷ്യ യിൽ വരുമ്പോരം ആ ചലനങ്ങരം മെല്ലെമെല്ലെ ഇല്ലാതായി സുഷുമ്നയിലേക്ക് പ്രാണൻ വരുന്നു.

കണ്ഡലിനൃത്ഥാപനവേളയിൽ ഇഡാപിംഗളാ ചലന ങ്ങരം നിശ്ശേഷമായി നശിക്കകയും മഹത്തായ പ്രാണശക<sup>്</sup>തി അതായത് ്ഈശാരീയ ശക്തി സുഷുമ′നയിലൂടെ തന്നെ ഈ ദ്ധാഗാമിയായി പ്രവഹിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു∙ അതോടെ അഞ്ചു ഭ്രതങ്ങളം ഓരോന്നം ക്രമത്തിൽ ഉപരൃപരി വിലയം പ്രാപി ച്ച് അവസാനം എല്ലാം തന്നെ ശിരസ്ഥിതനായ പരമാത്മാ വിൽ ലയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ മോക്ഷപ്രക്രിയയാണ് യോഗസാധനയുടെ അന്ത്യം. ദ്വന്ദ്വഭാവങ്ങളിൽ നിന്നു് ഉൽഭ വിച്ച പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ ഏകതയുടെ അനുഭ്രതി എന്നീ കാര്യ **ങ്ങളെയാണ് നാം സാധാരണ ഉപയോഗിക്കുന്ന ഈ വ**ന്ദനമുദ്ര പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നത°, ഒരാളെ വന്ദിക്കുമ്പോ≎ ഞാനം നീയം ഒന്നു് എന്ന ഭാവമാണു് സ്ഫുരിക്കുന്നതു്. ഈശചരനെ തൊഴുമ്പോഴം അതുതന്നെയാണ് ഭാവം. യോഗമാർഗ്ഗത്തി ൻെറ ഉദാത്ത തലത്തിലുള്ള അനഭ്രതിയാണത്. എദയത്തിനട്ട ത്തു° വന്ദനമുദ്ര പിടിക്കുമ്പോ⊙ പ്രാണൻെറ തലത്തിലും ഭ്രൂമ ദ്ധ്യത്തിൽ ആമുദ്രപിടിക്കുമ്പോഠം മനസ്സിന്റെ തലത്തിലും സ ഹസ്രാരത്തിൽ ആമുദ്ര പിടിക്കുമ്പോയ് ആത്മതലത്തിലും ഈ ഐക്യഭാവന ദൃഢതരമാവുകയാണ് ഇതുതന്നെയാണ' നമ സ്കാരത്തിൻെറ പൊരുയം.... മന' എന്ന പദത്തെ തിരിച്ചിട്ടാൽ നമ:എന്നായിത്തീരുമെന്ന് ഓർക്കുക. അതായത് മനോജന്യ മായ വീകാരവിക്ഷേപങ്ങളെ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ഉല്പത്തി പ്രക്രി അതിൻെറ ഗതി തിരിച്ചുവിട്ടാൽ ആയിതീരുന്ന അവസ്ഥ യയാണ് നമ: എന്നത്. ചുരുക്കത്തിൽ വന്ദനമാകുന്ന നമസ്സാര മുദ്രമനോലയത്തെ കാണിക്കുന്നു. ഇന്നും ജനങ്ങരം പരസ്സരം

അഭിവാദ്യം ചെയ്യാനുപയോഗിക്കുന്ന ഈ താന്ത്രിക മുദ്രയുടെ ആഴം ഇത്രത്തോളം വരുമെന്ന് ചിന്തിക്കുമ്പോരം നമ്മുടെ സംസ്കാരത്തിന്റെ സങ്കൽപ്പങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ നാം നുമശിരസ്സ രാകാതിരിക്കുകയില്ല.

#### നമസ്കാരം

അതു കഴിഞ്ഞോ അതിനശേഷമോ നമസ്കാരമാകാം. ദണ്ഡനമസ്കാരത്തിൽ ദേഹം മുഴവൻ ദണ്ഡുപോലെ നിലം പതിക്കം. സാഷ്ടാംഗനമസ്കാരം എട്ടംഗങ്ങയ കൊണ്ടാണ് നിർവ്വഹിക്കുന്നത്.

> ഉരസാശിരസാവാചാ മനസാഞ്ജലി നാദ്ദശാ ജാനഭ്യം ചൈവപാദാഭ്യാം പ്രണാമോഷ്ഠാംഗഈരിത

എന്ന ശ്ലോകം സാഷ്ടാംഗപ്രണാമത്തെ വിവരിക്കുന്ന നെഞ്ച്, ശിരസ്സ്, വാക്ക്, മനസ്സ്, അഞ്ജലി കണ്ണുകരം, മുട്ട കരം, പാദങ്ങര എന്നിവയാണ് ആ എട്ട് അവയവങ്ങരം. തിര ക്കുള്ള അമ്പലനടയിൽ പൂർണ്ണ നമസ്കാരം ഒരു പക്ഷെ വി ഫലമായേക്കും. ശ്രീകോവിലിൻെറ മുമ്പിലുള്ള നമസ്സാരമണ്ഡ പം ഉത്തമനായ സാധകന്മാർക്ക് ജപം, നമസ്കാരം മുതലായ സാധനാകർമ്മങ്ങര അന്ഷ്ഠിക്കുവാൻ പ്രത്യേകം നീർത്മിത മായ ഒരു ഏർപ്പാടാണ്. അഞ്ജലി ദേവൻെറ മുമ്പിലേക്ക് നാം സമർപ്പിക്കുകയാണ്. അതേ സമയത്ത് കണ്ണുകൊണ്ട് ദേവവി ഗ്രഹദർശനവും മനസ്സുകൊണ്ട് ദേവത്രപധ്യാനവും വാക്കുകൊണ്ട് മത്രോച്ചാരണവും വേണമെന്നാണ്. വിധി മററ് അവയ യങ്ങരം ഭ്രസ്റ്റർശം ചെയ്തിരിക്കും

### തിർത°ഥാടന വ്രതങ്ങൾ

ഇത്തരുണത്തിൽ തീത്ഥാടനമെന്ന സാമാന്യജനങ്ങളുടേതായ ആചാരങ്ങളെകൂടി പരാമർശിക്കുന്നത്ര് പ്രസക്തമാണ്. വാസ്തവത്തിൽ തീർത്ഥാടനം എന്ന പദത്തിൽ ക്ഷേത്രം അന്തർഭവിക്കുന്നില്ല. തീർത്ഥങ്ങളാണ് അതിലെ പ്രതിപാദ്യ വിഷയം. ഗംഗ തുടങ്ങിയ പവിത്രങ്ങളായ സരിത്തകാം ഭാര തഭ്രമിയിലുള്ളതു് വളരെ പവിത്രങ്ങളാണെന്നും അവയിൽ പോയി മുങ്ങിക്കുളിയ്ക്കുന്നതുകൊണ്ട് പാപങ്ങളെല്ലാം കുഴകികളയുമെ ന്നം നാമാത്മീയമായി പരിശുദ്ധിയാജ്ജിക്കുമെന്നുമുള്ള വിശ്ചാ

സം ഇവിടെ ത്രഡമൂലമായിട്ടണ്ട്. ക്ഷേത്രക്കളത്തെപ്പററിയുള്ള പരാമർശത്തിൽ കളി എന്നതു് ബാഹ്യസ്സാനമല്ലെന്നും സഹ സ്രാരപത<sup>്</sup>മത്തിൽനിന്നുള്ള അമ്പതവർഷണത്തിൻെറ ആപ്പാവ നമാണെന്നും മനസ്സിലായല്ലോ. ഭാരതം ഒരു യോഗീ ശരീരമാ ണെന്നു് ഇതിനു ശേഷം വരുന്നു ലേഖനങ്ങളിൽ കാണാം. അ ങ്ങിനെ ആകുമ്പോ≎ം ആ യോഗി ശരീരത്തിലുള്ള അമൃതവാഹി കളായ നാഡികളം കോശങ്ങളമായിരിക്കണം ഭാരതത്തിന്റെറ അതുകൊണ്ട് ഈ വിശചാസത്തിന് തീത്ഥാടനകേന്ദ്രങ്ങ∞. ശാസ്ത്രീയതയുണ്ടും. അതും വെറുമൊരു അന്ധവിശ്ചാസമാണെ ന്ന് പറയുന്നതു് ശരിയല്ല. പിൽക്കാലത്തു് ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ പ്രാധാന്യം വദ്ധിച്ചപ്പോ≎ം പവിത്രതയേയം ആദ്ധ്യാത്മികത യേയും തേടിയുള്ള ഈ യാത്ര ഭാരതത്തിലുള്ള മഹാക്ഷേത്രങ്ങളി ലേക്കമായി. അത്ഭനെ നമ്മുടെകേരളത്തിലും വളരെ നൂററാണ്ടു കഠതന്നെ പഴക്കമുള്ള ശബരിമല, കൊട്ടിയൂർ, തുടങ്ങിയ ചൈ തന്യക്ഷേത്രങ്ളിലേക്ക് ഏതാണ്ട് സംഘടിതമായ രീതിയിൽ തീത്ഥാടനം ആരംഭിച്ചു. അതിൻെറ പിന്നിൽ ഐതിഹ്യവും ചരിത്രവും മററും കൂട്ടികഴഞ്ഞു കിടക്കുന്നേണ്ടാകാം. അത്തരം തീ ത്ഥാടനങ്ങഠംക്ക് പ്രത്യേകം വ്രതാനുഷ്യാനങ്ങളും പതിവുണ്ട്. വ്രതധാരികളായി നെയ<sup>ം</sup>തേങ്ങയമായി ശബരിമലയിൽ ചെ ല്ലകയും അതിനടുത്തുള്ള പമ്പാനദിയിൽ സ്നാനം ചെയ്യുകയും ഈ തേങ്ങയിലെ നെയ്യ് അയ്യപ്പനം' ആടുകയും ചെയ്യുക എന്ന താണ് ഈ തീത്ഥാടനത്തിൻെറ മുഖ്യ ചടങ്ങു്. നെയ്യ് സൂര്യ ൻേറയും മുകളിലേക്കയരുന്ന ആദ്ധ്യാത<sup>്</sup>മികചൈതന്യത്തിൻേറ യം പ്രതീകമാണ്. നാളികേരം സഹസ്രാരപത്മത്തിൻേറയും. അങ്ങനെ നെയ്തേങ്ങ നമ്മുടെ ആദ്ധ്യാത്മിക ചൈതന്യം സഹസ്രാരത്തിലെത്തിയതിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ഇതിൽ നിറ ഞ്ഞുനിൽക്കുന്ന ചൈതന്യം പീന്നീട്് ഈ തീത്ഥാടനത്തിൻെറ ആരാദ്ധ്യദേവതയായ ഹരിഹരപത്രൻെറ വി[ഗഹത്തിൽ ആടു മ്പോയ അത് അമൃതവർഷണം തന്നെയാണ്. ഈ ശബരിമല അയ്യപ്പവി[ഗഹം ഒരു മലമുകളിൽ പ്രതിഷ'ഠിച്ചിരിക്കുന്നതി നാലം അതു<sup>ം</sup> ഒരു യോഗീശ്ചരപദവിയിലിരിക്കുന്ന ഒരു ദിവ്യ ചൈതന്യമായതിനാലും ശബരിമല കൈലാസം പോലെ സ ഹ[സാരത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന എന്ന മൊത്തത്തിൽ പറയാം. അതിനപുറമെ മൊത്തത്തിൽ ഏതു ക്ഷേത്രത്തിൻെറ ശ്രീകോ വിലും സഹസ്രാരസൂചകമൃണല്ലോ. ഇതിനു വേണ്ട¶ മണ്ഡലകാലത്തെ വൃശ്ചികം 1മതൽ 41 ദിവസങ്ങളിലെ കഠി

നമായ തപസ്സ് അനു ജിക്കേ ന്ടതുന്ടു്. അതിൻറ ഫലമായി ഉണ്ടാകുന്ന ആദ്ധ്യാത് മിക ശക്തിയാണ് നെയ്യ്. തീത്ഥാടന ത്തിൻറ തൊട്ടു മുമ്പിലായി നെയ് നിറക്കുന്ന ചടങ്ങുണ്ട്. അതിൻ കെട്ടു നിറക്കുക എന്നു പറയുന്നു. ക്ഷേത്രത്തിലേയ്ക്കുള്ള വഴിപാടും നെയ്തേങ്ങയും മുൻവശത്തുള്ള കെട്ടിലും സാന്തമാ വശ്യമുള്ള സാധനങ്ങരം പിൻവശത്തിലുള്ള കെട്ടിലും ആണ് വയ്ക്കുക പതിവ്. ഈ വ്രതനിഷയോടുള്ള തപസ്സിൽ നമുക്കു മാർഗ്ഗദർശനം തന്ന ഇരുഭ്രതനായ വ്യക്തിയെ അയ്യപ്പൻറെ പ്രതിനിധിയായി കല്പിച്ച് ഇരുസാമി എന്നു വിളിക്കുന്നും അർഹിക്കുന്നും അർഹിക്കുന്നും അർഹിക്കുന്നും അർഹിക്കുന്നും

യായായാ യാഭരാ നമ്മ ഗവാമിയാ താന്യാ ശിഷിയാരാ യ കാച്ച പേരാ കൂട്ടിയ ഒരു ഗ്രൂപ്പ് ആ തി ഘോരവനാന്തര ങ്ങളിലൂടെ കാടം മേടും കടന്ന<sup>് –</sup> പമ്പാതീരത്തെത്തുന്നു. അ വിടെ സ്നാനവം സ്നാനത്തിന മുമ്പ് പിതൃക്രിയയാണ് പ്രധാ ഏ ഉ തീത്ഥാടനത്തിലും ഈ പ്രക്രിയ പതിവുണ്ട°. മന്ത്ര ദീഷാകം മറേറതു പവിതു കമ്മത്തിനം സന്ധ്യാവന്ദനത്തിനം മുമ്പായി നമുക്കും ജന്മം നൽകിയിട്ടുള്ള പിത്രക്കളെ തൃപ്തിപ്പെടു ത്തുക എന്നത്ര് ഒരു അനിവാരൃ`ഘടകമാണ്. മനഷ്യൻെറ ജൈവശാസൂപരമായ വേരങ്കളിൽ എച്ചാ കഴപ്പത്ങളം തീത്തിട്ട വേണമല്ലോ വാസ്തവത്തിൽ ജീവിക്കവാൻതന്നെ. ആദ്ധ്യാത്മി കപ്പയാണത്തിൽ ഇതിനു പ്രസക്തിയുണ്ട°. കാശിയിലും, രാ മേശ്വരുതും, കുരുക്ഷേത്രത്തിലും തുടത്തിയ എല്ലാ തീത്ഥാടന കേന്ദ്രങളിലും പിതൃക്രിയക്ക° അത്മിറെയാണ° പ്രാധാന്യം നൽകിയിരിക്കുന്നത്. ഇത് പമ്പയിലും പ്രസക്തമാണ്. അത്മിനെ പമ്പയിൽ പിതൃക്രിയ കഴിഞ്ഞൂ° തീത്ഥസ്സാനം നട ത്തി ദർശനത്തിനെത്തുമ്പോ⊙ അതിന തൊട്ടമുമ്പ° 18ചാം പടി കയുക എന്ന ചടങ്ങളുടിയുണ്ടും. പഴയ കാചത്തും മച[മ്പദേ ശത്തുള്ള 18 പ്രതിഷ്ഠകളെ കടന്നു വേണമായിരുന്നുവത്രെ ശബ രിമലയിലെത്തുവാനെന്നും അവയ്ക്ക് ലോപം വന്ന കാലത്ത**്** ആ ദേവന്മാരുടെ ചൈതന്യങ്ങളെ പ്രതിഷ്ഥിച്ച പടികളാണ° ഈ 18 പടികളെന്നം ഈ 18 പടികളിലൂടെ ചവിട്ടി പോകന്ന തു' ആ 18 മലകളിലെ തീർത്ഥാടനത്തിന്റെ ഫലമുളവാക്കുമെ ന്നും ശബരിമലയിലെ തന്ത്രിമുഖ്യനും, കേരളത്തിലെ എണ്ണ പ്പെട്ടതാത്രികാപാര്യമായിരുന്ന ശ്രീതാഴമൺ ശകാര് ഈ ലേഖകനോട്ട് പറഞ്ഞത്ത് ഇവിടെ ഓക്കേയാണ്, അയ്യപ്പ

ൻെ നിറമായ കറുപ്പണിഞ്ഞുകൊണ്ട് കാണന്നതെല്ലാം അയ്യപ്പ നെന്ന് ചിന്തിച്ചകൊണ്ട് സ്ഥാമി ശരണമയ്യപ്പാ എന്ന് ശരണാ ഗതിവാക്യം മത്രത്രപേണ എപ്പോഴം ഉരുവിട്ടകൊണ്ട് സ്വന്തം ഗുരുനാഥൻെറ മാർഗ്ഗദർശനം സദാ സ്വീകരിച്ച കൊണ്ടുമുള്ള തൻെറ തപശ്ശക്തിയ്ടെ പ്രതീകമായ നെയ്യ് സഹ്സാരത്തിൽ എത്തിച്ചകൊണ്ടുള്ള ഈ തീത്ഥാടനം വളരെ ഉയന്ന പ്രതീകാ ത്മകത്വം വഹിക്കുന്നതും അതിശക്തവുമായ ഒന്നത്രെ. 41ദിവ സം നീണ്ടുനിൽക്കുന്ന ഈ വ്രതം ആത്തവകാലാവത്തനം അന ഭവിക്കുന്ന യുവതികരംക്ക° ആ കാരണം കൊണ്ടുതന്നെ നിഷി ദ്ധമാണ്. അശുദ്ധമായിട്ടാചരിക്കുന്നതി**ൻെ** പിന്നിലുള്ള ശാ സ്ത്രീയ വശത്തിലേക്ക് ലേഖനദൈർഘ്യത്താൽ കടക്കുന്നില്ല. കൊട്ടിയൂരും ഇതേ വ്രതാനുഷ്ഠാനവും നെയ്തേങ്ങയുമെല്ലാം പ്രയോഗ്ത്തിലുള്ളതായി കാണാം, 'ഗോവിന്ദ' എന്ന നാമജപ ത്തോടും സൂരണയോടും കൂടിയ ഈ തീർത്ഥയാത്ര ദക്ഷൻെറ യാഗധാംസനം ചെയ്ത ശിവൻെറയടുത്തേക്കാണെന്നത് രസകര മായ ഒരു കാര്യമാണ°∙ മററുള്ള ഗുരുവായൂർ തുടങ്ങിയ ക്ഷേത്രങ്ങ≎ം എന്നും പോകാനള്ളവയാണ്. ശബരിമലതീത്ഥാ ടനം മകരസംക്രമത്തിനം കൊട്ടിയൂരിൽ ഉത്തരായനത്തിനെറ മദ്ധ്യാഹ്നത്തിലും ആലുവായിൽ ശിവരാത്രി ഉത്സവത്തിനും മററുമാണ് തീർത്ഥാടന സമയങ്ങളായി കണക്കാക്കപ്പെട്ടിട്ട ള്ളത°. മകരസംക്രമം എന്ന സൂര്യൻെറ ഊദ്ധ്വുഖപ്രയാണം ഭൂമദ്ധ്യരേഖയുടെ മനഷ്യദേഹത്തിലുള്ളൂ് കണ്ഡലിനീ ശക്തി യുടെ ഊദ്ധാപ്രവാഹത്തോടുബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ത്രതിൻെറ ആരംഭമായ മകരസംക്രമം ആ തരത്തിൽ ഒരു കുണ്ഡലിനി പ്ര ബോധനകാലമാണ്. ദിവസത്തിനെെ പകൽ ഭാഗം ഈ ഊർ ദ്ധാപ്രയാണമായം രാത്രിഭാഗം അധ: പ്രയാണവുമായി കൽപ്പി ക്കുകയാണെങ്കിൽ പ്രഭാതം മൂലാധാര സംബന്ധിയാണെന്നും അതെപോലെ മകരസംക്രമം മൂലാധാരസംബന്ധിയാണെന്നും ഉത്തരായണത്തിൻെ മ**ദ്ധ്യകാ**ലമെന്നത<sup>ം</sup> മനസ്സിലാക്കാം. എദയപത്മത്തോടുബന്ധപ്പെടുന്ന ഒരു കാലഘട്ടമാണ്. പ്രഭാ തത്തിന്ന് തൊട്ടമുമ്പുള്ള ബ്രാഹ്മമുഹൂർത്തം തപസ്സിനുനന്നെന്ന ആസമയത്തെ തപസ്സിൻെറ ഫലമായിട്ടാ പറയാറുണ്ടല്ലോ. ണ് മൂലാധാരത്തിൽ കണ്ഡലിനീ പ്രബോധനമുണ്ടാകേണ്ട ത്. സൂര്യോദയത്തിന്ന്മുമ്പുള്ള ഏതാണ്ട് ഒരു മണിക്കൂർസമ യം ഗുരുവിൻെറ യാമമാണെന്നും തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ കാണാം. ദിവസത്തിൻെറ ഈ കാലഘട്ടത്തോടുസാദ്ദശ്യമുള്ള**തായിട്ടാണ**് മകരസംക്രമത്തിനുതൊട്ടുമുമ്പുള്ള മണ്ഡലകാലം **അങ്ങനെ മണ്ഡ**  ലത്തോടുകൂടി ആരംഭിച്ച് മകരസംക്രമദിവസം സന്നിധാന ത്തിലെത്തി നെയ്യഭിഷേകവും കഴിച്ച് ആകാശത്തിൽ ജ്യോതിസ് കാണുന്നത് കണ്ഡലിനി പ്രബോധനത്തിന്റെയും അതിനുവേണ്ടിയുള്ള ആദ്ധ്യാത്മികതീത്ഥ യാത്രയുടേയും കവി താമയമായ ഒരു ചിത്രീകരണമാകുന്നു.

### ക്ഷേത്രാരാധനയുടെ സാമൂഹ്യപ്രാധാന്യം

യോഗശാസ്ത്രപരവം വൈദികവം താന്ത്രികവുമായ ക്രി യാഭാഗങ്ങ**ം വ**ളരെ സമഞ്ജസമായി സമ്മേളിച്ച ഒരു സുന്ദര **ക്രിയയാണ്** സാധാരണയായി നാം ചെയ്യാറുള്ള ക്ഷേത്രദശനം. അതിൻെറ പ്രാധാന്യവും ഗൗരവവുംമനസ്സിലാക്കി ക്ഷേത്രദശനം **ചെയ്യന്നതുതന്നെ പൂർണ്ണമായ** ഒരു ഉപാസനയാണ<sup>ം</sup>. മറൊരു **ഉപാസനയും ചെ**യ്യവാൻ അശക<sup>്</sup>തരായ സാധാരണക്കാരുടെ ആദ്ധ്യാത്മികോന്നമനത്തിനുവേണ്ടി തന്നെയാണ് [ഗാമങ്ങരം തോറം ക്ഷേത്രങ്ങാം നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ളത്. മററു ഉപാസനാമാർ ഗ്ഗങ്ങളിലെ കൃ[ഛതയൊന്നും ക്ഷേത്രദർശനത്തിനില്ല. [ഗാ **മജീവിതവമായി ബന്ധപ്പെട്ടതിന**ാൽ സാമൂഹ്യമായ പ്രാധാ ന്യവം അതിനുണ്ട്. അങ്ങനെ വ്യക്തിയുടെയും നാടിൻേറയും ഭൗതികവും ആദ്ധ്യാത്മികവുമായ ഉത്കർഷത്തിനവേണ്ടി നമ്മുടെ പൂർവ്വീകന്മാർ മെനഞ്ഞെടുത്ത ഈ ലളിതസുന്ദരമായ പരിപാടി ഭാരതത്തിലെ ഓരോ [ഗാമത്തിലും സശ്രദ്ധം ബോ ധപൂവ്വം ആചരിക്കേണ്ടതാണ്. അങ്ങനെ ചെയ്താൽ നമുക്കും നമ്മുടെ കുടംബത്തിനം തദ്വാരാസമാജത്തിനം രാജ്യത്തിന തന്നെയും ഉത്തരോത്തരം അഭിവ്വദ്ധിയുണ്ടാകുമെന്നതിന് സംശ യമേയില്ല. അതാണ് ഹൈന്ദവധമ്മത്തിന്റെ ആദ്ധ്യാത്മിക ലക്ഷ്യം.



# വഴിപാടുക

്ഷ്യോരാധനയിൽ പ്രമുഖമായ സ്ഥാനമാണ് ഭക്തജനങ്ങ തുചരിച്ചുവരുന്ന വഴിപാടിനുള്ളത്. ഭൂപരിഷ്കരണ നിയമം മലവും മററും സാമ്പത്തിക വിഷമം അനുഭവിക്കുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നിത്യനിഭാനാളികളും മററും നിവ്വഹിച്ചപോരുന്നത്ര് ഭക്തു മാരുടെ വഴിപാടുകരംകൊണ്ടാണ്. അനേകം ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഉത്സവാദികരം, ജീണ്ണോദ്ധാരണം, ശുദ്ധികലശം, നവീകരണ കലശം എന്നീ ക്രിയ കളുടെ ഭാരിച്ച ചിലവിൽ ഏറിയ പങ്കും ഭക്തജനങ്ങരെ നൽകുന്ന ദ്രവ്യ-ധനത്രപേണയുള്ള വഴിപാടുകൊണ്ടാണ് നിവ്വഹിക്കപ്പെടുന്നത്ര്. ഏത്ര ക്ഷേത്രത്തിലും അ വിടുത്തെ പ്രധാനപ്പെട്ട വഴിപാടുകളെക്കുറിച്ചുള്ള ബോർഡുകരം കാണാൻ കഴിയും.

ലൗകികമായ കാര്യസിദ്ധിയെ കാംക്ഷിച്ചകൊണ്ടാണ ല്ലോ മികംവാറം വഴിപാടക്∞ കഴിച്ചവരുന്നത്ര°. ്വഴിപാടുക ളിലൂടെ അത്ഭുതകരമായ ഫലം ലഭിക്കുന്നതായി പലർക്കം അനഭവവേദ്യമായിട്ടുള്ളതാണ്°. ആധുനികലോകത്തിൽ ലഭ്യ മാകുന്ന അനേകം ഉപാധികളെ ആശ്രയിച്ചിട്ടം തങ്ങളുടെ പ്രശ്ന ങ്ങ⊙ ചിലപ്പോ⊙ പരിഎതമാകാറില്ല. ജീവിതത്തിൽ അഭി മുഖീകരിക്കുന്ന അത്തരം സങ്കീണ്ണമായ പ്രശ്നങ്ങാപോലും ഒരു ഗ്രാമക്ഷേത്രത്തിൽ ആചരിച്ചുവ് അന്ന ഏററവും ലളിതമായ ഒരു ''വിളക്കം മാല''യിലൂടെയോ ''പുഷ്പാഞ്ജലി'?യിലൂടെയോ ന<mark>ി</mark> ഷ'പ്രയാസം പരിഹരിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട് എന്നുള്ളതു' പകൽവെളി തിരുപ്പതി ക്ഷേത്രത്തിലെ ച്ചംപോലെ യഥോത്ഥ്യമാണ്'. വെങ്കിടേശ്ചര ഭഗവാനെ തങ്ങളുടെ വ്യവസായങ്ങളിലും വ്യാ പാരങ്ങളിലും കക്ഷി (Partner) യായി ചേക്കന്ന ഒരു സ[മ്പ ദായമുണ്ടു°. വർഷാന്തം കണക്കുപ്രകാരം, ലഭ്യമായ ലാഭത്തി ൺറ പാർട്ട്ൺർ എന്ന നിലയ്ക്കുള്ള ഭഗവാൺറ വിഹിതം ഭണ്ഡാരത്തിൽ നിക്ഷേപിക്കുന്നതിന്റെ ഫലമായാണത്രെ പല പ്പോഴം അവിടെ വൻ സംഖ്യകരം 'കാണിക്ക'യായി ലഭിക്കുന്ന ഇ്. അപ്പോരം ഭഗവാനെ കൂട്ടുപിടിപ്പാൽ ധനലാഭം ഉണ്ടാക്കു വാൻ കഴിയും എന്നുള്ള സ്വാനുഭവത്തിൻെറ വെളിച്ചത്തിലാണ് ഇത്തരം വഴിപാടുകളുടെ എണ്ണം ഓരോ വർഷം കൂട്ടന്തോറും വല്യിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്ര്. കാര്യങ്ങളുടെ നിർവിഘു പരി സമാപ്പിക്ക് രോഗശാന്തിക്ക്, ഉദ്യോഗസ്ഥാദനത്തിന്, എന്നിങ്ങനെ അഭീഷ്യസിദ്ധിയ്ക്കായി ഈ പ്രക്രിയയെ ആശ്രയിക്കാത്തവർ വിരളമാണ്. ചുരുക്കം ചിലർ 'രിക്തഹസ്തേന നോ പേയാദ് രാജാനാം ദേവതാം ഗുരും' എന്ന ശാസ്ത്രവചനത്തി ഒൻറ അടിസ്ഥാനത്തിലും വഴിപാട്ട് കഴിക്കുന്നങ്ങ് എന്നുള്ള കാര്യം ഇവിടെ വിസൂരിക്കുന്നില്ല.

### വഴിപാട് ശബ<sup>്</sup>ദത്തിൻെ അർഥവുാപ്തി

സ്വകാര്യസിദ്ധിക്കായി ക്ഷേത്രത്തിൽ ദേവന് പ്രതി ഫലമായി കൈക്കൂലി കൊടുക്കക എന്നാണോ ഈ ആചാര ത്തിൻെറ് അത്ഥം?് ഒരിക്കൽ ഒരു വിദ്യാർത്ഥിയുടെ ചോദ്യാ വലിവാങ്ങി വായിച്ചപ്പോരം വാക്യമുണ്ടാക്കി എഴുതാൻ നൽ കിയ പദാവലികളിൽ ''വഴിപാടു കഴിക്കക'' എന്നപ്രയോഗം കാണാനിടയായി. മററു യാതൊരു പോംവഴിയുമില്ലാത്തതി നാൽ മനമില്ലാമനസ്സോടെ എന്തെങ്കിലും കാട്ടികൂട്ടുക എന്ന ഒരു പ്രവൃത്തി എന്നിലയ്ക്കാണ് സാമാന്യമായി ഈ പദ്പ്ര രോഗത്തിനു് ഭാഷയിൽ അത്ഥം കല്പിച്ചുവരുന്നത**്**. വഴിപാ ടിനെക്കുറിച്ചുള്ള ഉപരിപ്പവമായ ധാരണ വെച്ച പുലത്തി വന്ന തിൻെറ ഫല്മായിട്ടായിരിക്കണം ഭാഷയിൽ ്പോലം തെററാ യ രീതിയിൽ ഈ പദം പ്രയോഗിച്ചുവരുന്നത്. ഈ പ്രക്രിയ യുടെ വിശദാംശങ്ങളിലേക്ക<sup>്</sup> കടന്നാൽ മാത്രമേ അർത്ഥവ്യാപ്ലിയും മഹത്വവും എത്രയുണ്ടെന്നു് സ്പപ്പ് ടമാകൂ. അ ന്ധവും അനാചാരബദ്ധവും ആയ അനുസന്ധാനം കമ്മത്തിൻെറ അർത്ഥത്തിന്ന് പരിണാമപ്രക്രിയയിൽ എത്ര ത്തോളം മൂല്യശോഷണം സംഭവിക്കുന്ന എന്നു കാണാ**ൻ** കഴിയും. വ്ഴിപാട്യ എന്നതിൻെറ അത്ഥം ''ആരാധന'' എന്നാ ണ്. ആയത് ഈശചരസന്നിധിയിൽ വെച്ച് ചെയ്യപ്പെടുന്ന ത്യാഗമല്ലാതെ മറെറാന്നുമല്ല.

'ത്യാഗൈ നൈകേനാമൃതത്വമാനശു''

എന്നാണ് ശ്രുതി. ത്യാഗംകൊണ്ട് മാത്രമാണ് അ മൃതം ലഭിക്കുക. മോക്ഷ്യപാപ്പിയടയുക എന്നാണിതിൻെറ **അർത്ഥം** മോക്ഷപ്രാപ്തിക്ക് ഈശ്വരസാക്ഷാത്കാരത്തിന് ഉള്ള മാർഗ്ഗമാണ് ആരാധന. അതു ത്യാഗപുണ്ണമായ അർപ്പ ണം കൊണ്ടായിരിക്കണം എന്നാണ് വിവക്ഷം അവരവക്ളള സർവ്വസ്വവും മറുള്ളവർക്കായി ഭഗവൽസന്നിധിയിൽ അർപ്പി ക്കുന്നതാണ് വഴിപാട്ട്. യോഗവാസിഷ്ഠത്തിൽ പറയന്ന ''സവ്വംത്യജതിയസ്തേസ്യ സവ്വമേവോപതിഷ്ഠതോ'' (സവ്വ വം ത്യജിക്കുന്നവന സവ്വവം കൈവരുന്നു) വൈദികവും താത്രി കവും ആയ യജ്ഞങ്ങളും, അനുഷ്ഠാനങ്ങളും മുതൽ ക്ക് സാധാരണ ഭക്തൻെ ലളിതമായ ആരാധനാക്രമം വരെ യുള്ള പ്രക്രിയയുടെസ്വരൂപം ത്യാഗമയമായ അർപ്പണമാകുന്നം

## യജ°ഞാസങ്കൽപ്പം എന്ന ദാർശനിക സിദ°ധാനാം

ഓരോ ജീവിയം നിലനിൽക്കുന്നത് മററു ജീവികളുടെ ജീവാർപ്പണം കൊണ്ടാണെന്നുള്ള ശാസ്ത്രീയമായ വസ്തനിരീ ക്ഷണമാണ് യജ്ഞസങ്കൽപ്പത്തിന് ദൃഷ്ടാന്തം. യജിക്കുക എന്നത് ത്യാഗപൂർവ്വം ചെയ്യുന്ന അനുഷ്ഠാനമാണ്. ജഗ ത് സൂഷ്ടി തന്നെ ഉണ്ടായത് യജ്ഞത്തോട്ട് കൂടിയാണ്.

ഉഷാവാ അശ**ാ**സ്വമേധ്യസ്യശിരം.—

ബൃഹദരണ്യകോപനിഷത്ത് ഈ ഉഷസ്സ് [ബഹ്മാവി ഒൻറ പകലിൻെറ സൃഷ്ടിയുടെ ആരംഭമത്രെ. നാനാത്വത്തെ വഹിക്കുന്ന ഏകത്വത്തെ [പപഞ്ചാത്മകമായ അശ്ചത്തേയജ്ഞ പശുവാക്കുന്നതിനെ അതിലെ അനന്തരമന്ത്രം [പതിപാദിക്കു ന്നുണ്ട്യ. ശതപഥ[ബാഹ്മണം ഇതിനെ കുറച്ചുകൂടി വിസ്ത രിക്കുന്നു,

> ''[ബാഹ്മവൈഃസ്വയം ഭ്രസ്തപോതപുത തദൈക്ഷത നവൈ തപസ്യനന്ത്യമസ്തി ഹന്താഹം ഭ്രേതഷ്യാത്രമാനം ജൂഹവാനി ഭ്രതാനി ചാത്രമാനിതി

തത്സർവ്വേഷു ഭൂതേഷചാത<sup>്</sup>മാനാം ഹതചാ ഭൂതാനി

ചാത°മനി സർവ്വേഷാം ഭൂതാനാം ശൈഷ°്യം സ്ഥാരാജ്യമാധീപത്യം പരൈ്യൻ''

(സ്വയംഭ്രവായ ബ്രഹ്മാവ് തപസ്സനുഷിച്ചു, തപസ്സിന ശാശ്വതമില്ലെന്നു കണ്ടു. താൻ ഭൂതങ്ങളിൽ ആത്മാവേയും ആ ത്മാവിൽ ഭൂതങ്ങളേയം ഹോമിക്കും എന്ന സവ്വഭ്രതങ്ങളിലും ഭ്രതങ്ങളെ സ്ഥാത്മാവിലും സ്വാത്മാവിനെ അർപ്പിച്ചു. അങ്ങിനെ സവ്വ്ഭ്രതങ്ങളിലും വെച്ച<sup>ം</sup> ശ്രേഷ്യതയും അവയുടെ മേൽ ആധിപത്യവും നേടി) പുരുഷൻ പ്രകൃതിയിൽ സംബധനായി എന്നതാണ് ഈ ശ്രതി പ്രഖ്യാപിതമായ പുര അങ്ങനെ ഏകനായ ഈശചരൻ ആത്<sup>°</sup>മാർപ്പണം മൂലം നാനാത്വരൂപമായ പ്രപഞ്ചത്തെ സൃഷ്ടിച്ചു. അതുകൊണ്ടു സർവ്വവം ഈശചരാംശമാണെന്ന് പറയപ്പെടുന്നു. 'മമൈവാം ശഃ'' വേദോക്തമായ പുരുഷസൂക്തത്തിലും മററം ഈശചരൻ സചാംശത്താൽ ജഗത്തിനെ സൃഷൂിച്ചതിനെ വിഷയീഭവിപ്പി ച്ചിരിക്കുന്നു. ഈശചരനിൽ ജീവിക്കുന്ന ഈശചരാത്രകമായി വത്തിക്കുന്ന പരമാണു മുതൽ മനുഷ്യൻ വരെയുള്ള സകല ജീവ ജാലങ്ങളിലും തങ്ങളുടെ സൃഷ്ടിക്ക്കാരണമായ 'യജ്ഞം' എന്ന പ്രതിഭാസം അന്തർലീനമായിരിക്കുന്ന എന്നം' കാണാൻ പ്രയാ സമില്ല, തിര്യക്കേളിലും സസ്യജാലങ്ങളിൽപോലും മറേറത്ര പ്രതിഭാസത്തേക്കാളം ഈ യജ്ഞപരമായ വീക്ഷണമാണ് പ്ര കാശിച്ച കാണുന്നത്ര°. തൻെറ ഫലങ്ങളം ഈക്കിലയും, ഓല യും, ചകിരിയം അങ്ങനെ സവ്വവും ലോക ഹിതത്തിന്നായി പ്രദാനംചെയ്യുന്ന ഒത കല്പവ്യക്ഷത്തിന്റെ ധന്യമായ ജീവിതം യജ്ഞപൂവ്വകമല്ലെങ്കിൽ മറെറന്താണ്? എന്തിനേറെ പറയു ന്നു, ആ തെങ്ങ് കായ്ലുന്നത്ര് നിത്തുമ്പോരം അതിൻെറ ഛേദി ക്കപ്പെട്ട തടിപോലും നമ്മുടെ ഗ്രാമങ്ങളിലെ പാലങ്ങളായും തൊഴ്ത്തകളിലെ പാത്തിയായം ഉപയോഗിക്കപ്പെടുന്നു.

ശ്രേഷ്യയാം ലഭിച്ച മനഷ്യൻ തന്നിൽ അന്തർലീനമാ യിരിക്കുന്ന ഈ യജ്ഞമനോഭാവത്തെ പോഷിപ്പിച്ചുകൊണ്ടുള്ള പ്രക്രിയയാണ° വിവിധ ഈശ്വരാരാധനാമാഗ്ഗങ്ങളിലൂടെ നിപ്പ് ഹിക്കുന്നത്ര°. ''സ്വഗ്ഗകാമോയജ്ഞ'' എന്ന ബ്ലഹദാരണ്യകോപ നിഷത്തിലെ ഉപദേശം ഇവിടെ സൂരണീയമാണ്.

## ജീവൽ[ബഹ°മൈകൃമെന്ന ലക°ഷ്യത്തിലേക്കുളള (പയാണം

ഓരോ ശരീരത്തിലുമുള്ള അസംഖ്യം അണംകളിൽ ഓരോന്നിൻെറയും ജീവിതം ശരീരത്തിലെ**ങ്ങം** വ്യാപിച്ചി**കി** 

ക്കുന്ന ജീവിതത്തോടു സംബന്ധപ്പെട്ട അതിനോടു വഴത്ജികഴി യുമ്പോലെ ഓരോ ചരാചരത്തിനെറയും ജീവിതം സമഷ്ടിയുടെ ഈശചരൻെറ ജീവിതവുമായി സംബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഓരോ **ശരീരത്തിന**് ഓരോ ജീവിതസ്ഥാനമുള്ള പരമാണവിനം പോലെ തന്നെ ഓരോ ജീവിക്കം പ്രചഞ്ചത്തിൽ ഓരോ സവി ശേഷസ്ഥാനമുണ്ട്. എല്ലാ ജീവാത്മാക്കളിലും വ്യാപിക്കുന്ന ഒരു ജീവിത പ്രവാഹമുള്ളതിനാൽ ഓരോ വ്യക്തിയുടെയും ജീ വിതം ആജീവിതൈക്യത്തോട് യോജിച്ച് പ്രവർത്തിയ്ക്കേണ്ടി യിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ എല്ലാ ജീവിതങ്ങളം പരസ്റ്റരം ്സംബ സ്യങ്ളാണ്', ഈ സംബന്ധം മൂലം ഓരോ ജീവിയം ജീവികയക്കായി ആത്മാർപ്പണം ചെയ്യുവാൻ കടപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു എന്നുള്ളതാണം യജ്ഞസങ്കല്പത്തിന്റെ ധാന്മിക ੌ വം. അത്തിനെ ഓരോ ജീവാത്മാവിലും അതിലും മഹത്തരമായ എന്തോ ഒന്നുന്നെ അം മഹത്വത്തിര് കീഴ്വഴങ്ങാതെ ഗത്യ ന്തരമിലെന്നും അനഭവപ്പെടുന്നതാണ് വാസ്തവത്തിൽ യജ്ഞം. അതുകൊണം° ദൈവികമായം മാനസികമായം താൻ സമ്പാ ദിച്ചവച്ചിട്ടള്ളതിനെ മററു സകലത്തിനമായി നൽകകയും പ കരം കിട്ടന്നതിനെ വാഞ്ജിവയ്ക്കുകയും ചെയ്യാതിരിക്കാൻ നിർ വാങ്ങലും) വഴിയായി വ്വാഹമില്ല. ഈ കൊടുക്കലും, (give & take process) ഓരോതാത്തതം സ്വയം അഭിവ്വജി പ്രാപിക്കുകയും അതോടുകൂടി മററുള്ളവരുടെ അഭിവ്വജിയെ സ ഹായിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ജഗത്തിനൊ ഹിതത്തിനായി കൊ ണ്ടാണ' ആത'മസാക്ഷാല്ലാരത്തിനുള്ള ശ്രമം പോലും ചെയ്യേ ണ്ടത്<sup>ര</sup>. പടിപടിയായുള്ള ഈ യൗഞപരമായ പന്ഥാവിലൂടെ യുള്ള [പയാണത്തിൽ അപൂർണ്ണമായ ജീവാത്മാവ് പരി പൂർണ്ണമായ പരമാത്മാവാണെന്ന അനഭൂതി ഉണ്ടാവുന്ന അ വസ്ഥയിലേക്ക° മനഷ്യൻ എത്തിച്ചേരുന്നഎന്നുള്ളതാണ°. ബ്ല ഹദാരണ്യകോപനിഷത്തിൽ.

> ''ഏതേഷയശ്ചരതോ [ഭാജമാനേഷ്യ യഥാകാലം ചാഹൂത യോഹ്യാഭായൻതം ന്യായന്നേതാഃ സൂര്യസ്യരശ്മയോ യത്ര ദേവാനാം പതിരേ കോ ധിവാസു ഏഹ്യേ ഹിതി തമാഹതയഃ സുവർച്ചസഃ സൂരസ്യരശ്ശിഭ്യര്യജമാനം വഹന്തിപ്രിയം വാചമഭിവദന്ത്യോ ്ച്ചയന്ത്യ ഏഷവഃ പുണ്യം സുകൃതോ ബ്രഹ്മവോകും''

പ്രകാശമാനങ്ങളായ ഇവയിൽ (യജ്ഞത്തിലെ അന്നിയിൽ) ആഹൂതികയ ചെയ്തപോരുന്ന ആളെ സൂര്യരശ്ശികയ യഥാകാ ലം ദേവാധിദേവൻെറ സ്ഥാനത്തെത്തിക്കുന്ന. തേജസ്റ്ററ ആഹൂതികര വര്യ വര്യ എന്ന വിളിച്ചുംകൊണ്ടം ഇതാ നിങ്ങരം സകൃതംകൊണ്ടു നേടിയ പവിത്രമായ ബ്രഹ്മലോകം എന്നിങ്ങ നെ ഇഷുവാക്കുകരം പറഞ്ഞാദരിച്ചും കൊണ്ട് സൂര്യരശ്ശികരം വഴി വിളിച്ചും കൊണ്ടുപോകുന്നു)

### ക്ഷ്യതാരാധന എന്ന യജ്ഞം

ക്ഷേത്രത്തിൻെറ സംവിധാനം, പ്രതിഷ്ഠ എന്നിവയ്ക്കുടി സ്ഥാനം ഈ യജ്ഞസങ്കല്പവും തുടർന്നുള്ള പ്രജാദിക്രിയകരം യജ്ഞക്രിയകളുടെ തുടർച്ചയുമാണെന്നു് ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തെ ക്കുറിച്ച° സാമാന്യജ്ഞാനം ലഭിച്ചിട്ടുള്ളവക്കു° മനസ്സിലാക്ക വാൻ പ്രയാസമില്ല. ഒരു ജനപദത്തിൻെറ മുഴുവൻ അഭ്യദയ ത്തേയും. ശ്രേയസ്സിനേയും ലക്ഷ്യമാക്കി അതാതു ദേവതകളുടെ സാന്നിദ്ധ്യം പ്രത്യക്ഷമായി അനഭവപ്പെടുത്തുന്ന തരത്തിൽ, തൻെ കഠിനമായ മന്ത്രസാധനയുടെ ഫലമായി ഉണന്തകഴി ഞ്ഞ തന്നിലുള്ള ആത്മീയചൈതന്യാംശത്തെ നിക്ഷേപിക്കുക യാണല്ലോ പ്രതിഷ'ായിലൂടെ തന്ത്രി ചെയ്യുന്നതു'. ഈ പ്രക്രി യതന്നെ ഒരു മഹാ യജ്ഞമാകുന്നു. പ്രസാദം മുതൽ പ്രാകാരം വരെ വ്യാപ്തമായിരിക്കുന്ന അനുസൃതം സ്പന്ദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു ന്ന ഈ ചൈതന്യത്തിൻെറ സചരൂപമാവട്ടെ അതാതു<sup>°</sup>ദേവൻെ**റ** മൂലമന്ത്രരുപത്തിലുള്ള സജീവ സ്പന്ദനവിശേഷങ്ങളാകുന്നു. ക്ഷേ ത്രത്തിൽ പ്രാത്ഥിക്കുന്ന ഭക<sup>ം</sup>തൻ താനം ദേവനമായി മാനസി കമായ ഏകീഭാവം കൈവരിക്കുമ്പോ⊙ ക്ഷേത്രത്തിൽ **വിരാ**ജി ക്കുന്ന ജാജ്വല്യമാനവും അനഭ്രത്യാത് മകവുമായ തത്തന്മന്ത്രസ്പ ന്ദനങ്ങളെ താനറിയാതെതന്നെ തന്നിൽ കണ്ഡലിതമായിരി ക്കുന്ന ആത്രാശക്തിയുടെ ലേശാംശത്തെയെങ്കിലും ഉണത്ത വാനായി ഉപയോഗപ്പെടുത്തുന്നുണ്ട്. അനദിനം ക്ഷേത്രത്തിൽ ദർശ**നം ചെയ്യ**ന്ന അനേകം ഭക്തന്മാരുടെ ആത്<sup>°</sup>മശക്്തിയ ടെ ഉത്ഥാപനംകൊണ്ട് (അതായത്ര് നേരിയ തോതിലുള്ള കണ്ഡലിനി പ്രബോധനം) ആണല്ലോ പ്രാർത്ഥന ഫലിച്ചു, ദേവൻ അനുഗ്രഹിച്ച; എന്നെല്ലാം പറയുന്നതു്. ഭക്തന്മാരുടെ ഇപ്പാശക<sup>്</sup>തിയെ ഫലവത്താക്കി തീക്ക്വാൻ ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിതമായ ശക്തിസഞ്ചയം വിനിയോഗിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട°. വിളക്കിലൊഴിച്ചിരിക്കുന്ന എണ്ണ കത്തി തീന്രപോകമ്പോയ വിണ്ടും വീണ്ടും ഒഴിച്ചുകൊടുക്കുന്നതുപോലെ ക്ഷേത്രത്തിൽ പ്ര

തിഷയിലൂടെ വിരാജമാനമായ ചൈതന്യത്തെ വീണ്ടും പോഷി പ്പിക്ക്വാനുള്ള സംവിധാനമാണല്ലോ പൂജ. ജലഗന്ധാദികളെ ക്കൊണ്ട് സാമാന്യമായി അന്ദ്രഷ്ഠിക്കുന്ന ഷോഡശോചചാര പൂജയുടെ സ്വഭാവവും യജുഷമാകുന്നു. പ്രപഞ്ചസാരതത്രത്തിൽ പ്രതിപാദ്യമായ ഷോഡശോപചാരം 1) ആസനം 2) സ്വാഗതം 3) അർഗ്ഘ്യം 4) പാദ്യം 5) ആചമനം 6) മധുപക്കം 7) ആചമനം [കലുക്കഴിയൽ] 8) സ്ലാനം 9) വസനം 10) ആഭരണം 11) ഗന്ധം 12) പുഷ്പം 13) ധൂപം 14) ദീപം 15) നൈവേദ്യം 16) വന്ദനം, ദേവങ്കൽ പ്രതീകാത്മകതയോടെ തൻറെ സർവ്വവും സമർപ്പിക്കുന്ന പ്രക്രിയയത്രെ ഉപചാര പദ്ധതി.

ഗന്ധാദ്യപചാര പഞ്ചകത്തിൻെറ അർത്ഥം തന്ത്രസമുച്ച യവ്യാഖ്യാനമായ വിവരണത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

'തദാത<sup>്</sup>മനാം (പഞ്ചഭ്രതാത<sup>്</sup>മനാം) തേഷാം യജ്ചനാം നിജനിജാരംഭക പഞ്ചിഭ്രതാത്മകൈത പ്ഹരണെ ജലഗന്ധ പുഷ്പാദ്യപഹരണവിധൌ തദചാര**ാ** ദേവൈസചകീയ കൃത്സ<sup>ം</sup>ന സമർപ്ണമേവ യജ്വഭിര ഹിതൈരന്നസേയം' ശരീരം പഞ്ചഭ്രതാത<sup>്</sup>മകമാണല്ലൊ. ശരീരത്തിന്റെ മൗലിക ഘടക ങ്ങളായിട്ടുള്ള പഞ്ചഭ്രതങ്ങളെ ഗന്ധാദ്യപഹാരങ്ങളിലൂടെ ഈ ശചരങ്ങ് സമർപ്പിക്കകയാണല്ലൊ പൂജ്യിലൂടെ ചെയ്യന്നത്. തൻെറ പാഞ്ചഭൗതിക ശരീരത്തിലെ പാർത്ഥിവാംശത്തെ ഗന്ധം (ചന്ദനം) കൊണ്ടം ആകാശാംശത്തെ പുഷ്പംകൊണ്ടം വായാംശത്തെ ധൂപംകൊണ്ടം അഗ്ന്യംശത്തെ ദീപംകൊണ്ടം സമർപ്പിക്കുന്നു എന്നാണ് ഇതിൻെറ് അർത്ഥം. ക്രമാനുഗത മായ പഞ്ചോപചാരത്തിലൂടെ സാധകൻ/പൂജകൻ താൻ ദേഹ മാണെന്ന ബോധതലത്തിൽനിന്ന് ഉയന്ന മാനസികഭാവത്തെ കൈക്കൊള്ളന്നു എന്നാണിവിടെ വിവക്ഷ. ({ligher Con– sciousness) ഉപരൃപരിയുള്ള ഈ പ്രക്രിയയിലൂടെ യോഗസാ ധനയുടെ പ്രമകാഷ്ഠയിൽ, സ്ഥാതമാവ് സവ്വാതമാവുമായി ഐക്യം കൊള്ളന്ന അവസ്ഥയിലേക്ക് സാധകനെ കൈപി ടിച്ചയത്തുകയാണ് ചെയ്യന്നത്ല്.

### ശിഷം ഭൂതചാശിവം യജേൽ

നിവേദ്യത്തിന ശേഷം നടയടച്ചുള്ള പ്രസന്ന പൂജയി ങ്കൽ ഷോഡശോപചാരങ്ങളുടെയും അന്ത്യത്തിൽ ദേവൻ സന്ത ഷ്യനായി ഭവിക്കുന്നതിന്റെ പാശ്ചാത്തലത്തിലാണല്ലോ ഈ അവസരത്തിലെ പൂജയ്ക്ക് ഇങ്ങനെ പേർ നൽകിയിരിക്കുന്ന ത്. പ്രസന്നാർഗ്ഘ്യത്തിന് ശേഷം മാം മദിയഞ്ചസകലമ സൂൽ സ്വാമിനെ സദാശിവപരമാത്മനെ തുഭ്യം സമ്യക്സമർ പ്രയാമി ഇത്യാദി ബ്രഹ്മാർപ്പണപര്യന്തമുള്ള ക്രിയാന്ത്യത്തിൽ പൂജകൻ താൻ അർച്ചിക്കുന്ന ദേവനമായി അഭിന്നത്വം പ്രാപിക്കുന്ന അവസ്ഥാവിശേഷത്തെ അന്ധസ്ധാനം ചെയ്യുന്ന അനുഭൂതി ഉണ്ടാവേണ്ടതാണ്. ഇവിടെ എന്നെയും എൻേറതായിട്ടുള്ള സർവ്വസ്വും പരമാത്മസ്വത്രപനായ ദേവന് പരി പൂർണ്ണമായി യഥാവിധി സമർപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന എന്ന മന്ത്രതോടെയുള്ള ആത്മാർത്ഥമായ പൂജയുടെ ഫലം യോഗശാ സ്ത്രത്തിൻറെ മൗലിക സിദ്ധാന്തമായ 'ശിവം ഭ്രത്വാശിവംയ ജേൽ' (ശിവനെ യജിക്കുന്നവൻ ശിവനായി ഭവിക്കുന്നു എന്ന തിനെ അനുസസ്യാനം ചെയ്യകയാണ്.

### ക'ഷേത്രാരാധനയിൽ വഴിപാടിൻെ സ'ഥാനം

,ഇങ്ങനെ യജ്ഞപരമായ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠാനങ്ങളടെ ളിത സ്വരൂപമായ ക്ഷേത്രത്തിൽ ആരാധനയ്ക്കായി പോകുന്ന ഭക്തന്മാർ പ്രദക്ഷിണം, വന്ദനം, നമസ്കാരം എന്നീ ഉപചാര ങ്ങളിൽ കൂടിയാണല്ലോ ക്ഷേത്രജ്ഞനെഉപാസിക്കുന്നത് ം രണ്ടു കൈകളം അഞ്ജലിബദ്ധമായി തൊഴന്നത് പ്രകൃതിപുരുഷയോ ഗത്തെ അനധാവനം ചെയ്യലാണ്°. പ്രദക്ഷിണത്തോടെ ഒരു സ'ക്രൂ ആണി എങ്ങനെ ബിന്ദസ്ഥാനമായ ലക്ഷ്യത്തിലേക്ക് തിരിച്ചറപ്പിക്കുന്നവോ അതുപോലെ ഭക്തൻ താനംം താന്ത്രിക യന്ത്രമായ ക്ഷേത്രത്തിലെ ബിന്ദു സ്ഥാനത്ത° വിരാജിയ്ക്കുന്ന ബിംബസ്ഥനായ ദേവനമായി താദാത്മ്യം പ്രാപിയ്ക്ന്ന. പര മമായ ഗൌണീഭക്തിയുടെ ബാഹ്യപ്രകടനമായ നമസ്ഥാരത്തി ലൂടെയും ഇതേ പ്രക്രിയ മറെറാത ത്രപത്തിൽ അനുവർത്തി ക്കുകയാണല്ലോ. ക്ഷേത്രാരാധനയുടെ അടുത്ത പ്രമുഖഇനം വഴി പാടുകഴിക്കലാകുന്നു. ഈ പദ്ധതിയുടെ സാമാന്യസ്വഭാ**വം** നി രീക്ഷിച്ചാൽ ആയത് പൂജാംഗമായ ഒന്നാണെന്നം, പൂജയിൽ ഭക്തനെ ഭാഗികമായോ പൂണ്ണമായോ ഭാഗഭാക്കാക്കിത്തീർക്ക ന്ന ഉപാധിയാണെന്നും കാണാൻ വിഷമമില്ല,

### പൂജാംഗമായ വഴിപാടുകൾ

സാമാന്യമായി മികക്ഷേത്രങ്ങളിലും നിലവിലുള്ളവ ഴിപാടുകരം വിളക്ക്, മാല, പുഷ്പാഞ്ജലി, വിവിധ ദ്രവ്യ

**ങ്ങളെകൊണ്ടുള്ള അഭിഷേകം**, പായസം, മുതലായ നിവേദ്യ **ങ്ങ**ഠം എല്ലാം തന്നെ പൂജയുടെ ഭാഗമാണെന്നും ഓരോന്നിനും ഷോഡശോപചാരങ്ങള്മായി ബന്ധമുണ്ടെന്നം കാണാൻ ക ഴിയും ദീപം അഥവാ വിളക്ക് ആഗ്നേയാംശത്തിന്റെ സമർ പ്പണമാണ°. പൂജാംഗമായ ദീപദർശനത്തിൽ ഭക്തൻ പങ്കാളി യാവുന്നയോടെ തന്നെ ബാധിച്ചിരിക്കുന്ന തമസ്സിനെ—ഭഃഖ ത്തെ ഇല്ലാതാക്കാൻ കഴിയുന്നുണ്ടും. നെയ്വിളക്കിന പ്രത്യേ കം [പാധാന്യം കല്പിക്കുന്നുണ്ട്. പഞ്ചഗവ്യം എന്നറിയപ്പെ **ടുന്ന, പശുവിൽ നിന്നു കിട്ടുന്ന അഞ്ചുവസ്സു**ക്കളിൽ ഒന്നായ ആജ്യം(നെയ്യ°)സൂര്യദ്യോതകമാണ°. ചിദാകാശത്തിലെ സൂര്യ ദർശനത്തോളം സാധകൻെറ [പജ്ഞഉയരുമ്പോ≎ വസ്തുവി **ൻെ സ്വത്രപജ്ഞാനമുണ്ടാവുന്നു. അതുകൊണ്ടു** ആരാധനയിൽ ആഗ്നേയാംശത്തിൽ സൂര്യദ്യോതകമായ ആജ്ജ്യത്തിനു ത കല്പിച്ചുവരുന്നു. ഗായത്ര്യാദി അനേകം വിശിഷ്യ ഹോമകർ മ്മങ്ങളിൽ അഗ്നിയിൽ ആധാനം ചെയ്യപ്പെടുന്ന ളിൽ നെയ്യിന് പരമ[പധാന്യം കല്പിക്കപ്പെട്ട വരുന്നതിൻെ കാരണം ഇതായിരിക്കണം. പുഷ<sup>ം</sup>പാവൃതമായ മാലയാകട്ടെ, ആകാശഭൂത[പതീകമായതിനാൽ സർവ്വഭൌതിക സുഖങ്ങളെ യം [പദാനം ചെയ്വാൻ പര്യാപ്തമാണ്. കാരണം സൃഷ്ടി [പകിയയിൽ ആദ്യത്തെ സ്ഥൂലഭ്രതം ആകാശമായതിനാൽ, മററു നാലു ഭൌതിക ഘടകങ്ങളം (പൃഥചി അപ്പ്, തേജസ്, വായു) സൂക്ഷ<sup>്</sup>മമായി അടങ്ങിയിരിയ്ക്കണമല്ലൊ. ദേവനള്ള ആ ഭൂഷണങ്ങളിൽ വസ്ത്രത്തേ പോലെത്തന്നെ പുഷ്പമാല്യവും പ്രാധാന്യമർഹിയ്ക്കുന്നു. വിവിധ പുഷ്പങ്ങളെക്കൊണ്ട് മനോ ഹരമായി മാല കെട്ടുന്ന കഴക[പവർത്തിയ്ക്ക് ശാന്തിക്കാരനം തൊട്ടത്തേ സ്ഥാനം കൽപ്പിയ്ക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പൂവുകളുടെ എ ണ്ണംകൊണ്ടുള്ള [പത്യേക ഗണിത പദ്ധതിയനസരിച്ച് അക്ഷര സംഖൃകളെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തി അതാതു് ദേവൻെറ മൂല മന്ത്രാക്ഷരങ്ങ≎ ദേവസ്സുതിക്⇔ എന്നിവകൊണ്ട° മാലകെട്ട ന്ന സമ്പ്രദായം പലക്ഷേത്രങ്ങളിലും കണ്ടുവരുന്നുണ്ട് ഈ സ് മ്പ്രദായം പഠിച്ചിട്ടുള്ള കഴക[പവൃത്തിക്കാരുടെഎണ്ണം തുലോം പരിമിതമാണെന്നുള്ളതും നിർഭാഗ്യകരമാണം.

#### അഭിഷേകം

വിവിധ ദ്രവ്യങ്ങളെക്കൊണ്ട് ബിംബത്തിൽ സമന്ത്രമാ യി അഭിഷേകം ചെയ്യുമ്പോരം അഭിഷിക്തമായ തീർത്ഥജലം

വടക്കവശ<u>ത്തള്ള</u> ഓവിലൂടെ വിനിർഗ്ഗളിച്ച് മതിൽ കെട്ടവരെ ദേ**വന്റെ**റ സ്ഥൂല സൂക്ഷ്മദേഹത്തെ മുഴവൻ കളിർപ്പിക്കുന്ന അമൃത യോഗസാധനകൊണ്ട് സിദ്ധമാകുന്ന അവ വർഷണമെന്ന സ്ഥയെ ഉളവാക്കുന്ന പ്രക്രിയയാണിത്. പരമശിവാഭിന്നത്വം പ്രാപിച്ച കണ്ഡലിനി ശക്തിയുടെ ഉത്ഥാപനത്തിൻെറ പരമകാഷ്ഠയിൽ എത്തുമ്പോഴാണല്ലോ ദി വ്യാ നഭൂതി കരം സാധകന്യ അനഭവപ്പെടുന്നത്യ. ഈ അവസ്ഥയിൽ സച ന്തം ഇച്ഛാശക്തികൊണ്ടു മാത്രം ഇന്ദ്രിയങ്ങളെന്ന മാദ്ധ്യമങ്ങ ളടെ സഹായം കൂടാതെ തന്നെ [പപഞ്ചത്തിൽ വ്യാപരിക്ക വാനം [പാപഞ്ചിക ഊജ്ജത്തെ ഉരംക്കൊള്ളവാനം സാധകന കഴിയുന്നു. [പപഞ്ചത്തിൻെറ വിരാട്ട് രൂപം് [പകീത്തനം ചെ യ്യപ്പെടുന്ന വേദമന്ത്രമായ പു അഷസൂക്തം കൊണ്ടും ശ്രീരൂദ്രം, **അദ്രസൂക**്തം, മുതലായ മററു വൈദികമന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും അ ഭിഷേകം ചെയ്യപ്പെടുന്നു. ആപോഹിഷ്ഠാദി പുണ്യാഹമന്ത്ര ങ്ങ⊙ തുടങ്ങി അത്ത° ദേവപ്രതിഷ°ാക⊙ അനസരിച്ചുള്ള സമ ന്ത്രമായ ഈഅഭിഷേകത്തിൻ ഭാഗഭാക്കാകുന്ന ഭക്തനം° തൻെറ ഇച്ഛാശക്ത`യടെ ലേശാംശത്തെയെങ്കിലും ഫലപ്രദമായി ഉണർത്തി വിടാൻ കഴിയുന്നുണ്ട്. ശിവക്ഷേത്രങ്ങളിലും മററും ധാരക്കിടാരങ്ങളിലൂടെ ദേവബിംബ ശിരസ്സിൽ അനുസ്യൂതം അണമുറിയാതെ ധാരകഴിക്കാറുണ്ടല്ലോ. അഗ്നിസ്വരൂപനായ ദേവനെ ഈ നിരന്തരമായ ധാരകൊണ്ട് അമൃതമായ അവസ്ഥ യിലേക്കയർത്തുന്ന ഈ ക്രിയയിൽ പങ്കുകൊള്ളന്ന ഭക<sup>ം</sup>തൻെറ സകല പാപങ്ങളം നീങ്ങി കിട്ടുന്നു. കർമ്മഫലമായുള്ള വിവി ധ രോഗങ്ങളിൽ നിന്നും ദുഃഖങ്ങളിൽ നിന്നും മോചനം ലഭി ക്കാനായി ശിവനം ധാരകഴിക്കാറുള്ളത ഇവിടെ സൂത്തവ്യമാ ണം. ഭസ്മം, ചന്ദനം, കളഭം, തേൻ, പാൽ നെയ്യം, പഞ്ചാമൃതം ഇളനീർ, പനിനീർ, എണ്ണ എന്നിവ കൊണ്ടെല്ലാം ചെയ്യുന്ന അഭിഷേകങ്ങാംക്ക് പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം ഫലപ്രാപ്തിയം അ ത്ഥവും ഉണ്ടെന്നു മാത്രം ഇവിടെ പ്രസ്താവിച്ചുകൊള്ളട്ടെ. ശബ രിമലയിലെ ഏററവും ശ്രേഷ്ഠമായ വഴിപാട്ട് ഭക്തന്മാരുടെ നിറച്ചുകൊണ്ടപോകന<u>്</u>ന ഇരുമുടിക്കെട്ടിൽ നാളികേരത്തിൽ നെയ്യ് കൊണ്ടുള്ള അഭിഷേകമാണല്ലോ അഭിഷേക പ്രസാദം സ്വീകരിച്ചുകൊള്ളന്നതോടെ സിദ്ധമാകന്ന ഫലപ്രാപ്തിയെക്ക റിച്ച<sup>ം</sup> ഇവിടെ പറയേണ്ട ആവശ്യമില്ല. ലക്ഷോപ<del>ിലക്ഷം</del> ഭക്ത ന്മാർക്ക് അനഭവൈകവേദ്യമായിട്ടള്ള വിഷയമാണത്.

### പായസം മുതലായ നിവേദ്യങ്ങൾ

നിവേദ്യത്തിലൂടെ പഞ്ചഭ്രതാത്മകമായ ദേഹത്തിന്റെ പ്രാണമനോമയകോശങ്ങളുടെയും രസാംശത്തെ ദേവങ്കൽ ആഹു തിയായി സമർപ്പിക്കുന്നുട്. ആയതിനാൽ വഴിപാടുകാരന് മുഴവൻ പൂജയും നിവ്വപിച്ചതിന്റെ ഫലം സിദ്ധമാകുന്നുണ്ട്. അന്നമയകോശത്തോളം വ്യാപൂമായ വഴിപാടുകാരന്റെ പ്രതീ കമെന്ന നിലക്ക് നിവേദ്യത്തിനുള്ള ദ്രവ്യത്തെ സങ്കല്പിച്ചാണ് ഈ ക്രിയ ചെയ്യുന്നതു്.

ഓരോ ദേവൻറയും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകം അവസ്ഥാ വിശേഷത്തിനനസ്തമായ ദ്രവ്യങ്ങളായിരിക്കും അതാതു് ക്ഷേ ത്രങ്ങളിലെ മുഖ്യമായ വഴിപാട്ട്. പ്രശാന്തവും സാത്ചികവു മായ ഭാവത്തിലുള്ള മഹാവിഷ്ലവിന് പാൽപായസമാണെ കിൽ ഉഗ്രസങ്കല്പത്തിലുള്ള ഭദ്രകാളി ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ കഠിനപാ യസം (അതൃന്തം മധുരിക്കുന്ന) ആയിരിക്കും. ഇങ്ങനെ വ്യത്യ സ്ഥ ഭാവവിശേഷങ്ങളോടെയുള്ള പ്രക്രിയയാണ് അനവത്തി കപ്പെടുന്നതു്.

#### പുഷ'പാഞ'ജലി

അതാതു് ഭക്തൻെറ പേരും നാളം ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടു്, ദേവൻെറ മുലമന്ത്രം,കൊണ്ടും, മുത്യുഞ്ജയം, സുദർശനം മുതലായ ഇച്ഛാശക്തിയെ സവിശേഷാവസ്ഥയിൽ ചലിപ്പിക്കാവുന്ന മന്ത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും പുഷ്പാഞ<sup>്</sup>ജലി ചെയ്യാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. ഓരോ ദേവ ൻെറയും, അഷ്ടോത്തരശതനാമം, സഹസ്രനാമം എന്നീ മന്ത്ര ങ്ങളെക്കൊണ്ട<sup>്</sup> അർച്ചന ചെയ്യാറുണ്ടല്ലോ. ഓരോ തരം പുസ്പ ങ്ങളെക്കൊണ്ടും ചെയ്യുന്ന അർച്ചനയ്ക്ക് സവിശേഷമായ ഫല പ്രാപ്തിഉണ്ടെന്ന<sup>്</sup> ആഗമങ്ങഠം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നുണ്ട്. ചില ദേവ ന്മാക്ക് ചില പ്രത്യേക പുഷ്പങ്ങരം വൗജ്യവും ചിലതു് അഭില ഷണീയവുമാണ്. ഉദാഹരണമായി, ശിവന്യ വിലപപത്രം (കൂവളം), വിഷ്ണുവിനം' തുളസി, സരസ്വതിക്ക് താമര, ദേവി **ക്ക**് കുങ്കുമപൂവ<sup>്</sup>, ഭദ്രകാളിക്കും മറ**ും** രജോഗുണസ്ഥമായ രക്ത പഷ്പങ്ങ≎ (ജപാപ്ഷ്പം എന്നറിയപ്പെടുന്ന ചെമ്പരത്തി പ്പൂവ°) എന്നിവ അതാതു് ദേവതകളടെ സ്വിശേഷ ഭാവത്തി നനുസരിച്ചു' ആഗമങ്ങളിൽ നിബന്ധിച്ചിരിക്കുന്നു. ഏതായാ ലം ഭക്തൻെറ (ആകാശഭ്രതത്തെ ചന്ദനജലം തളിച്ചതിനാൽ

ദേഹപ്രതീകമായ ദ്യാവാപ്പഥിവി എന്നും കൂടെയുണ്ട്) ദേവ ങ്കൽ അർപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ഈ പ്രക്രിയയിലൂടെ ആകാശോപരി വ ത്തിക്കുന്ന മനോമയാദി കോശങ്ങളിലെ അവൻെറ പ്രജ്ഞയെ കൈപിടിച്ചയത്താൻ പുഷ'പാഞ്ജലികൊണ്ടും സാധിക്കേണ്ട താണം. സഹസ്രനാമാദി അർച്ചനകഠംകൊണ്ടും മററും ലഭ്യമാ കുന്ന ദുരവ്യാപകമായ ഫലപ്രാപ്തിയെപ്പററി ഓരോ സഹസ്ര നാമത്തിൻെറ ഉത്തരാർദ്ധത്തിലും പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നും കാണാം.

ധാരാളം ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ അടുത്ത കാലത്തായി ലക്ഷാർ ച്ചന, കോടി അർച്ചന എന്നിങ്ങനെ മൂലമന്ത്രങ്ങയംകൊണ്ടും സഹസ്രനാമങ്ങളെകൊണ്ടം അർച്ചന തുടർച്ചയായി ചെയ്യുന്നതു സാവ്വതികമായിട്ടുണ്ട്. ഇത്തരം യജ്ഞങ്ങയ കൊണ്ട് ദേവ ചൈതന്യം കൂടുതൽ ശക്തിപ്പെടുകയും, ആയതിൽ പങ്കെടുക്കുന്ന ഭക്തന്മാക്ക് അത്ഭുതകരമായ ഫലപ്രാപ്തി ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്.

ഏററവും വലിയ വേദപണ്യിതനായിരുന്ന വേദരത്തം ഏർക്കര രാമൻനമ്പൂതിരി, പ്രശസ്ത കവിയം വേദ പണ്യിതനമായ ശ്രീ. ഒ. എം. സി. നാരായണൻ നമ്പൂതിരി പ്രാട്ട് തുടങ്ങിയ മഹാത്മാക്കളുടെ ശ്രമഫലമായി പല മഹാ ക്ഷേത്രങ്ങളിലും വേദലക്ഷാർച്ചനാ യജ്ഞങ്ങാ നിവ്വഹിക്ക പ്രെട്ടവരുന്നും. അക്ഷയജ്ഞാനധാരയായ ഋഗ്-യജൂർവേ ദാന്തർഗ്ഗതമായ മന്ത്രങ്ങാ ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഈ മഹായജ്ഞ ത്തിൻറെ ഫലം അവാച്യമത്രെ. ഋഗ്യേദാന്തർഗതമായ ആയു സ്തൂക്തം, ഭാഗ്യസൂക്തം, സംവാദസൂക്തം മതലായ സൂക്തങ്ങാ പ്രത്യക്ഷമായ അഭീഷ്യ പ്രാത്ഥനകളോടുകൂടിയ അനേകം മത്ര അടാ എന്നിവകൊണ്ട് മനുഷ്യജീവിതത്തിനാവശ്യമായ എല്ലാ കാര്യങ്ങളുടെയും ഫലപ്രാപ്തിയം സുലമോയിത്തന്നെ ലഭ്യവുമാണ്.

#### നാളികേരമടിക്കൽ

മിക്ക ക്ഷേത്രങ്ങളിലും ഗണപതിഭഗവാന് സങ്കല്പിച്ചു ചെയ്യുന്ന നാളികേരം അടിച്ചുടയ്ക്കുന്ന വഴിപാട് സവ്വ്സാധാരണ മാണല്ലോ. ക്ഷേത്രത്തിൽ ഇതിനായി സംവിധാനം ചെയ്തി രിക്കുന്ന ശിലയിലോ, കരിങ്കൽ തറയിന്മേലോ നാളികേരം ആഞ്ഞടിക്കുമ്പോരം ബാഹ്യാവരണമായ ചിരട്ടയും അകത്തെ

കഴമ്പും ചേർന്നും ചരിന്നഭിന്നമാവുകയും അന്തർഭാഗത്തുള്ള ജലം ബഹിർഗ്ഗമിച്ചൊഴുകുകയും ചെയ്യന്നുണ്ടല്ലോ. അനേകം സാധ നാമാർഗ്ഗങ്ങളിലൂടെ യോഗശാസ്ത്ര ദ്ലഷ്ട്യാ മൂലാധാരപത്മ സുപ°താവസ°ഥയിലുള്ള <sup>9</sup> കണ്ഡലിനീ ശക്തി യിൽ ആഞ്ഞടിക്കുമ്പോഴാണല്ലോ ഈ ശക്തി ഉപര്യപരിയായുള്ള ഷഡാധാരങ്ങളെയും ഭേദിച്ച്<sup>ം</sup> ലക്ഷ്യസ്ഥാനമായ സഹസ്രാരപത്മത്തിലെ പരമശി**വ**പദ ത്തിൽ ലയിക്കുന്നത്. ഗാണപത്യസങ്കല്പമാകട്ടെ, പൃഥചീസ്ഥാ നമായ മൂലാധാരചക്രത്തിൻെറ അധിഷ്ഠാന ദേവതയാണ് ഗണപതി എന്നതാണ്. അതായതു് യോഗമന്ത്രസാധനകളി ലൂടെ ഉയർന്നു ബോധതലത്തിലേക്ക° കതിച്ചയരാൻ തയ്യാറാ യിട്ടുള്ള കണ്ഡലിനൃഗ്നിയുടെ സ്വത്രപമാണെന്നർത്ഥം. നാളി കേരത്തിൻെറ പുറംതോടു<sup>ം</sup> സ<sup>ം</sup>ഥൂലശരീരപ്രതീകവും, അക ത്തെ കഴമ്പ് സൂക്ഷ്മശരീരവും, അതിനകത്തെ മധുരപൂർണ്ണ മായ വെള്ളം കാരണജലമെന്ന ആപസ്സിൻെറ പ്രതീക്വുമാണ്<sup>6</sup>. അന്തർമുഖമായ സാധനയിലൂടെ തൻെറ്റ് ബോധതലത്തെ ത്ഥിവമായതിനാൽ ഞാൻ ദേഹമാണെന്ന ബോധമാണ°) ഉയ ''അഹം[ബഹ്മാസ്തി'' എന്ന ബോധതലത്തിലേക്ക് (consciousness plans) എത്തിക്കുന്ന പ്രക്രിയയാണിത്ര്. അ ഭ്ീഷ്ടകാര്യസിദ്ധിക്ക് നേരിടുന്ന പ്രതിബന്ധങ്ങളെ **ചെ**യ്യവാൻ വിഘ്നവിനാശകനായ വിനായക ഭഗവാൻെറ ആരാധനയ്ക്കൂ<sup>°</sup> അനുയോജ്യമായ വഴിപാട്ട<sup>°</sup> തന്നെയാണ്. ചി ന്നഭിന്നമായ നാളികേരത്തെ പോലെ തൻെറ വിഘ്നനിവാ രണ ഈ ആരാധനയിലൂടെ സാധിതപ്രായമ**ാ**കാത്ത ഭക<sup>്</sup>ത ന്മാർ ആത്ങണ്ട<sup>o</sup>?

## ഏത്തമിടൽ എന്ന ആരാധന

ഏത് പ്രതിഷ്ഠയുള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളിലും കന്നിമൂലയിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ട ഉപദേവനായ ഗണപതി മൂലാധാരചക്ര ത്തിൻ അധിദേവതയും, പരമശിവമേളനത്തിന് തയ്യാറായി കതിച്ചയരാൻ നിൽക്കുന്ന കണ്ഡലിന്യഗ്നിയുടെ സാത്രപവു മാണെന്ന് നാം കണ്ടുവല്ലോ, ആയതുകൊണ്ടാകണം തനി വൈഷ്ണവമായ പാഞ്ചരത്രക സിദ്ധാന്തത്തെ മാത്രം അന വത്തിക്കുന്നവർ പോലും 'ഗണപതിയെ വിഷ്യക്രേനൻ എന്ന രൂപത്തിൽ (സാങ്കേതികമായി) ഉപാസിക്കുന്നത്. ഇടതുകൈ വലതുചെവിയിലും വലതുകെ ഇടതുചെവിയിലും ഇത്ര പോലെ രണ്ടു കാലുകളും അവയുടെ സ്ഥാനം മാററി നിന്ന

കൊണ്ട് രണ്ടു കൈമുട്ടുകളെയും തറയിൽ നന്നായി മുട്ടുന്ന **സ**മ്പ്ര ദായമാണല്ലോ ഏത്തമിടൽ. രണ്ട് കൈകളം കാലുകളം സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൽ സുഷുമ്ലാനാഡിയെ വേഷ്ടനം ചെയ്ത നിൽ ക്കുന്ന ഇഡാപിംഗളാനാഡികളടെ ചിത്രമാണ് നമുക്കു കാണി ച്ചതരുന്നത്. മൂലാധാര പത്മസ്ഥാനമായ താഴത്തെ പടി യിൽ സാധനയാകുന്ന മുകളിൽ നിന്നുള്ള ശക്തിപാതത്തെയാ ണ് ഈ അനുഷ്യാനം കൊണ്ടു നാം അനുധാവനം ചെയ്യന്നത°. ഗണപതി ഹോമം ഗണപതി നിവേദ്യം ഗണപതികം് വിള ക്ക് മതലായ എല്ലാ ഗാണപത്യആരാധനയും, ആത്മീയസാധന യുടെ ആദ്യപ്രക്രിയ, മൂലാധാരസ'ഥമായ ആത'മശക'തിയെ ഉണർത്തുവാനുള്ള സാധനയുടെ അനിവാര്യവും പ്രഥമവുമായ കാൽവെയ<sup>െ</sup>പ്പാകുന്നു. കൂടാതെ ശബ<sup>•</sup>ദതന്മാത്രയെ **അ**നഭവിച്ച റിയാനുള്ള ഇ്ദ്രിയമായ ചെവികളിൽ പിടിച്ച, പൃത്ഥീഭ്രത മായ ഭൂമിയിൽ സ°പർശിച്ചകൊണ്ടുള്ള ഈ പ്രക്രിയ ശബ്ദത ന്മാത്രയുടെ ഭൂതമായ ആകാശം മുതൽ ഭൂമി തത്വംവരെ വ്യാപ്ല മായ പാർത്ഥിവ സാത്രപത്തോടുകൂടിയ ഈശാരചൈതന്യ മായ ഗണപതിയെ ആരാധിക്കുന്ന എന്ന സങ്കല്പവും ഇവിടെ യുക്തി സഹമാണ്.

ഏത്തമിടുന്നത് ചുരുങ്ങിയത് 12 പ്രാവശ്യം വേണമെന്ന് പറയുന്നു. ഈ പന്ത്രണ്ട് എന്ന സംഖ്യ ദ്വാദശാന്തപത്മ സ്ഥമായ ശിവപദത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ശിവപദപ്രാപ്പിയ്ക്കുള്ള ഉപാസനയുടെ പരിവർത്തിത രൂപം തന്നെ ഏത്തമിടൽ!

ഒററ, അപ്പം, മോദകം എന്നീ ദ്രവ്യങ്ങളുടെ നിവേദ്യം ഗാണപത്യസങ്കല്പത്തിൻെറ സവിശേഷഭാവത്തെ ദ്യോതി പ്പിക്കുന്നു.

#### വെടി വഴിപാട<sup>ം</sup>

കതിന വെടി പൊട്ടിക്കുന്നത് പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ സൃഷ്ടി പ്രക്രിയയ്ക്കു കാരണമായ ശബ്ദല്രവ്യമത്തിൻെറ സ്ഫോടനം. (Explosion) എന്ന നിലയ്ക്ക് പ്രതീകാത്മകമായിട്ടാണ്. 'ഈ ശാ വാ സ്യ മി ദം സ ർ വ്വം'' ഈ ജ ഗ ത്തി ലെ സ ർ വ്വ വം ഈ ശാ ര സൃഷ്ട മാ ണ്. എ ന്നു ള്ള ബോ ധം ഉണ്ടാവുമ്പോഴാണല്ലോ ഈശ്വര സാക്ഷാൽക്കാരത്തിനുള്ള അഭിലാഷം ഉണ്ടാകുന്നതും മത്രസാധനയിൽ ചൈതന്യസ്വത്ര പനായ ദേവതയുടെ ആറംഗങ്ങളിൽ ഒന്നായ 'ഫട്' എന്ന അസ്രമന്ത്രം കൊണ്ടാണല്ലോ അണ്ഡഭേദനവും ദിക്ബസോദി

കളം മററും അനഷ്ഠിയ്ക്കുന്നത്. മന്ത്രയോഗത്തിലെ ഫട്കാര വം വെടിപൊട്ടിയ്ക്കുന്ന ശബ്ദവും എല്ലാം ഉളവാക്കുന്നത് തരംഗ രൂപിയായ സ്പന്ദന വിശേഷത്തെയാണല്ലോ. ഈ വിശേ ഷം തന്നെയാണല്ലോ വസ്തവിൻെറ ഏററവും മൗലികമായ ഭൗ തികഘടകവും.

#### തുലാഭാരം തുടങ്ങിയവ്

ഗതവായൂരും മററും പതിവുള്ള തുലാഭാരം തൻെറയത്ര തന്നെ തൂക്കം വരുന്ന പഴമോ. ശർക്കരയോ തുടങ്ങിയ പൂജസ്റ്റം നിവേദ്യത്തിനും മററും ആവശ്യമായ ദ്രവ്യങ്ങളെക്കൊണ്ട്, ദേ വങ്കൽ സമർപ്പിക്കുന്ന രീതി തന്നെ. 'മാംമദീയഞ്ച' (എന്നെയും എൻെറ സർവ്വസ്വവും) ദേവപാദത്തിങ്കൽ അർപ്പിച്ചു കൃതകൃത്യ തയടയുന്ന പരമ ഭാഗവതനായ ഭക്തൻെറ അനുഷാനമാകുന്നും പലതരം ലോഹങ്ങളാലും ഉണ്ടാക്കിയ ആയരുപം, കൈകാലു കയ ഇത്യാദികയ സമർപ്പിക്കുന്നതിൻെറയും പൊരുയ മറെറാ

വഴിപാടായിത്തന്നെ ക്ഷേത്രവ്വജിയ്ക്കാവശ്യമായ അ ന്നദാനം കാലുകഴകിച്ചുട്ട് ([ബാഹ്മണ ഭോജനം) ഇത്യാദികഠം കഴിയ്ക്കുന്നതുകൊണ്ട് ഭക്തൻ കൈവരിയ്ക്കുന്ന അഭിവ്വജി അതു ല്യമാണ്.

പൂജാംഗമായിട്ടുള്ള മേൽപറഞ്ഞ വഴിപാടുകരം കൂടാതെ മുഴുവൻ പൂജയിലും ഭക്തനെ പങ്കാളിയാക്കുന്ന ഉപാധികളാ ണ് ത്രികാലപൂജ മുതലായ സംവിധാനങ്ങളെ വഴിപാടായി നത്തുന്നത്. ഉദയം മുതൽ അസ്തമനം വരെ അനസ്യൂതം ആ വർത്തന സ്വഭാവത്തോടെയുള്ള പൂജയിങ്കൽ, സുദീർഘമായ ആത്രമീയാനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാവേണ്ടതാണ്. ഗുരുവായുരും മററും ഉദയാസ്തമന പൂജകഴിയ്ക്കാൻ, എത്രയോ മാസങ്ങരം ക് മുമ്പ് തന്നെ ബുക്ക് ചെയ്താലെ അവസരം ലഭിയ്ക്കുകയുള്ള എന്ന വസ്തത തന്നെ ഈ പ്രക്രിയയുടെ പ്രാധാന്യത്തിന്ന് മക്ടോ ദാഹരണമാകുന്നു.

# മ[ന്തശാസ്] തത്തിലെ പ്രയോഗ വിധികൾ അനുസരിച്ചുളള വഴിപാടുകൾ

നിർവിഘ്യതയ്ക്കായം കാര്യവിജയത്തിനും വേണ്ടി അന ഷ്ഠിക്കുന്ന ഗണപതിഹോമം, ആരോഗ്യപ്രദമായ ദീർഘായുസ്സി

202

നും, രോഗശമനത്തിനും മററും കഴിക്കുന്ന കറുകഹോമം, മൃത്യുഞ്ജ യഹോമം, ശത്രബാധാ നിവ്വത്തിക്കായുള്ള സുദർശനാദി ഹവന ങ്ങരം, ശീഘ്രമംഗല്യത്തിനായുള്ള സ്വയംവരപ്പുജ, ഹോമം, ദുരിതനിവാരണത്തിനായുള്ള ഭഗവതിസേവ എന്നിങ്ങനെ അനേകം പ്രയോഗസംബന്ധമായ വഴിപാടുകളും കഴിയ്ക്കാറുണ്ട ല്ലോ. ചുരുക്കം ചില വഴിപാടുകളുടെ നിരൂപണം നിവ്വഹി യ്യൂക മാത്രമേ ഇവിടെ ചെയ്തിട്ടുള്ള.

## വഴിപാട' എങ്ങനെ ഫലവത്തായിത്തിരുന്നു:

കാര്യസിദ്ധിക്ക് മൻപം. ശേഷവും വഴിപാട്ട് നേരുന്ന സമ്പ്രദായങ്ങളുണ്ടല്ലോ. ഒരു വഴിപാട്ട് നേരുന്ന ഭക്തൻെ മനസ്സ് തത്സമയം മുതൽ പ്രാത്ഥനാനിർഭരമാകാൻ തുടങ്ങുന്നു. ഉദ്ദിഷ്ഠകാര്യസിദ്ധിക്കായുള്ള ഇച്ഛയം, ഒപ്പംതന്നെ ഉണ്ടാകമ ല്ലോ. നിരന്തരമായി പ്രാർത്ഥിച്ചുകൊണ്ട് മനസ്സ് പൂർണ്ണമാ യി ഭഗവാനിൽ കേന്ദ്രീകരിച്ചതുടങ്ങുമ്പോ⊙ തന്നിൽ കണ്ഡലി തമായിരിക്കുന്ന ആത്രമശക്തിയുടെ ലേശാംശത്തെയെങ്കിലും ഉണത്തിവിടുന്നതുകൊണ്ട് തൻെറ ഇച്ഛാശക്തി ഫലപ്രദമായി പ്രാവത്തികമായിത്തീരുന്നു എന്നുള്ളതു° ശാസ്ത്രസിദ്ധമാണല്ലോ. ക്ഷേത്രത്തിൽ വെറുതെപോയി പ്രാത്ഥിക്കുന്നതുകൊണ്ടുണ്ടാവുന്ന കണ്ഡലിനുത്ഥാപനമെന്ന അവസ്ഥയേക്കാരം എത്രയോ പതി ന്മടങ്ങ് ഫല്പ്രദമാണ് വഴിപാട് കഴിച്ചകൊണ്ടുള്ള പ്രാർത്ഥ പൂജാംഗമായി തൻേറതായിരിക്കുന്ന ഏതെങ്കിലും മൗലിക പ്രതീകാത<sup>്</sup>മകമായി സമർപ്പിക്കുമ്പോ<del>രം</del> ഘടകാംശത്തെ ''സവ്വം തൃജ തിയസ്തസ്യ'' എന്ന അവസ്ഥ∙വിശേഷത്തിലേ ക്ക് ഭക്തൻ ഉയരുന്നുണ്ട്. ്ത്യജിച്ചുകൊണ്ടുള്ള യജ്ഞപര മായ അനുഷ'ഠാനംകൊണ്ട' ഭൗതികവും, ആത്മീയവുമായി, അത്യത്ഭുതകരമായ നേട്ടം കൈവരിക്കാൻ സാധിക്കുന്നു എന്ന തിൻെറ്പ്രകടമായ ദൃഷ്ടാന്തമാണ് വഴിപാട്ട് എന്ന് ഈ പഠനത്തിലൂടെ സിദ്ധമാണല്ലോ.

#### വഴിപാടുകൊണ്ട് ഭക്തനുണ്ടാകുന്ന പരിണാമം

കാര്യസിദ്ധിക്ക് വേണ്ടിയാണെങ്കിൽ പോലും ത്യാഗ പൂർണ്ണവും ആയതിനാൽ യജ്ഞസങ്കല്പത്തിനന്മസ്തമായ അനു ഷ്ഠാനം നിരന്തരം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു വ്യക്തിയുടെ ജീവിതത്തിൽ ഈ സ്വഭാവം ഒരു ഭാഗമായി തീരേണ്ടതാണ്. ഈ വീക്ഷണം ജീവിതത്തിന്റെ എല്ലാ മണ്ഡലങ്ങളിലും സമ ഗ്രമായ സ്വാധീനം ചെലുത്തുമ്പോഠം വ്യക്തിയുടെ സ്വഭാ

വത്തിലും, കാഴ<sup>്</sup>ചപ്പാടിലും വൃതിയാനം ന്യായമായും ഉണ്ടാ യിതീരേണ്ടതാണ്.് തൻെറ ജീവിതം കേവലം സചാർത്ഥപര മായ രീതിയിൽ സങ്കചിതമായി തീരരുതെന്നും(Self centred life) കൂടുതൽ വിശാലമായ സമാജം, രാഷൂം എന്നീ ഭാവനക ളോടു<u>കുട</u>ിയ ഒരു കാഴ്ചപ്പാടാണ**് ജീവി**തത്തിനടിസ്ഥാനമെ ന്നും ഉള്ള ചിന്താഗതി തന്നിൽ സ്വാധീനം ചെലുത്തേണ്ടതാ യജ<sup>്</sup>ഞകമ്മങ്ങളുടെ നിരന്തരമായ അനുഷ്ഠാനംകൊണ്ട വൈദികഋഷിമാർ ലോകത്തിൻെറ മുഴവൻ ശ്രേയസ്സിനം, മംഗ ളത്തിനും വേണ്ടിയാണ് പ്രാർത്ഥിച്ചതു്. അത്രത്തോളം ഉയ ന്നില്ലെങ്കിൽ സമാജത്തിൻേറയും രാഷ്യത്തിൻേറയും വികാസ ത്തിനും വളർച്ചക്കം തൻെറ ജീവിതം ഉപകരിക്കേണ്ടതുണ്ടെന്ന ബോധം ഭക്യതജനങ്ങരംക്കുണ്ടാവാൻ ഈ അനുഷ്ഠാനംകൊണ്ടു സിദ്ധമാകുന്ന സംസ്സാരത്തിന് നിശ്ചയമായം സാധിക്കേണ്ട അതുകൊണ്ട് ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഒരുമിച്ചുകൂടുന്ന ഭക്ത ജനങ്ങയക്കും സമാജബോധം (Social consciousness) ആദശ നിഷ<sup>ം</sup>ഠ, വിശാലഹൃദയത്വം, സപ്പോപരി ധമ്മത്തെ വേണ്ടം വിധം അനുസസാനംചെയ്യൽ എന്നീ കാര്യങ്ങളിൽ സാമാന്യ ജ'ഞാനം നൽകുവാൻ പ്രഭാഷണങ്ങരം, പുരാണ പാരായണം, സത്സംഗം എന്നീ പരിപാടിക⊙ സംഘടിപ്പിക്കേണ്ടിയിരി അങ്ങനെ വഴിപാട്ട° എന്ന ആരാധനയിലെ മനശ്ശാസ്ര പരവം യജ°ഞാപരവുമായ പ്രതിഭാസത്തിലൂടെ ഉരുത്തിരിയ ന്ന ധാമ്മികാടിസ്ഥാനമുള്ള സംഘടിതമായ ഒരു സാമൂഹ്യവ്യ പ്രദാനം ചെയ്വാൻ ഉപകരിക്കട്ടെ എന്നു വസ്ഥ പ്രാത്ഥിയ്ക്കാം.

ഓം തത<sup>്</sup> സത്



# പരോഹിതവർഗ്ഗം

€ 2 ൽപറഞ്ഞ തരത്തിലുള്ള ഒരു സങ്കല്പത്തിൻെറ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ ക്ഷേത്രങ്ങളെ എങ്ങനെ സംരക്ഷിക്കണം എന്നതിനെ പ്പററി ഒരു പദ്ധതി ഉണ്ടാക്കുമ്പോഠം അതിൽ സുപ്രധാനമാ യൊരു സ്ഥാനം ഈ സാങ്കേതിക വിദശ്ധരെ സ്റ്റഷ്ടിക്കുന്ന തിന കൊടുക്കേണ്ടിവരും. ഇന്ന് ഈ തന്ത്രിമാരുടേയും ശാന്തി ക്കാരുടേയും അവസ്ഥ വളരെ ദയനീയവും ശോചനീയവുമാ ണെന്നു പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. നമ്മടെ രാഷ്ടത്തിനും സമാജത്തിനും വൈദേശിയത്തടെ സൈനികവും സാംസ്ഥാരിക വുമായ ആക്രമണങ്ങരമൂലവും ആന്തരിക ഛിദ്രശക്തികരം മൂലവും നേരിട്ട അധോഗതിയിൽ ഒരുപക്ഷേ ഏററവുമധികം കോട്ടം പററിയതു് ഈ വിഭാഗത്തിനല്ലേ എന്നു സംശയിക്കേ ണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഇന്നു സാമ്പത്തികമായി കാര്യമായൊന്നും പ്രതീക്ഷിക്കാനില്ലാത്ത ഒരു ജോലിയായിത്തീന്നിട്ടുണ്ട് ഇവ. അതുകൊണ്ട് സമാജത്തിലെ ഒന്നിനംകൊള്ളാത്ത കറെ പേർ മാത്രമാണ° ഈ തൊഴിലിൽ ഇന്നു പ്രായേണ വ്യാപ്പതരായി യും ശാന്തിക്കാരേയും ഒഴിച്ചനിത്തി മാത്രമേ ഈ നിഗമനത്തിൽ എത്തിച്ചേന്നിട്ടള്ളവെന്ന പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്ലലോ. പ്ക്ഷേ പ്രായേണ് ബുദ്ധിശക്തിയം പഠിപ്പമൊക്കെയുള്ളവർ മററു ജീവസന്ധാരണ മാർഗ്ഗങ്ങാം അനേചഷ്ിച്ച പോകുന്നതാണ<sup>ം</sup> ഇന്നത്തെ സ്ഥിതി. ്ഈ അധഃപതനത്തിൻെറ കാരണം സാ മ്പത്തികമായ നേട്ടക്കുറവല്ല. നേരെമറിച്ച നൂററാണ്ടുകളായുള്ള ക്രമത്തിലുള്ള അധഃപതനവും സമാജത്തിനും അതിന്റെ കേന്ദ്ര ബിന്ദുവായ ആദ്ധ്യാത്മികമുല്യത്തിനും കിട്ടിയ ആഘാതവും മററുമാണ് ഇതിൻെറ പ്രധാന കാരണങ്ങഠം.

> കളിച്ച കുററിത്തലയും കുടഞ്ഞി ട്ടമന്ത്രകംഭം ചൊരിയുന്ന നേരം |ഭമിച്ചദേവൻ പുമരോടലച്ചു

> > 205

നീരോവിലൂടെ ഗമനം ചകാരം ശാന്തിദ്വീജപ്രകരതേ ബഹുദീപശാന്തിം ക്ഷീരാജ്യപായസഗളൈർജ്ജാരാഗ്നി ശാന്തിം തത്രേത്യബാലവനിതാമദനാത്തി ശാന്തിം കാലക്രമേണ പരമേശചരശക്തി ശാന്തിം.

എന്നും മററുമുള്ള നമ്മടെ പഴയ ശ്രോകങ്ങ⊙ നൂററാണ്ടുകളായുള്ള അധഃപതന പ്രക്രിയയെ ചിത്രീകരിക്കുകയാണ്.

കേരളത്തിലെങ്കിലും പതിനായിരത്തോളം വരുന്ന ശാ ന്തിക്കാരെ ശരിയായ ആഗമതന്ത്രശാസ്ത്രങ്ങളും പ്രസക<sup>ര</sup>തവേദ ഭാഗങ്ങളം, നിഷ്കർഷയോടെ അഭ്യസിപ്പിക്കുക, അവർക്ക വിധിപ്രകാരം മന്ത്രദീക്ഷയെ കൊടുത്തു് തുടർന്നു് മന്ത്രസിദ്ധി വരുത്തുവാൻ ഉള്ള ഉപാസന ക്രമങ്ങളിലൂടെ പ്രാഥമികമായി ട്ടെങ്കിലും ഒരു തപസ്സിദ്ധി വരുത്തിയെടുക്കുക എന്നതാണിന്ന് നമ്മടെ മുമ്പിലുള്ള പ്രഥമകർത്തവ്യം. പഴയകാലത്ത് മിക്ക മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിലും ശാന്തിക്കാരായി അവരോധിക്കപ്പെടുന്ന വർ അവർ ജോലി ചെയ്യുന്ന കാലത്തോളമെങ്കിലും മായ ബ്രഹ്മചര്യനിഷ്ഠയം വ്രതങ്ങളം പരിപാലിക്കണമെ ന്നും അവർക്ക<sup>്</sup> അതാ<u>ത</u>ദേവൻെറ മൂലമ്ന്തത്തിൻേറതായ ദീക്ഷ അഥവാ ഉപദേശം തന്ത്രശാസ്ത്രവിധിയനുസരിച്ച് കലശാഭിഷേ കത്തോടെ തന്നെ തന്ത്രിയോ ആചാര്യനോ നിർവ്വഹിച്ചിരുന്നു വെന്നും മനസ്സിലാകുമ്പോരം ഈ കാര്യത്തിൽ വളരെയേറെ ശു ഷ്കാന്തി ഈ പദ്ധതിയുടെ ആവിഷ്കത്താക്ക∞ക്കണ്ടായി **അന്നതായി നമുക്ക° കാണാവുന്നതാണ°.** 

അത്തരം ശാന്തിക്കാർ സാഗൃഹങ്ങളിൽ പോകാതെ ക്ഷേത്രത്തോടനുബന്ധിച്ച് അവർക്ക് വേണ്ടി പ്രത്യേകം സ ജ്ജീകരിച്ച കെട്ടിടത്തിൽ തന്നെ താമസിച്ച് കൊള്ളണമെന്നും അധികമൊന്നും ബാഹ്യലോകബന്ധം കൂടാതെ ജപതപാദിക ളിൽ മുഴകിക്കഴിയണമെന്നമായിരുന്നു അടുത്തകാലം വരെ കേ രളത്തിലെ ചിട്ട അതെല്ലാം നാം ലംഘിച്ച് കഴിഞ്ഞു. ഇന്ന ത്തെ നിലയ്ക്കുള്ള അശിക്ഷിതരും അയോഗ്യരുമായ ശാന്തിക്കാരെ വേണ്ട രീതിയിൽ പരിവത്തനം ചെയ്യുവാൻ നമുക്ക് പദ്ധതിയിലെങ്കിൽ ക്ഷേത്രങ്ങാം പുതുക്കി പണിയുന്നതുകൊണ്ടും ഉൽസവാദികാം മേളയായി നടത്തുന്നതുകൊണ്ടും വിശേഷിച്ച് ഫലമൊന്നമുണ്ടാവുകയില്ല. വെള്ളത്തിൽ വരച്ചവരപോലെ അതെല്ലാം വ്യത്ഥമായി കലാശിക്കാനാണ് വഴി. മേല്ലറഞ്ഞ

ക്ഷേത്രത്തിൻെറ നിത്യനിദാനച്ചെലവുകളി കാര്യങ്ങളം ലേക്ക് വരുമാനമുണ്ടാക്കിക്കൊടുക്കുന്ന പദ്ധതിക≎ ആവി ഷ്ക്കരിക്കുന്നതും നഷ്ടപ്പെട്ടപോയ ദേവസ്വം സ്വത്തുക്കളെ തിരിച്ചകിട്ടവാൻ വേണ്ടി സംഘടിതയജ്ഞങ്ങരം നടത്തുന്ന തും അനുകൂലമായ നിയമനിർമ്മാണത്തിന്നും മററും സമ്മർദ്ദം ചെലുത്തേണ്ടതുമായ മററു കാര്യങ്ങാം അപ്രധാനങ്ങളാണെന്നു് ഇതിനത്ഥമില്ല. ആവക കാര്യങ്ങളെപ്പററി പ്രൌഢഗംഭീരങ്ങ ളായ നിർദ്ദേശങ്ങരം നടത്തുന്ന കാര്യത്തിൽ നിഷ്ണാതരായ പ്ര ഗത്ഭമതികരം അംവ അംവതരിപ്പികംഭവാൻ യുണ്ടല്ലോ എന്നു കരുതിയാണ° സാധാരണഗതിയിൽ മററുള്ള ശാസ്ത്രത്തിൻെറ വർ അവഗണിക്കുന്ന ഈ കാര്യത്തിലേക്ക് അടിസ്ഥാനത്തെ വിവരിച്ച കൊണ്ടു വിരൽ ചൂണ്ടുവാൻ ഇ വിടെ ഒരുമ്പെട്ടതും.

ഒരു ശാന്തിക്കാരൻറെ ഏററവും കറഞ്ഞ യോഗ്യത എ ന്തായിരിക്കണമെന്നു് അടുത്ത കാലത്തൊന്നും ആധികാരികമാ യി ആരും നിവ്വചിച്ചിട്ടില്ല. പക്ഷെ ഇത്തരം ചിന്താഗതിയുടെ ഫലമായി 1968-ൽ ഗുരുവായൂരിൽവെച്ചുകൂടിയ കേരളത്തി ലെ തന്ത്രിമാരുടെ ഒരു പൊതുയോഗം ആ കാര്യത്തെക്കുറിച്ചു് ആധികാരികമായി ചിന്തിക്കുകയും വളരെ തൃപ്തിയോടെയല്ലെ കിലും ഒരു പ്രമേയരൂപത്തിൽ ഈ കാര്യം ആവിഷ്കരിക്കുക യും ചെയ്തിട്ടുള്ളതു് ഇവിടെ ചേക്നേത്ര് യുക്തമായിരിക്കും.

കൈന്ദവ ജനതയുടെ ഇന്നത്തെ അധഃപതനത്തിന പ്രധാന കാരണം അവരുടെ ആദ്ധ്യാത്മിക കേന്ദ്രങ്ങളായ ക്ഷേത്ര അളിൽ എത്രയോ കാലമായി തുടന്നുവരുന്ന കമ്മശുദ്ധിയില്ലായ്മയാണെന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രദ്ദ്യഷ്ട്യാ കാണാവുന്നതാണ്. ഈ അധഃപതനത്തിന മുഖ്യമായി ക്ഷേത്രത്തിൽ പൂജാദികമ്മങ്ങരം ചെയ്യുന്നവരുടെ നിലവാരം കണക്കിലേറെ താണപോയതുത നെയാണ് കാരണം, കമ്മങ്ങളെപ്പററി പിഴവററ പ്രായോ ഗികപരിജ്ഞാനവും അതിൻെറ പുറകിലുള്ള ഭാവനകളെ സംബന്ധിക്കുന്ന ശരിയായ ബോധവും സവ്വോപരി ഭക്തികൊണ്ടം ഉപാസനകൊണ്ടും നേടിയ മനഃശക്തിയും ഈശ്വരാനുക ല്യവും ഉള്ള അർച്ചകന്മാർ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നിയുക്തരാവുക എന്നതാണ് ഈശ്വരചൈതന്യത്തെ സംപുഷ്ടവും ലോകാനു ഗ്രഹദായകവും ആക്കിത്തീക്കുന്നതിന് ആദ്യമായി ചെയ്യേണ്ട ഈ പശ്ചാത്തലത്തിൽ അർച്ചകന്മാക്ക് അവശ്യം ഉണ്ടാ

യിരിക്കേണ്ടതായ യോഗ്യതയുടെ മാനദണ്ഡം നിശ്ചയിക്കേണ്ട ഇ' എത്രയും ആവശ്യമാണ്.

അതുകൊണ്ട് ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നിത്യപൂജനടത്തുന്ന അച്ച കന്മാക്ക് ഏററവും കറഞ്ഞതു് താഴെ പറയുന്ന യോഗ്യതകളെ ങ്കിലും ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതാണെന്നു് കേരളത്തിലെ തന്ത്രിമാരു ടെ ഈ സദസ്സ് തീരുമാനിക്കുന്നു.

- ശാന്തിക്കാരൻ സന്ധ്യാവന്ദനാദി നിത്യകമ്മങ്ങരം നിഷ്കൃഷ്ടമായി അന്ദഷ്ഠിച്ച സ്വന്തം ഉപാസനാബലം വദ്ധിപ്പിക്കുവാൻ ശ്രദ്ധിക്കുന്ന ആളായിരിക്കണം.
- 2. നിത്യപൂജയിൽ അവശ്യം വേണ്ടതായ വേദഭാഗ ങ്ങരം (പുണ്യാഹം, സപ്<u>പശ്ര</u>ദ്ധി, ഭാഗ്യസൂക്തം, പുരുഷസൂ ക്തം, ശ്രീരുദ്രം) മുതലായവ അക്ഷരശുദ്ധിയോടുകൂടി ശാന്തി ക്കാരൻ അഭ്യസനം നടത്തിയിരിക്കേണ്ടതാണ്.
- 3. ഗണപതി, വിഷ്ണ, ശിവൻ, ുഗ്ഗ്, ഭദ്രകാളി, സുബ്ര ഫണ്യൻ, ശാസ്താവ് എന്നീ ദേവീദേവന്മാരുടെയെങ്കിലും ചെ റിയ പൂജയം ഹോമാചാരവും പിഴവുകൂടാതെ ചെയ്യുവാൻ ശാ ന്തിക്കാരൻ പഠിച്ചിരിക്കണം. ക്ഷേത്രദർശനം ചെയ്യുന്ന ആരാ ധകന്മാക്ക് മാഗ്ഗദശകമായ രീതിയിൽ ശാന്തിക്കാരൻ സദാചാര നിരതനും ക്ഷേത്രാചാരങ്ങളിലും അനുഷ്ഠാനങ്ങളിലും അറിവു ള്ളവനും ആയിരിക്കണം.

ശാസ്ത്രദ്ദേഷ്ട്യാ ഈ പ്രമേയത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതുമാത്രം പോരെന്നും അത്തു മന്ത്രദേവതകഠംക്കുള്ള മന്ത്രദീക്ഷ് വേറെതന്നെ നടത്തണമെന്നും ഉള്ളതാണ് പരമാർത്ഥം. പക്ഷെ അങ്ങനെയൊരു നിർദ്ദേശം ഇന്നു നടപ്പിലാക്കുവാൻ മാത്രമല്ല പറയു വാൻപോലും വൈഷമ്യമാണെന്നു തോന്നുന്നതിനാലാണ് പ്രസ്തുത പ്രമേയം മേൽകാണിച്ച രൂപത്തിൽ ആവിഷ്കരിക്കുവാൻ സംഗതി വന്നത്ര്. ഇന്നാകട്ടെ തന്ത്രിമാക്കുപോലും ഇക്കാര്യത്തിൽ വേണ്ട നിഷയോ ആചാരമോ ഇല്ലെന്ന് ഖേദപൂർവ്വം പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. (ചുരുക്കം ചിലരെ ഒഴിച്ചുനിർത്തിക്കൊണ്ടാണ് പറയുന്നത്ര്).

വിപ്ര: കലീന: കൃതസംസ്ക്രീയൗഘ: സ്വധീതവേദാഗമതത്വവേത്താ വർണ്ണാശ്രമാചാരപരോ ഽധിദീക്ഷോ ദക്ഷസ്സപസ്വീ ഗുരുരാസ്തികോ ഽസ്ഇ. എന്ന തന്ത്രസമുച്ചയ പ്രസിദ്ധമായ ശ്രോകത്തിൽ ശരിയായ തന്ത്രി വിപ്രനം കലപാരമ്പര്യമുള്ളവനം ഷോഡശാദിസംസ്സാര ക്രിയക്കാ കഴിഞ്ഞവനം പഠിച്ചവനം വേദാഗമങ്ങളുടെ പൊ അത അറിഞ്ഞവനം വണ്ണാശ്രമാചാരങ്ങളിൽ നിഷ്ഠയുള്ളവ നം അധിദീക്ഷിതനം സമത്ഥനം തപസ്ഥിയം ഈശ്യരവിശ്യാ സിയുമായിരിക്കണമെന്നു പറയുന്നുണ്ട്. ഇവിടെ അധിദീക്ഷ എന്ന പദം നോക്കുക. അവനവൻറെ കലാചാരമായ പൂജാദി മത്രോപാസനാകമ്മങ്ങളിൽ ദീക്ഷിതനാവണം എന്നാണ് ഇതിനത്മം. ദീക്ഷ തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിലെ ഒരു സാങ്കേതിക പദ മാണ്.

വിധിപ്രകാരം ഒരു ആചാര്യനിൽ നിന്നും മന്ത്രചെത ന്യം സചീകരിക്കുക എന്നതാണ് അതിനർത്ഥം∙ വെറുതെ മന്ത്രം പറഞ്ഞുകൊടുത്താൽ പോരാ, ഇതുഗായത്രീ ഉപദേശമായ ഉപ നയനംകൊണ്ടു സാധിക്കുന്നുണ്ടെന്നും മറെറാത്ര ദീക്ഷവേണ്ടെന്നും തന്നെയും സമാധാനിക്കുന്നത<sup>ം</sup> പൊതുവിൽ ചില തന്ത്രിമാർ ഈ ലേഖകൻ കണ്ടിട്ടണ്ട്. പക്ഷെ ഗായത്രി, വേദമന്ത്രാനുഷ്യാ നങ്ങയക്കുള്ള താക്കോൽ മാത്രമേ ആകന്നുള്ളൂ. മിക്ക താന്ത്രി ക മന്ത്രങ്ങാക്കും പ്രത്യേക ദീക്ഷ ആവശ്യമാണെന്നാണ് അന ശാസനം . മന്ത്രസിദ്ധിവന്നു കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ പ്രത്യേക ദീ ഒരു പക്ഷേ ആവശ്യമുണ്ടാവില്ല. കണ്ഡലിനീ ക്ഷയൊന്നും പ്രബോധനത്തിൻെറ ആദ്യകർമ്മം താ[ന്തികദീഷയാണ്ം. ക ഴിഞ്ഞ കാലത്തു കാഞ്ചികാമകോടി ശങ്കരാചാര്യസ്ചാമിക≎ം വിളിച്ച കൂട്ടിയ ത[ന്തിസമ്മേളനത്തിൽ വച്ച പണ്ടണ്ടായിരുന്ന അവരോധന സ[മ്പദായവും ദീക്ഷാസ[മ്പദായവുമെല്ലാം ലുപ്ല പ്രായങ്ങളായി എന്ന് അവിടെ കൂടിയ പഴയ തലമുറയിലെ ത[ന്തി പ്രമഖന്മാർ വേവലാതിപ്പെട്ടിരുന്നു.

ഏതായാലും പഴയ ദീക്ഷാസ[മ്പദായം പുനങ്ങ്ധരിക്കുവാനം ശാന്തിക്കാരെ ഉപാസകധർമ്മം അനഷ്ഠിപ്പിക്കുവാനം ഉള്ള പ്രയ്യത്തങ്ങാം സുചിന്തിതമായൊരു പദ്ധതി ആവിഷ്കരിച്ചേ മതിയാകൂ. അത്തരം യോഗ്യതയുള്ളവരെ മാത്രമെ ശാന്തിക്കാരായി ജനങ്ങാം വച്ചപൊറുപ്പിക്കുകയുള്ളവെന്ന തരത്തിൽ ഒരു ശക്തമായ പൊതുജനാഭിപ്രായത്തെ വളർത്തുകയാണ് ഇതിന മുന്നോടിയായി ചെയ്യേണ്ടത്. ക്ഷേത്രങ്ങളെ ഇന്നത്തെ ദയനീയ സ്ഥിതിയിൽ നിന്നും ഉദ്ധരിച്ചു കൊണ്ടു വരുവാനുള്ള പൊതുജനാഭിപ്രായം ശക്തിനേടുകയും ഗ്രാമങ്ങാ

വരെയും അതിനു ചില ചലനങ്ങളുണ്ടാവുകയും ചെയ്ത ഈ അ വസരത്തിൽ ഇതിനും അധികം പ്രയാസമുണ്ടാവുമെന്നു തോന്നു ന്നുന്നില്ല. ഈ കാര്യത്തിൽ ദേവസ്വം ബോർഡുകയക്കും ക്ഷേത്ര മുടമകയക്കും ഉള്ള കടമ വ്യക്തമാണ്.

ഇതിൽ ഒരു ചെറിയ വിഷമമുണ്ട്. ഇന്നുക്ഷേത്രങ്ങളി ലെ ശാന്തിക്കാർ എല്ലാം ബ്രാഹ്മണസമുദായത്തിലുള്ളവരാണ ല്ലോ. അബ്രാഹ്മണസമുദായത്തിൽനിന്നും ഇതിനു യോഗ്യതയു ള്ളവരെ സ്വീകരിച്ച പരിശീലനം കൊടുത്ത ശാന്തിക്കാരാ യി വയ്ക്കുന്നതിൽ എന്താണ് അപാകതയുള്ളത് എന്ന ചോദ്യം ഇവിടെ ഉത്ഭവിക്കാം. ഈ പ്രശ്നത്തെപ്പററി ആ ധികാരികമായി ഒരഭിപ്രായം ഇവിടെ പറയുന്നില്ല. കാരണം അങ്ങനെ ഒരഭിപ്രായം രൂപീകൃതമാകേണ്ടത' ഹിന്ദുധമ്മത്തി ൻേറയും ആഗമശാസ്ത്രത്തിൻേറയും മമ്മങ്ങ⊙ ഗ്രഹിച്ച പണ്ഡി തന്മാരുടെ സദസ്സിൽ നിന്നാണ്. അതല്ലാതെ ശാസ്ത്രം എന്തെ ന്നറിയാത്ത ആധുനിക സാമൂഹ്യനേതാക്കളിൽനിന്നും അല്ലെ ന്നുള്ളതു° വ്യക്തമാണം. ആധുനിക ചിന്താഗതിക∞ ഉപയോ ഗിച്ച് ക്ഷേത്രം എന്തെന്നറിയാതെ പൊതുജനസൗകര്യാത്ഥം ക്ഷേത്രശില്പത്തെത്തന്നെ മാററി മറിച്ച പരിഷ്കരിക്കുന്നതി ൻെറ നിരത്ഥകതയും അശാസ്ത്രീയതയും മേൽ സൂചിപ്പിച്ചിട്ട ണ്ടല്ലോ. അതുപോലെ ശാസ്ത്രീയാടിസ°ഥാനമില്ലാതെ `പൊതു ജനാഭിപ്രായം മാത്രം നോക്കി ഇക്കാര്യത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കര തെന്നു' വ്യക്യതമാണു'. ഈ പ്രശ്നത്തെ പുരോഗമനത്തിൻേറ യോ രാഷ്ട്രീയത്തിന്റേയോ ഇന്നത്തെ പൊതുജന പ്രവണതകള ടെയോ അടിസ്ഥാനത്തിലല്ല ഹെകകാര്യം ചെയ്യേണ്ടത്. ക്ഷേത്രവും ക്ഷേത്രചടങ്ങുകളും മററും മേൽ വിവരിക്കപ്പെട്ടപോ ലെ തികച്ചം ശാസ്ത്രീയാടിസ്ഥാനത്തിലുള്ളവയാകയാൽ ഇവ തികച്ചം ഒരു ശാസ്ത്രീയ പ്രശ്നമാണ്, സാങ്കേതിക വിദഗ്ദ ന്മാരുടെ യോഗ്യതയാണിതിൻെറ മമ്മം. ''വിപ്ര: കലീന'' എന്ന ശ്രോകത്തിലെ വിപ്രപദം തന്നെ ബ്രാഹ്മണരായിരിക്ക ണം ഇത്തരം കാര്യങ്ങരം കൈകാര്യം ചെയ്യേണ്ടത്ര് എന്നു സു ചിപ്പിക്കന്നണ്ട°.

പക്ഷെ വിപ്രപദത്തിൽ ഇന്നുള്ള ബ്രാഹ്മണരിൽ ബ<u>ഹ</u> ഭൂരിപക്ഷവും ഉരംപ്പെട്ടമോ എന്നത° സംശയമുള്ള കാര്യമാണ്ം. ജനനം മാത്രമല്ല [ബാഹ്മണ്യം. ചുരുക്കിപ്പറഞ്ഞാൽ ആദ്ധ്യാ തമിക വിഷയങ്ങളിൽ താൽപ്പര്യമുള്ളവരേയും സാധനാപഥ

ത്തിലൂടെ മുന്നേവനേയം ആവകകാര്യങ്ങളിൽ ത്തിന° നേതൃത്വം കൊടുക്കുവാൻ കഴിവുള്ളവരേയുമാണ° വേദ ങ്ങളം ആഗമങ്ങളം സൂ<sub>ർ</sub>ത്യാദികളം വിപ്രന്മാരായി **അം**ഗീകരി ച്ചിട്ടുള്ളതും. യജനം, യാജനം,അച്ധ്യയനം, അദ്ധ്യാപനം, ദാനം പ്രതിഗ്രഹം, എന്നീ ഷഡ് കർമ്മങ്ങാം മാത്രമേ [ബാഹ്മണർക്ക ഇന്നു [ബാഹ്മണ സമദായത്തിൽപ്പെട്ടവരിൽ വിധിച്ചിട്ടള്ള. തൊണ്ണുററി ഒൻപതു ശതമാനവും ഈ ഷഡ്ഷർമ്മങ്ങരംക്ക് പുറമെയുള്ള ജീവസന്ധാരണമാർഗ്ഗങ്ങരം അവലംബിക്കുന്നവ **ജനനം ഭാ**ത്രമല്ല. [ബാഹ<sup>ം</sup>മണ്യം എന്ന സിദ്ധാന്തപ്ര കാരം ഈ തൊണ്ണുറെറാൻപത്ര ശതമാനത്തേയും [ബാഹ്മാ ണേതരരായി പ്രഖ്യാപിക്കേണ്ടിവരും . അപ്പോരം പിന്നെ അ വശേഷിക്കുന്നവർ വളരെ ചുത്ദക്കമേ കാണ്യം അതിലും ആ ദ്ധ്യാത്മികകാര്യത്തിൽ താൽപ്പര്യമുള്ളവർ എത്രയുണ്ടാവുമെന്ന<sup>ം</sup> കണ്ടറിയേണ്ടതാണ്. ഇക്കൂട്ടരെയാണ് നമുക്ക് ശാന്തിക്കാരാ യി തിരഞ്ഞെടുക്കേണ്ടത്. വളരെ സമൃദ്ധിയോടുകൂടി ജീവി ക്കുവാനുള്ള വരുമാനം ഇവർക്കു കൊടുക്കുവാൻ പാടില്ല. തപസ്വിയുടെ ജീവിതം മാനമായികൊണ്ടപോകവാൻ വേണ്ട ചുററുപാടുകഠം ഇണക്കിക്കൊടുക്കുക മാത്രമേ ഒരു ശാന്തിക്കാര നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം വേണ്ടതുള്ള. അങ്ങനെയുള്ളവരുടെ സംഖ്യ കേരളത്തിലോ ഭാരതത്തിലോ ക്ഷേത്രകാര്യങ്ങാം നിർ വ്വഹിക്കുവാൻ തികയാതെ വരുകയാണെങ്കിൽ ഇതര സമുദായ ങ്ങളിൽ നിന്നും അത്തരം ആളകളെ അടത്തിയെടുത്ത്യ സൃഷ്ടിക്കേണ്ടി തിയ [ബാഹ്മണ്യം നിറഞ്ഞ വിഭാഗത്തെ **ആവശ്യമുള്ള** സന്ദർഭങ്ങളിൽ പുരാതനഋഷിമാരും ആ ചെയ്തിട്ടള്ളതായി ധുനിക ധാർമ്മികാചാര്യന്മാതം അങ്ങനെ പുരാണവും ചരിത്രവും ഘോഷിക്കുന്നു. ആവശ്യമുണ്ടെങ്കിൽ **അത്തരം പ്രക്രിയകഠംക്കും** സമാജത്തിൽ കളമൊരുക്കേണ്ടി വ ന്നേക്കും. പക്ഷേ എടുത്തു ചാട്ടത്തിനല്ല ഇവിടെ പ്രസക്തിയു ള്ളതെന്നും സമദായത്തിലെ ചിരസ്ഥായിയായ ധർമ്മത്തെ തകർക്കാതെ കാലാനുസൃതമായ രീതിയിൽ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ അ ടിസ്ഥാനം വിടാതെ പരിഷ്കരിക്കകയാണ് കരണീയമെ ന്നും ഇവിടെ ഓർമ്മപ്പെടുത്തിക്കൊള്ളുന്നു. പക്ഷെ, ഈ പ്രക്രിയ നമ്മുടെ ഇന്നത്തെ ചർച്ചക≎ംകുപ്പറമുള്ള ഒരു സാമൂഹ്യപ്രക്രിയ യാണ<sup>ം</sup>.

ഏതെങ്കിലും വിധത്തിൽ യോഗ്യരായ ശാന്തിക്കാർ ഉണ്ടായേ പററൂ എന്നും അതിനായി പൊതുജനാഭിപ്രായം സൃ ഷ'ടിച്ച' വേണ്ട പ്രസ്ഥാനങ്ങളും സ്ഥാപനങ്ങളും നിമ്മിക്കേ ണ്ടതിന ഒട്ടുംതന്നെ കാലവിളംബമുണ്ടായിക്കൂടെന്നും മാത്രം ഇവിടെ ഊന്നിപ്പറയുന്നു.

ഇത്തരം ആയിരക്കണക്കിനു ശാന്തിക്കാരേയും ക്ഷേത്രക മ്മങ്ളേയും നിയന്ത്രിക്കവാനായി ഇവിടെ തന്ത്രിമാർ തന്നെ ഒരു പ്രത്യേക വിഭാഗക്കാരുണ്ട്°. പരശുരാമൻ തന്ത്രാധികാരം രണ്ടില്ലക്കാക്കാണ° കൊടുത്തതെങ്കിലും അവരാവശ്യമനുസരി ച്ച് മററുള്ളവക്കും തന്ത്രദീക്ഷ കൊടുത്ത് തന്ത്രിമാരാക്കി. ളത്തിൽ ഇന്നുള്ള അവസ്ഥ ഇവിടെയുള്ള ഓരോ ക്ഷേത്രത്തിനും ഓരോ തന്ത്രിമാരുണ്ടെന്നുള്ളതാണ് . ഈ തന്ത്രിമാരെ കുറെക്കു ടി ബോധവാന്മാരാക്കുകയും അവരുടെ ഇടയിൽ തന്ത്രശാസ്ത്രപ ഠനം നിവ്വഹിക്കവാൻ ഇളംതലമുറക്കാരെ പ്രേരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അവക്കായി തന്ത്രവിദ്യാഭ്യാസത്തിന്റെ ഒരു ഉപരിപീഠം അഥവാ യൂണിവേഴ്സിററി തന്നെ ഉണ്ടാകന്നത്<sup>©</sup> എന്തുകൊണ്ടും അഭിലച്ചണീയമാണ്. ഇന്ന് തന്ത്രികുടുംബ ത്തിലുള്ളവർതന്നെ അടുത്ത തലമുറക്കൂടി കഴിയുമ്പോഴേക്കു<sup>ം</sup> തന്ത്രിമാരായി അവശേഷിക്കാതിരിക്കാനാണ° സാദ്ധ്യത. ഇത്തരുണത്തിൽ പാരമ്പര്യമായി കിട്ടിയ അനുഷ്യന മുറകളം ശാസ്ത്രവും ഗ്രഹിച്ച തലമുറ അററുപോകാനാണ<sup>ം</sup> ഇടയുള്ളത്ല്. ക്ഷേത്രസംരക്ഷണത്തിൻെറ കാര്യത്തിൽ ഈ കുറവു നികത്തി യെടുത്തില്ലെങ്കിൽ ആയതു തികച്ചും ആത്മഹത്യാപരമായിരി ക്കമെന്ന<sup>്</sup> പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഭാഗ്യവശാൽ ചുരുക്കം ചില തന്ത്രിമാരുടേയും മററു ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണത്തിൽ താല്പര്യമുള്ളവ **അടേയം പരിശ്രമഫലമായി കാഞ്ചികാമകോടി പീഠാധിപതി** ശ്രീമത° ശങ്കരാചാര്യ സ്ഥാമികളടെ സാമ്പത്തിക സഹായ സ്ഥാപിതമായ തഅ്വിദ്യാപീഠം ആലുവ പ്രദേ ശത്തു് പെരിയാറിൻെറ തീരത്തു് വെളിയത്തുനാടു് ഗ്രാമത്തിൽ ഇന്ന° ഒട്ടനേകം വിദ്യാത്ഥികളെ ചേത്ത്ര° തന്ത്രവേദ സംസ°ക്ച തങ്ങളിൽ വിദശ്ധമായ പരിശീലനം നൽകിക്കൊണ്ട് നടന്നുവ രുന്നുണ്ടെന്നും സാന്ദർഭികമായി ഇവിടെ പറഞ്ഞുകൊള്ളട്ടെ. ഈ സ്ഥാപനത്തിന കേരളത്തിൽനിന്നതന്നെ സാമ്പത്തികാടി സ്ഥാനം ഉണ്ടാക്കകയും കൂടുതൽ വിദ്യാത്ഥികളെ ചേത്ത്ര് ഉപ രിപഠനത്തിനും ഗവേഷണത്തിനും സൗകര്യമായ വിധത്തിൽ വികസിപ്പിച്ചെടുക്കുകയും വേണമെന്നുള്ളതു<sup>©</sup> ഈ കാലഘട്ടത്തി നെറ ഒരു ആവശ്യം മാത്രമാണ<sup>ം</sup>. ക്ഷേത്ര ശാസ്ത്രജ<sup>ം</sup>ഞന്മാരെ വാത്തെടുക്കുവാൻ ഒരു യൂണിവേഴ്സിററി നമുക്കുണ്ടായേ പററൂ.

അതിൻെറ കീഴിൽ തന്നെ ശാന്തിക്കാരേയം അഭ്യസിപ്പിച്ചെടു ക്കുവാൻ കാലക്രമേണ ഏർപ്പാടുകയ ഉണ്ടാക്കുവാൻ കഴിയും. ഇങ്ങനെ തന്ത്രിമാരുടേയും ശാന്തിക്കാരുടേയും ഒരു വിഭാഗത്തെ സ്പഷ്ടിക്കുമ്പോരം മററു സ്ഥലങ്ങളിൽ ചെയ്യുന്നതുപോലെ ഉദ്യോഗാത്ഥികരംക്കു പ്രവേശനം കൊടുത്തു ശിക്ഷണം കൊടുക്കു കയല്ല വേണ്ടതെന്നു വ്യക്തമാണല്ലോ. ആത്മാർപ്പണബുദ്ധി യോടെ സമൂഹത്തിൻെറ ആദ്ധ്യാത്മികാവശ്യങ്ങയംക്കായി നി സ്വാത്ഥമായ ജീവിതം ഉഴിഞ്ഞുവെക്കുവാൻ സന്നദ്ധരായ ചെറു പ്പക്കാരാവണം പരിശീലനം കഴിഞ്ഞു<sup>ം</sup>, ഇന്നത്തെ തലമൂത്ത ശാന്തിക്കാരുടെ പിൻതുടർച്ചക്കാരായി വരേണ്ടവർ. ടെ വിദ്യാഭ്യാസത്തിൽ ശിക്ഷണത്തിന മാത്രമല്ല അനുഷ്യാന ത്തിനും തപസ്യക്കും പ്രധാനമായ ഒരു സ്ഥാനമുണ്ടാകുകയും ഇത്തരം ചെറുപ്പക്കാർ സമൂഹത്തിൽ വേണ്ട അള വിൽ ഉണ്ടാവാൻ തക്കവണ്ണം ഹിന്ദുക്കളുടെ സാമൂഹ്യമനശ്ശാസ്ത്ര ത്തിൽ ഗണ്യമായ ഒരു പരിവത്തനം വരുവാനുള്ള പരിപാടിക ളം സാമൂഹ്യതലത്തിൽ ആവിപ്പരിക്കേണ്ടതുണ്ട്°. ധാമ്മികവും മറുമായ കാര്യങ്ങളിൽ ഗ്രാമവാസികയക്കാകെ നേതൃത്വം കൊ ടുക്കുവാൻ ഉതകുന്ന തരത്തിലുള്ള പരിശീലനങ്ങ∞ ഇവക്ക് **കൊ** ടുക്കുകയും വേണം. കേരളത്തിലെ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ദേവന്മാരെ യഥാവിധി പൂജിക്കുന്നതിനുവേണ്ട പൂജാദ്രവ്യങ്ങളിൽ ഏററവും പ്രധാനപ്പെട്ടതു അർച്ചകർ എന്ന പൂജാദ്രവ്യമാണ്. ആ ദ്രവ്യ ത്തെ ഒരുക്കിയെടുക്കുകയാണ് മുഖ്യ കത്തവ്യം.

ക്ഷേത്രങ്ങളെപ്പററി ആധികാരികമായി ചില വസ്തത കഠം മുമ്പ° പ്രസ്താവിച്ചവല്ലോ. പക്ഷെ ക്ഷേത്രം എന്ന സങ്ക ല്ലം കേരളീയം മാത്രമല്ല ഭാരതത്തിൻേറതാണ്. ഭാരതത്തിലു ടനീളം വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്ന ഹിന്ദധമ്മത്തിൻേറയും അതിൻെറ ആദ്ധ്യാത്മിക പശ്ചാത്തലത്തിൻേറയും അടിസ്ഥാനമായി സമുദ്രംപോലെ പരന്നുകിടക്കുന്ന വേദാഗമ ഗ്രന്ഥസമുച്ചയമാ ണിതിനാധാരം. ഈ ഗ്രന്ഥസമുച്ചയം ഭാരതത്തിലുടനീളം പ്രചാരത്തിലുള്ളവയാണ°. അതിനാൽ ക്ഷേത്രത്തെ സംബ ന്ധിച്ച ആധികാരിക ചർച്ചകഠംകംം മററും ഒരു അഖില ഭാര തീയ അടിസ്ഥാനമുണ്ടാക്കിയാൽ അതു് ഏററവും ഉത്തമമായി മാത്രമല്ല കേരള ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ മററു സംസ്ഥാനക്കാ രും ഇതര സംസ്ഥാനങ്ങളിലെ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ **കേരളീ**യരും ഭ**ക**"തിപൂ**വ്വം പോ**കാറുണ്ടല്ലോ. ഉപരിപ്പവമായ ദേശാചാര ങ്ങളിൽ ചില വ്യത്യാസം കാണാമെന്നല്ലാതെ തത്വങ്ങളിൽ

അവിട്ടത്തേയും ഇവിട്ടത്തേയും ക്ഷേത്രവിധികരംക്കം പൂജാസ മ്പ്രദായങ്ങാംകം മൗലികമായ വ്യത്യാസമൊന്നമില്ലെന്നംകൂടി ഇവിടെ വ്യക്തമാക്കിക്കൊള്ളട്ടെ. ''ഗംഗേ ച യമനേ ചൈവ ഗോദാവരി സരസ്വതി നമ്മദേ സിന്ധു കാവേരി ജലേസ്തിൻ സന്നിധിം കുരു''എന്ന സാധാരണ ഉപയോഗിക്കുന്ന തീത്ഥാവാ ഹനമന്ത്രത്തിലെ പുണ്യസരിത്തുക്കാം എല്ലാം തന്നെ കേരള ത്തിനു വെളിയിലുള്ളവയാണ്. കേരളീയ ആചാര്യന്മാരം മററു പല വിഷയങ്ങ⊙ക്കമുള്ളതുപോലെ തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിനും ഗണ്യമായി സംഭാവനക≎ നൽകിയിട്ടണ്ട്. ആധുനിക ശാ സ്ത്രത്തിൽ ഒരു [ബിട്ടീഷ് പദ്ധതിയം മന്നം കാണാത്തതുപോ ലെ തന്ത്രശാസ്ത്രതിലും മററും ഒരു അഖില ഭാരതീയ പദ്ധതി തന്നെയാണ് ഉത്തമം. ദേശാചാരങ്ങളെ നാം മാനിക്കേണ്ടത് ഭാരതീയമായ ഈ ശാസ്ത്രാടിസ്ഥാനത്തിലായിരിക്കണം എന്നു മാത്രം. അങ്ങനെ ഈ പ്രസ്ഥാനം ഭാരതത്തിലെ സ്ഥാനങ്ങളമായും മൊത്തത്തിൽ ഹിന്ദുജനതയുടെ സാംസ്സാ രിക നവോത്ഥാനമായം അഭേദ്യമാംവിധത്തിൽ ബന്ധപ്പെടേ ണ്ടത്രണ്ട°ം



# ക്ഷേത്രവും സമാജവും

പ്രകൃതിരമണീയമായ കേരളത്തിൻെറ പച്ചപിടിച്ച ഗ്രാമ**ഭം**ഗി കരംക്കിടയിൽകൂടി ഗ്രാമീണസൗന്ദര്യത്തിന്റെ തൊടുകുറിയെന്ന വണ്ണം തലയുയത്തി നിൽക്കുന്ന നമ്മുടെ ക്ഷേത്രങ്ങാംക്കു് ഒരു കാലത്തെ പ്രതാപൈശ്വര്യങ്ങളുടേയും പിൽക്കാലത്തെ വിധി വൈപരീത്യങ്ങളുടേയുമായ നൂററാണ്ടകളുടെ കദനകഥക≎ പറ ഇടിഞ്ഞുപൊളിഞ്ഞ 'ക്ഷേത്ര പ്രാകാരങ്ങരം, യുവാനുണ്ടാകം. അശ്ലീലവാക്യങ്ങളം രാഷ്ട്രീയ മദ്രാവാക്യങ്ങളം എഴതിവച്ചിരി ക്കുന്ന അതിൻെറ അവശേഷിക്കുന്ന ഭിത്തിക്യ, പുല്ലം കാട്ടചെ ടികളം വളർന്നു നിൽക്കുന്ന ക്ഷേത്രമുററം, ചോന്നൊലിച്ച തക ന്നു വീഴാറായ ശ്രീകോവിൽ, അതിനള്ളിൽ അന്തിവിളക്ക കൊളത്തി നറക്കില നിവേദ്യവുമായി പൂജയ്ക്കിരിക്കുന്ന **വയോ** വൃദ്ധനം പട്ടിണിക്കോലവുമായ ശാന്തിക്കാരൻ ശ്രീകോവിലിന മുൻപിൽ തൊഴകൈയ്യയർത്തിപ്പിടിച്ച നിൽക്കുന്ന വാർദ്ധക്യം ബാധിച്ച രണ്ടോ മൂന്നോ സ്ത്രീ പുരുഷന്മാർ ഈ ദയനീയ ചിത്രം കേരളത്തിൻെറ മനസ്സാക്ഷിയെ മഥിക്കാൻ യിട്ട് പതിററാണ്ട കാലത്തിലധികമായി. രാജവാഴ്ചയടേയം പ്രഭുത്വത്തിൻെറയും മററുമായ ഭഗ്നചരിത്രാവശിഷ<sup>്</sup>ടങ്ങളെ കാ ലത്തിൻെറ ചവററുകുട്ടയിലേയ്ക്ക ഒരു കണ്ണീർക്കണം പോലും ഉതിർക്കാതെ വലിച്ചെറിയാൻ തയ്യാറായ കേരളീയജനത മേൽ പറഞ്ഞ ക്ഷേത്രങ്ങളെ അങ്ങനെ കണക്കാക്കുവാൻ കൂട്ടാക്കാതെ പുതുക്കി പണിയുവാനം നന്നായി നടത്തുവാനമുള്ള ആരംഭിച്ചതിൻെറ പിന്നിലുള്ള മനശ്ശാസ്ത്രഘടകങ്ങ⊙ ചരിത്ര വിദ്യാർത്ഥിയുടെ നിഷ്ക്ഷ്ടമായ അനേചഷണത്തിന വി ധേയമാക്കേണ്ടതാണ്. ജനതയുടെ അബോധതല്പത്തിൽ ആദ്യ മായി കണ്ട ഈ വികാരവേലിയേററത്തിന്ന് ക്രമേണ ഒരു സം ശ്രീ∙ കെ. പി. കേശവമേനോൻ, ഘടിത രൂപമുണ്ടാവുകയും യശശ്ശരീരനായ ശ്രീ. കേളപ്പൻ, ശ്രീ. ടി നാരായണൻനമ്പ്യാർ എന്ന് സ്വാതന്ത്ര്യസമരസേനാനിക്ക സമചിതമായ നേത്ത്വം നല്ലകയംചെയ്തതിന്റെ പ്രകടമാണ് 'മലബാർ ക്ഷേത്രസംരക്ഷ

ണ സമിതി' എന്നു പറയുന്നതിൽ തെററില്ല. ഈ ആവശ്യം മല ബാറിൻെറതു മാത്രമല്ല, സമസ്തകേരളത്തിൻേറതുമാണെന്നു മന സ്സീലാക്കിയതോടെ അതു 'കേരളക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതി യായി വികസിച്ചത് ഈയിടെ മാത്രമാണ്. ചരിത്രപരമായ ഒരു ചോദനയുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ വളരുവാൻ തുടങ്ങിയ ഈ പ്രസ്ഥാനം ഗ്രാമീണ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതികളിലൂടെ ജനതാമധ്യത്തിൽ വേരുറയ്ക്കുവാൻ ആരംഭിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ സ ന്ദർഭത്തിൽ അതിൻെറ സൈദ്ധാന്തികമായ പാശ്ചാത്തലത്തെ യം അതിൽ നിന്നു രൂപം കൊള്ളുന്ന ജനകീയ പരിപാടികളെ യം പററിയുള്ള ഒരു പ്രാഥമിക പഠനമാണ് ഈ പ്രബന്ധം.

#### ചരി[തവസ്തുതകൾ വിരൽ ചൂണ്ടുന്നത'

നാശോനുഖങ്ങളായി കിടക്കുന്ന നമ്മുടെ ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ ഇ<mark>ന്നത്തെ</mark> ദയനീയാവസ്ഥയുടെ പുറകിലുള്ള ചരിത്ര വസ്സുത കളെ നാം ശരിക്കും മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ടും. ടിപ്പവിൻേറയും ഹൈദരിൻെറയും ഈസ്റ്റ° ഇന്ത്യാ കമ്പനിയുടെയും കാലം മുതൽ ഇതരമതാനുയായികളുടെ സംഘടിതവും അല്ലാതെയുള്ള ആക്ര മററും ചിലർ ഇതിന കാരണമായി പറയാറുണ്ട്. അതിനംപുറമെ സ്വാതന്ത്ര്യസമ്പാദനത്തിനശേഷമുള്ള ഇന്നത്തെ കാലഘട്ടത്തിൽ നാടിൻെറ രാഷ്ട്രീയമണ്ഡലത്തിലുണ്ടായ അഭാര തീയ ദർശനങ്ങളുടെ വദ്ധമാനമായ സ്വാധീനം - അതിൻേറത്ര യ പ്രശ്നങ്ങളും സൃഷ്ടിക്കാതിരുന്നില്ല. ഗ്രാമങ്ങളുടെയും നഗ രങ്ങളടെയും സാമൂഹ്യരംഗത്തു് ഈ വേലിയേററം സ്വഷ്ടിച്ച പരിവർത്തനത്തിൻെറ തീവ്രത ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ സുഗമമായ നട ത്തിപ്പിനെ സാരമായി ബാധിക്കുക മാത്രമല്ല, ക്ഷേത്ര ഭരണ ത്തെകൂടി കൈയടക്കി ക്ഷേത്രപരിസരങ്ങളെയും ഉത്സവങ്ങളെ യും മററും വെറും പാർട്ടി പ്രചരണരംഗങ്ങളാക്കി അധഃപതി പ്പിക്കുകളടി ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. സംസ്ഥാനതലത്തിൽ ദേവസ്വം ക്ഷേത്രവീശ്വാസം തൊട്ടതെറിച്ചിട്ടില്ലാത്ത തനി രാഷ്ട്രീയക്കാ തുടെ കൈകളിലമതുകയും മറെറാത വശത്ത്ര<sup>ം</sup> സാമ്പത്തിക പരിഷ്യാരങ്ങളടെ മറവിൽ ക്ഷേത്രസാത്ത്വക്ക≎ം ഇങ്ങിനി വരാ ത്തവണ്ണം അന്യാധീനപ്പെടുകയം ചെയ്തതോടെ പല മഹാക്ഷേ ത്രങ്ളിലെയും പൂജാദികമ്മങ്ങഠംക്ക് ലോപം സംഭവിക്കുകയും അവ പൂട്ടിയിടപ്പെടേണ്ടിവരുകയും ചെയ്ത ഒരുോഗമാണിവിടെ സംഭവിച്ചത്ര°. `ഇങ്ങനെ വളരെ സങ്കീണ്ണമായ നശീകരണ പ്ര വത്തനങ്ങരംക്കിടയിലൂടെയാണ് ഇന്ന് നാം കണ്ടുവരുന്ന ക്ഷേ

ത്രോദ്ധാരണ പ്രവണത ജനതയിൽ നാമ്പെടുത്തതും വളൻവരു ന്നതുമെന്ന വസ്തത നമുക്കേവക്കം ആശ്ചാസം നൽകുന്ന ഒരു അ ത്ഭുത പ്രതിഭാസമായി വിരാജിക്കുകയാണിവിടെ.

അങ്ങനെ മതത്തിൻെറയായാലും ആദർശത്തിൻെറയാ യാലും ഹൈന്ദവേതരമായൊരു ഭാഗത്തുനിന്നുണ്ടായിക്കൊണ്ടി ആഘാതങ്ങളുടെ ഫലമായാണ് രിക്കുന്ന തകർപ്പൻ നമ്മുടെ ക്ഷേത്രങ്ങാ നശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതെന്ന വസ്തത സ ത്യത്തിൻെറ ഉപരിപ്പവമായ മഖം മാത്രമാണ്. സൂക്ഷൂദ്ദഷ്ടി യിൽ മേൽപറഞ്ഞ ആക്രമണങ്ങളുടെ ഫലമായി ഉണ്ടായ നാ എണ്ണത്തിലും വണ്ണത്തിലും വലിയവ ഹിന്ദു ശങ്ങളെക്കാ∞ സമാജത്തിനകത്തുത്നെയുള്ള ദുഷ്പ്രവണതകരം മൂലം സം ഭവിച്ചവയാണെന്നു് കാണാം. തൃക്കണാമതിലകമെന്ന പ്രാ ചീനകേരള ക്ഷേത്രസങ്കേതം എത്രയോ നൂററാണ്ടുക**ംകം** മുമ്പു<sup>o</sup> ഒരവശിഷ്ടംപോലും ബാക്കിയാകാതെ തകർന്നതു ഊരാളന്മാർ തമ്മിലുണ്ടായ വഴക്കിൻേറയും ഒരു വിഭാഗം ബ്രാഹ്മണരുടെ ഉപജാപപ്രവത്തനങ്ങളടെയും ഫലമായിട്ടാണെന്നും അതി ൻെറ പിന്നിൽ ഹൈന്ദവേതരമായ ഭാഗത്തുനിന്നുണ്ടായ ശ്രമ ങ്ങളൊന്നുമുണ്ടായിരുന്നില്ലെന്നും ശ്രീ. അപ്പൻ തമ്പുരാൻെറ ഒരു ലേഖനം വ്യക്തമാക്കുന്നുണ്ടും. (റഹറൻസം ഗദ്യമാലിക). ഇന്നും ക്ഷേത്രനശീകരണശ്രമങ്ങളുടെ സിംഹഭാഗത്തിനും ഉത്തരവാദി കഠം ഹിന്ദുക്കളുടെ ഇടയിൽത്തന്നെയുള്ള സാമൂഹ്യവിരുദ്ധന്മാരാ ണെന്നു കാണാൻ പ്രയാസമില്ല. അക്കുട്ടരെ സാമൂഹുവിരുദ്ധ രെന്നു° പറയുന്നതു° കുറച്ചു കടന്ന പദപ്രയോഗമായിരിക്കാമെ കിലം ഇന്നതു വാസ്തവം തന്നെയാണ്<sup>ം</sup>. പലപ്പോഴം ക്ഷേത്ര വിശ്ചാസികളടെ ഇടയിൽത്തന്നെയുള്ള കടുത്ത യാഥാസ്ഥിതി കന്മാരം പാരമ്പര്യത്തിൻെറ ഏതെങ്കിലുംവിധത്തിലുള്ള ശക്തി അവകാശപ്പെടുന്നവരും ആയിരിക്കും അവർ. അത്തരം ഊരാള ന്മാരുടെയും ട്രസ്റ്റിമാരുടെയും ദുഭ്രണത്തിൻ കീഴിൽ എത്രയെത്ര ക്ഷേത്രങ്ങാം നിലംപതിച്ചില്ല? എത്രമേത്ര ക്ഷേത്രസ്വത്തുകാരം അല്പം ചില്ലിക്കാശിൻെറയും കള്ളിൻെറയും മററും ലഹരിയിൽ അന്യാധീനപ്പെട്ടില്ല? അങ്ങനെ സവ്വസചവംനശിച്ച തറപററിയ ക്ഷേത്രമാണെങ്കിലും എന്തുചെയ്തം ആ ക്ഷേത്രത്തെ സമുദ്ധരി**ക്കു** വാൻ നാട്ടുകാർ സംഘടിച്ചു മുന്നോട്ടുവരുമ്പോരം ഇത്തരക്കാർ എ ന്തെല്ലാംവിഷമങ്ങളാണ് ഇന്നും സൃഷ്ടിക്കാറുള്ളതു്? ക്ഷേത്രസംര ക്ഷണസമിതികളെപ്പോലം ഇത്തരക്കാർ സൗകര്യപൂർവ്വം തങ്ങ ളടെ വൃത്തികെട്ട ഉപജാപങ്ങഠംക്ക് ആയുധമാക്കാറില്ലെ? വാ സൂവത്തിൽ കുടുംബവഴക്കുകയും, ജാതിക്കുതുമ്പുകയും, രാഷ്ട്രീയ വഴക്കുകയും തുടങ്ങി ഒരു അസംഘടിത സമുദായത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന തീത്താൽ തീരാത്ത, ഒട്ടുവളരെ പുഴക്കുത്തുകയ ക്ഷേത്രകാര്യ ഒരുയക്കിടയിൽക്കിടന്ന് ചീഞ്ഞു നാറി ഒരു തരം രോഗാവസ്ഥ ഇവിടെ സൃഷ്ടിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇതെല്ലാം കണ്ടിട്ടും കേട്ടിട്ടും അറിഞ്ഞില്ലെന്നുനടിച്ചു ക്ഷേത്രസരീകരണത്തിന്റെ ഉത്തരവാദിത്വം. മുഴവനം അഹിന്റക്കളുടെ മേലും ഗവമ്മെണ്ടിന്റെ മേലും വെച്ചു കെട്ടുന്നതു ചരിത്രവിജ്ഞാനത്തിന്റെ പാപ്പരത്വത്തെ മാത്രമെ സൂചിപ്പിക്കുന്നുള്ളവെന്ന് പറയാതെ തരമില്ല.

#### സമാജത്തിൻെ ഛിദ്രവേസ്ഥ മാറണം

വാസ്തവത്തിൽ വെളിയിൽ നിന്നു് ഒളിഞ്ഞും തെളി ഞ്ഞുമുണ്ടാകുന്ന ആക്രമണങ്ങഠം ഇവിടെ ഫലപ്രദമായതു° ഹിന്ദു സമുദായം ഛിന്നഭിന്നമായി അസംഘടിതാവസ്ഥയുടെ നെല്ലി പ്പലകയോടടുത്തപ്പോഴാ ന്. കെട്ടറപ്പം ഓജസ്സം നശിച്ച് ഒരു ജീവച്ഛവമായിത്തിന്ന അവസ്ഥയിലാണല്ലോ, വെളിയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന രോഗാണുക്കളുടെ ആക്രമണം ഫലപ്രദമാകാറു ള്ളത്ര്. ഭാരതരാഷ്ട്രത്തിൻെറ ചരിത്രത്തിൽ പ്രകടമായിക്കാ **ണവാൻ സാധിക്കുന്ന ഈ പാഠം ക്ഷേത്രനശീകരണ** കാര്യത്തി ലം പ്രസ്ക്തമാണ്. ടിപ്പവിൻെറയും ഹൈദരിൻെറയും പട യോട്ടവും മൺറോ പ്രഭു ചെയ്തവെന്ന് പറയപ്പെടുന്ന ക്ഷേത്ര സ്വത്തുക്കളുടെ സക്കാരീകരണവും മററും നടന്ന സമയത്തെ ഭഃസ്ഥിതി ചരിത്ര വിദ്യാത്ഥി ഇവിടുത്തെ സമൂഹത്തിൻെറ കാക്ക് അറിയാവുന്ന കാര്യമാണ്. ഇന്നാണെങ്കിൽ പോലും ഒരു നൂറുകൂട്ടം ഛിദ്രവാസനകരം തലപൊക്കി കാട്ടാളനൃത്തം ചവിട്ടുന്ന ഹിന്ദുസമദായമാണ് നമ്മുടെ കൺമുമ്പിലുള്ളത്. ഇത്തരം അസംഘടിതമായ ഒരു സമാജമാണ<sup>ം</sup> വെളിയിൽ നി ന്നുള്ള ആക്രമണത്തിനിരയാവുക എന്നത<sup>ം</sup> ഒരു ചരിത്രയാഥാ ത്ഥ്യമാണ°. ക്ഷേത്ര നശീകരണങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം പ്രകടമായി കാണാവുന്നതും എന്നാൽ ബാഹ്യതല സ്വർശികളെ ന്നം' നേരത്തെ വിശേഷിപ്പിച്ചവയും ആയ പുറമെ നിന്നുള്ള ആ ക്രമണങ്ങളുടെ മൂലകാരണം ഹിന്ദുക്കളുടെ ഉള്ളിൽത്തന്നെയാ ണ് കിടക്കുന്നതെന്നാണ് ഇതുകൊണ്ട് വ്യക്തമാകുന്നത്, സംഘടിത സമാജത്തിൻെറ മാനബിന്ദക്കളായ ഷേത്രങ്ങ∞ നശിക്കുന്നതിന് ഉള്ള ആത്യന്തികമായ കാരണമനേപഷിച്ച് നാം ഗവമ്മെണ്ടിലേക്കോ ഇതരസമുദായങ്ങളിലേക്കോ നോ ക്കേണ്ട കാര്യമില്ല. സമാജത്തിനുള്ളിൽ തന്നെ ഇന്ന് വ്യക്ത

മായി കാണുന്ന അന്തഃഛിദ്രവും തജ്ജന്യമായ ഒഷ്പ്രവണത കളും മാത്രമാണ് എല്ലാവിധ നാശനഷ്ടത്താംക്കും മൗലിക മായ കാരണം. ആവക ഒഷ്പ്രവണതകളെ ദൂരികരിക്കാനുള്ള മൗലികപ്രയത്നം കൊണ്ടേ ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ ഇന്നത്തെ ഒരവസ്ഥ ഒരീകരിക്കാനാവു എന്നതു ചരിത്രത്തിൻെറ. ഒരു പാാമാണ്ം

## ക°ഷേത്ര ചൈതനുലോപം ഇന്നത്തെ ദുരവസ°ഥയുടെ ഒരു മുഖ്യഘടകം

സമാജത്തിന്നു നേരിട്ട ഈ ഛിദ്രാവസ്ഥയെക്കുറിച്ച് ചിന്തിക്കുമ്പോഠം അതിനു കാരണമായി സാമ്പത്തികവും സാ മൂഹ്യവും രാഷ്ടീയവുമായ പല പൊരുത്തക്കേടുകളേയും സ്ഥാനപരമായി ചൂണ്ടിക്കാണിക്കവാനണ്ടാകം. പക്ഷേ അ തിനെല്ലാമുപരിയായി മറെറാത ഘടകംകൂടി ഇവിടെ പ്രവർ ത്തിക്കുന്നുവെന്ന് പറയാതെ തരമില്ല. അതുക്ഷേത്രത്തിൽ പ്രതി ഷ'ഠിക്കപ്പെട്ട കഴിഞ്ഞ ചൈതന്യത്തിൻെറ ലോപമാണെന്ന° ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തേക്കുറിച്ച് പിന്തിച്ച് ൽ മനസ്സിലാക്കാവുന്ന തേയുള്ള. ക്ഷേത്രമെന്നത<sup>്</sup> വെറും കല്ലിലും കുമ്മായത്തിലും കെ ട്ടിപ്പടുത്ത ഒരുകൂട്ടം കെട്ടിടങ്ങളല്ലെന്നും അവ ശാസ്ത്രീയമായി ക ണ്കൊപ്പിച്ച<sup>ം</sup> സംവിധാനം ചെയ്ത മാനവ ദേഹപ്രതീകങ്ങ*ാ*ം തന്നെയാണെന്നും അവയിൽ താന്ത്രികവിധികയക്കനുസരിച്ച് ചെയ്യന്ന പ്രതിഷ'ഠ ആചാര്യദേഹത്തിൽ നടന്ന ചിരകാല തപസ്സിൻെറയും ഉപാസനയുടെയും ഫലമായി ജാലിച്ചയർന്ന ആത്മീയശക്തി കണത്തിന്റെ നിക്ഷേപമാണെന്നും ആ ആത്മീ യശക്തി കണത്തിൻെറ പരിപോഷണത്തിന്ന് വേണ്ട ഏർപ്പാ ടുകളാണ° നിത്യനൈമിത്തികങ്ങളായ പൂജാഉത്സവാദിക**ം** എന്നും മററുമുള്ള ആഗ്രമശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തങ്ങരം് നാമിവിടെ അ നു നൂരിക്കേണ്ടതുണ്ടു<sup>ം</sup>. ചൈതന്യമുള്ളൊരു ക്ഷേത്രം അതാതു ദേ വൻറെ മൂലമന്ത്രചെതന്യം സ്പന്ദിക്കുന്ന സാധകുദേഹപ്രതീകം തന്നെയാണ<sup>ം</sup>. ആ ക്ഷേത്രത്തിനും സദ്ദശമായ ശാരീരിക ഘട കങ്ങ⊙ ഉള്ള സാധാരണ ഭക്തൻ ക്ഷേത്രത്തിൽ പോയി പ്രാർ ത്ഥിക്കുമ്പോരം അവൻെറ ദേഹത്തിലും ക്ഷേത്രത്തിൽ സ്പന്ദിച്ച കൊണ്ടിരിക്കുന്ന മന്ത്രചെതന്യം അനുരണന പ്രക്രിയ മൂലം സ്പന്ദിക്കുവാൻ തുടങ്ങും. അതു അവനിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ആത്മീയമായ ചൈതന്യത്തെ ശാസ്ത്രീയമായ വിധത്തിൽ തട്ടി യുണത്തുകയും, അങ്ങനെ ഉണർന്ന കണികയുടെ പ്രവർത്തനം മൂലം ഭക<sup>്</sup>തൻെറ ഭൗതികവം ആത്മീയവുമാകുന്ന ങ്ങാം സാധിക്കേയുമാണ് ചെയ്യുന്നത്. ആ കണിക ഭക്ത

നിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന പരമേശ്വര ചൈതന്യം തന്നെയാണ്. തൻമൂലം മനഷ്യസാധാരണമായ നിലവാരത്തിൽ നിന്നുയന്ന തായി്രിക്കും ആ്കണികയുടെ ശക്തി വിശേഷം എന്നു സിദ്ധ മാകന്നു. അതാണല്ലോ അത്ഭുതകരമായ വിധത്തിൽ പലകാ ര്യസാധ്യതകളം ക്ഷേത്രോപാസനകൊണ്ട് നേടുന്നത്. കാരം ചിന്തിക്കേയാണെങ്കിൽ അതാതു ഗ്രാമത്തിലെ ജനങ്ങ ളടെ മുഴവൻ സമുൽക്കർഷത്തിന വേണ്ടി ശാസ്ത്രിയമായി സം വിധാനം ചെയ്ത മനശ്ശാസ്ത്ര യന്ത്രങ്ങ**ം** തന്നെയ്**ാ**ണ് ക്ഷേത്രങ്ങ ളെന്നു വരുമ്പോരം, ക്ഷേത്രവും ദേശവും തമ്മിലുള്ള അഭേദ്യബ സ്ഥമെന്തെന്നു' മനസ്സിലാക്കാൻ വിഷമമില്ല. ഇത്തരത്തിലൊ രു ശാസ്ത്രിയ സംവിധാനം ഇതരമതക്കാരുടെ ആരാധനാലയ ങ്ങയക്ക് അവകാശപ്പെടാൻ സാദ്ധ്യമല്ല. അങ്ങേയററം ഒരു പ്രാത്ഥനാഹാളോ ഭജനമുറിയോ മറേറാ മാത്രമേ അവ ആകുന്ന ള്ള. എന്നാൽ ഹൈന്ദവ ക്ഷേത്രങ്ങളാവട്ടെ പ്രചഞ്ചത്തെയാക മാനം നിയന്ത്രിക്കുന്ന പരമേശചര ശക<sup>ം</sup>തിയെ തദ്ദേശവാസിക ളടെ ഉപയോഗത്തിനുവേണ്ടി കാര്യമായി ഒരുക്കി നിർത്തിയ മനശ്ശാസ്ത്രഎൻജിനിയറിങ്ങ് (Phycho Engineering Scheme) പദ്ധതിയിലെ സപ്രധാനഘടകങ്ങളാണെന്നും നിസ്സംശയം ച് മന്ത്രതന്ത്രാദി ശാസ്രുങ്ങളിൽ അവഗാഹവും തൃവും കൂ[ഛമായ തപസ്സം ഉണ്ടായാൽ മാത്രം സാധിക്കാവുന്ന മന്ത്രചെതന്യസ<sup>്</sup>ഫുരണം, അതൊന്നം കൂടാതെ ക്ഷേത്രദശനം നടത്തുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം സാധാരണക്കാരനം ലഭ്യമാണം. വി ദ്യൂച്ഛക്തിയടെ ശാസ്ത്രീയവശം പഠിക്കാതെ വെറുമൊരു സ്ഥി ച്ച് അമത്തി ആവശ്യമുള്ള വെളിച്ചവും കാററും മററു് സൗകര്യ ങ്ങളും കിട്ടുമാറാക്കുന്ന ആധുനിക ശാസ്ത്രീയ സാങ്കേതിക സം വിധാനങ്ങളെപ്പോലെ തന്നെയുള്ള ഒന്നാണ് നമ്മുടെ പൂവ്വീ കന്മാർ ആദ്ധ്യാത്മികസാധനാ ശാസ്ത്രത്തിൽ നിന്ന ആവിഷ്<sup>ര</sup>ക രിച്ചെടുത്ത സാങ്കേതിക പദ്ധതിയായി നാടെങ്ങും വിരാജി ക്കുന്ന നിരവധി ക്ഷേത്രങ്ങ⊙,

## ക'ഷേത്രവും നാടും തമ്മിലുളള ബന'ധം

പരശുരാമൻ കേരളം സൃഷ്ടിക്കുമ്പോരം രാജ്യത്തിൻെറ രക്ഷയ്ക്കുവേണ്ടി നൂറെറട്ട് ഒർഗ്ഗാലയങ്ങളം നൂറെറട്ട് ശിവാല യങ്ങളം പ്രതിഷ്ഠിച്ചുവെന്നും മററും പറയുന്നതിൻെറ ശാസ്ത്രീയ വശം മേൽപറഞ്ഞതുതന്നെയാണ്. സമുദ്രതീരത്തു ഒർഗ്ഗാലയ ങ്ങളം മലയോരപ്രദേശങ്ങളിൽ അയ്യപ്പൻകാവുകളമാണ് കേര ളത്തിൻെറ സംരക്ഷണത്തിനു വേണ്ടി സ്ഥാപിച്ചതെന്നു പറയു

ന്നതിൻെറ കാര്യവും മറെറാന്നാവാൻ തരമില്ല. ക്ഷേത്രവും നാടും തമ്മിലുള്ള അഭേദ്യബന്ധത്തെയാണിതു കാണിക്കുന്നത്യ്. ക്ഷേത്രവും ആരാധകന്മാരും ശരിക്കു പ്രവത്തിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ ആരാധകരുടെ മാനസിക–ആദ്ധ്യാത്മികതലത്തിൽ ചില പ്ര ക്രിയകളൊക്കെ നടന്നേ പററൂ. ചരിത്രഗതിയമായി നിശ്ച യമായും അതിനു ബന്ധമുണ്ടാവാതെ തരമില്ലല്ലോ. ക്ഷേത്രം അധഃപതിക്കുന്നതോടെ നാടും അധഃപതിക്കുന്നതും ക്ഷേത്രം നന്നായി നടക്കുമ്പോരം നാടും നന്നാകുന്നതും **നമ്മുടെ** അനഭവങ്ങളിൽ കാണാവുന്നതേയുള്ള. ഭാരതത്തിലെ ഇതര സംസ്ഥാനങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് ക്ഷേത്രകമ്മങ്ങളുടെ കാര്യ ത്തിൽ കേരളം അനുുിച്ചുവരുന്ന നിഷ്ഫർഷ ഒന്നു പ്രത്യേകമാ ണെന്നു പറയാതെ തരമില്ല. വളരെയധികം ലോപങ്ങ**ം** വന്നിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇന്നും നാം ആ ചട്ടുക്കൂട്ടിൽ മുറുകെ പിടിച്ച നിൽക്കുകയാണെന്നു വ്യക്തമാണ<sup>ം</sup>. ഒരു പക്ഷേ, അതുകൊണ്ടു തന്നെയല്ലേ ഇവിടെ കേരളത്തിൽ വലതായ പ്രകൃതിക്ഷോഭങ്ങ ളം മനുഷ്യ കലാപങ്ങളം ഉണ്ടാകാത്തതു് എന്ന ചോദ്യം പ്രസ ക്തമാണ്. ധമ്മവും സാമ്പത്തിക സുസ്ഥിതിയും ആക്രമണ ങ്ങളിൽനിന്നുള്ള രക്ഷയും മററും ഉണ്ടാകുന്നതിന<sup>്</sup> മനുഷ്യപ്രയത്ന ത്തിൽനിന്നു് അതീതമായ ശക്തികളുടെ സഹകരണം വേണ മെങ്കിൽ അതിനുള്ള ശാസ്ത്രീയപദ്ധതിയാണ് ക്ഷേത്രാരാധനം ഇന്നു നമ്മുടെ നാട്ടിലുണ്ടായിട്ടുള്ള ധാർമ്മികാധഃപതനത്തിനു മൂലകാരണമനേപഷിച്ചപോകുന്നവർ ഈ കാര്യത്തിൽ ക്ഷേത്ര ത്തിനുള്ള പ്രാധാന്യം മനസ്സിലാക്കുന്നതു നന്നായിരിക്കും. ഇടി ഞ്ഞുപൊളിഞ്ഞുകിടക്കുന്ന ഒരു ക്ഷേത്രത്തിൽ ആരുടെയെങ്കിലും പ്രയത്നഫലമായി ചുരുക്കത്തിൽ പൂജാദികാര്യങ്ങരം ശ്രദ്ധയോ ടെ നടക്കുവാൻ തുടങ്ങുമ്പോരം ആ നാട്ടിലെ കഷ്ടപ്പാടുകരം തീ ന്ന്° ജനചേതന ഉണരുകയും സാമ്പത്തികമായും ധാർമ്മികമാ യും ആ നാട്ട് തന്മുലം പുരോഗമിക്കുകയും ചെയ്യന്നതിന്റെ ഉദാ ഹരണങ്ങഠം അടുത്ത കാലത്തുണ്ടായവ എത്ര വേണമെങ്കിലും പറയുവാൻ കഴിയും. ''പജ്ജന്യാമന്ന സംഭവഃ യജ്ഞാദ' ഭവ തിപജ്ജന്യോ'' എന്ന ഗീതാവചനപ്രകാരവും യജ്ഞങ്ങരം ചെയ്യന്നതിൽനിന്നാണ് അന്നവ്വദ്ധി-അഥവാ ഇന്നത്തെ ഭാഷ യിൽ് പറഞ്ഞാൽ സാമ്പത്തികാഭിവ്വജി–പോലും ഉണ്ടാകുന്ന ത്ര°. ക്ഷേത്രത്തിൽ നടക്കുന്ന പൂജാദികർമ്മങ്ങ≎ യജ്ഞംതന്നെ യാണെന്ന് വരുമ്പോരം നാടിൻെറ പുരോഗതിയുമായി അവ ശ്യം ബന്ധപ്പെട്ടകിടക്കുന്ന ഒരു പ്രധാന ഘടകം തന്നെയാണ് ക്ഷേത്രമെന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ പ്രയാസമില്ല.

# ക°ഷേത്ര സംരക°ഷണത്തിലെ രണ്ടു മുഖ്യ ഘടകങ്ങൾ

അങ്ങനെ ഈ നാടിൻെറ പൂരോഗതിയുടെ ഒരു സവി ശേഷഘടകം ക്ഷേത്രങ്ങളടെ സുസ്ഥിതിയാണെന്നു വരുമ്പോരം ക്ഷേത്രോദ്ധാരണ പരിശ്രമങ്ങാം ദേശീയതലത്തിൽതന്നെ പ്രാ ശാസ്ത്രീയമായി പറയുകയാണെങ്കിൽ ധാന്യമർഹിക്കുന്നു. ക്ഷേത്രഗാത്രത്തിൻെറ സുസ്ഥിതിയും അതിൽ പ്രതിഷ്ഥിച്ച മൂല ചൈതന്യത്തിൻെ പരിപോഷണവുമാണ് വാസ്തവത്തിൽ ക്ഷേത്രോദ്ധാരണ പ്രയത്നത്തിലെ മുഖ്യ ഘടകങ്ങളാകേണ്ടതും. മററുള്ള പരിപാടികഠം എല്ലാംതന്നെ ആർഭാടങ്ങളും അലങ്കാര ങ്ങളുമാകയാൽ അവയെ ഒഴിച്ഛനിത്തിയും ക്ഷേ[ത കാര്യങ്ങാം നടത്തുവാൻ കഴിയം - ചുരുക്കത്തിൽ ക്ഷേപ്രേതാദ്ധാരണ പ്രക്രി യയിൽ രണ്ടു മുഖ്യ ഘടകങ്ങളണ്ടും. ഒന്നും, മൂലചൈതന്യത്തി ൻെ നിലനില്പിനം പരിപോഷണത്തിനം വേണ്ട സാങ്കേതി കവിദശ്ധരെ ആവശ്യമായ അളവിൽ വാത്തെടുക്കുക. തും', ആ പ്രക്രിയയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി ഒരു ജനകീയശക്തിയ ക്ഷേ[തത്തിൽ പോയി ദർശനം നടത്തുന്നതുകൊണ്ടു ഭക്തൻെറ സ്ഥൂല സൃഷ്യ്മദേഹങ്ങളിലുണ്ടാകുന്ന ചൈതന്യപ്ര സരണത്തിൻെറ്റ രീതി മേൽ വിവരിച്ചിട്ടണ്ടല്ലോ. രണ്ടാമത്തേ തായ് ജനകീയശക്തി വളത്തിയെടുക്കുന്നതിൽ നിത്യേന ക്ഷേ [തദർശനം നടത്തുകയെന്ന പരിപ**ാ**ടിക്കുള്ള പ്രാധാന്യത്തെയാ ണിതു സൂചിപ്പിക്കുന്നതും.

## ശാസ്ത്രപാണ°ഡിത്യമുളള പുരോഹിപ വർഗത്തിനു വേണ്ടി തന്ത്രവിദ്യാപിഠം

സാങ്കേതിക വിദ്യോരെ, അതായത്ക് തന്ത്രിമാരെയും ശാന്ത്രിമാരെയും വളർത്തിയെടുക്കുവാനുള്ള സംവിധാനം ക്ഷേത്ര സമ്യോരണ ശ്രമത്തിൽ ഒരു സുപ്രധാന കാര്യം തന്നെയാണ്. പഴയ കാലങ്ങളിൽ ഗുരുകല സമ്പ്രദായത്തിൽത്തന്നെ തന്ത്രിഗ്ഗ ഹങ്ങളിലും മററും നടത്തിവന്നിരുന്ന താന്ത്രിക വിദ്യാഭ്യാസവും ഉപാസനയും വളരെ ഉയർന്ന ഉപാസനാദാർഢ്യമുള്ള ആചാര്യ നാരെ വാത്തെടുത്തിരുന്നു. ആ തലമുറയുടെ അവസാന കണ്ണികരം മാത്രമേ ഇന്നു അവശേഷിക്കുന്നുള്ള. ഒരു പക്ഷെ, അവരു ഒട കാലശേഷം ഒരു കൂരിരുട്ട് തന്നെയാതിരിക്കും ആ രംഗത്ത്ക് ഉണ്ടാവുക. ഏതായാലും ഈ വിടവിനെ നികത്താൻ ഗുരുകല സമ്പ്രദായത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥാപിതമായ 'തന്ത്രവിദ്യാപീഠം'

നിസ്തലമായൊരു സേവനമാണ് ഈ രംഗത്ത്യ് അനഷ്ടിക്കുന്ന തെന്നു പറയാതെ തരമില്ല, കാഞ്ചി കാമകോടി ശങ്കരാചാര്യ തടെ ഔദാര്യപൂർവ്വമായ അനുഗ്രഹവം ചുരുക്കം ചില വ്യക്തി കളുടെയും തന്ത്രിമാരുടെയും തളരാത്ത പരിശ്രമവും കൂടി ചേന്ന പ്പോഴാണീ സ്ഥാപനം ത്രപംകൊണ്ടത്ര്. ഇന്നം' അതിൻെറ ആസ്ഥാനം ആലുവയ<sup>ം</sup>ക്കടുത്തുള്ള വെളിയത്തുനാടാണ്. വേദ, തന്ത്ര, സംസ്കൃതനിഷ്ഠമായ ഒരാറു വർഷത്തെ പാഠ്യപദ്ധതി ക്കനു.സരിച്ച് മുൻ തലമുറയിലെ പ്രഗത്ഭരായ ഒന്നു രണ്ടു തന്ത്രി മാർ യുവാക്ളായ ചിലരെ അവിടെ പരിശീലിപ്പിക്കുന്നുട്. സാമ്പത്തിക ഞെരുക്കങ്ങളണ്ടെങ്കിലും കേന്ദ്രഗവണ്മെൻറിൽനി ന്നും മററും ചുരുങ്ങിയ ചില് സാമ്പത്തിക സഹായങ്ങ⊙ സ്ഥാ പനത്തിന കിട്ടിവരുന്നണ്ട്. പക്ഷേ, ഈ ചുരുങ്ങിയ മാനം കൊണ്ട് തന്ത്രവിദ്യാപീഠത്തെ അതർഹിക്കുന്ന സ്ഥാന ത്തേക്ക് ഉയർത്തുവാൻ പ്രയാസമാണ്. കേരളത്തിലെങ്കിലും വിദഗ്ദ്ധരായ ആചാര്യന്മാരെ വാത്തെടുക്കുകയും തന്ത്രശാ സ്ത്രത്തിൽ ഉപരിഗവേഷണം നടത്തുകയും പൊതുജന സെമി നാറുകരം സംഘടിപ്പിക്കുകയും മററും ചെയ്യുന്ന - ഒരു താന്ത്രിക സവ്വകലാശാലയായി ഉയരുവാനുള്ള സാദ്ധ്യത ഈ സ്ഥാപന ത്തിന്നുണ്ട്. ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണ പരിശ്രമങ്ങളോടനബന്ധിച്ച് ഇത്തരത്തിലൊരു സ്ഥാപനം വളർന്നു വരേണ്ടതും വളരെ അ ത്യാവശ്യമാകയാൽ ക്ഷേത്രവിശ്ചാസികളടെയം ക്ഷേത്രഉടമക ളുടെയും അടിയന്തിര ശ്രദ്ധ പതിയേണ്ടതാണ്.

## നിതുക'ഷേ[ത ദർശനമെന്നത' സമിതിയുടെ അടിസ'ഥാന പശ'ചാത്തലം

രണ്ടാമത്തെ ഘടകത്തിന് നാമിന്ന് മുഖ്യമായും ആശ്ര യിക്കേണ്ടതും കേരളക്ഷേത്ര സംരക്ഷണ സമിതിയേയും അ തിൻറ പ്രാദേശിക ഘടകങ്ങളെയുമാണ്, മേൽപറഞ്ഞ ശാ സ്ത്രീയ പഠനത്തിൽ നിന്ന് ഈ പ്രാദേശിക ഘടകങ്ങളുടെ അ ടിസ്ഥാനം സജീവമായൊരു ഭക്തജനസമൂഹമാണെന്ന് വരുന്നുണ്ടേല്ലോ. ഈ ഭക്തസമൂഹം നിത്യേന ക്ഷേത്രദർശനം നട ത്തേണ്ടതിൻറ പ്രാധാന്യം മേൽ സൂചിപ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞു. ഇതിൽ നിന്നും ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിയുടെ പ്രാദേശിക ഘടകത്തി ൻറ പ്രവത്തനരീതിയെ നമുക്കാവിഷ്കരിക്കാം. സാധാരണ ഇത്തരമൊരു സംഘടന നടത്തുവാൻ വേണ്ട നാട്ടിലെ ഒരു പ്രമു ഖവ്യക്തിയെ പ്രസിഡണ്ടായും മറേറതെങ്കിലുമൊരാളെ സെ

ഒരു പ്രാദേശിക സമിതി പലപ്പോഴം ഈ ഉദ്ദേശപരൂത്തിക്ക<sup>്</sup> സഹായകമായെന്നു് വരില്ല. ഒന്നുകിൽ കമ്മിററി നിർജീവമാ യിരിക്കും. അല്ലെങ്കിൽ കക്ഷിവഴക്കുകളുടെ കൂത്തരങ്ങായിരി ക്കും. ആദർശപ്രേരിതരായ ഒരു കൂട്ടം യുവജനങ്ങരം, അഥവാ പ്രവർത്തന ശേഷിയുള്ളവർ ഇതിലിറങ്ങിയാലല്ലാതെ ഈ പ്രവർത്തനം വിജയപ്രദമാവില്ല അത്തരത്തിൽ ആദർശപ്രേ രിതമായൊരു ജനസമൂഹത്തെ വാർത്തെടുക്കുവാൻ വ്യക്തവും ആദർശത്തിൻെറ പശ്ചാത്തലത്തിൽ ആവിഷ<sup>്</sup>കരിച്ചതുമായ ടൈനംദിന കാര്യപരിപാടി വേണ്ടതാണ്. അതിൻെ പ്രാ രംഭമായ ഈ ആദർശം ഗ്രഹിച്ച<sup>്</sup> അതിനവേണ്ടി ആത്മാർപ്പ ണം ചെയ്യാൻ തയ്യാറായ ഒന്നോ രണ്ടോ ആളുകളെ പ്രാദേശിക മായി കണ്ടുപിടിച്ച് പ്രവർത്തനത്തിൻെറ ചുമതല അവരെ ഏല്പിക്കേയാണ് ആദ്യമായി ചെയ്യേണ്ടത്. സംഘടിതമാ യ ജനസമ്പർക്ക പരിപാടിയിലൂടെ ഒരു പത്തുമുപ്പത് കുടും ബങ്ങളെങ്കിലുമയപ്പെട്ട ഒരു ഭക്തജനസമൂഹത്തെ വാർത്തെ ടുക്കുകയെന്നതായിരിക്കണം അവരുടെ പ്രാഥമികലക്ഷ്യം. പ്രാ ദേശികമായ സമിതിയുടെ സജീവമായ അടിസ്ഥാനം ഈ സമൂഹമായിരിക്കണം. മേല്പറഞ്ഞ പ്രവത്തകർ അവരുടെ നി ത്യസമ്പക്കവും സേവനവും സ്നേഹപൂണ്ണമായ നിർബ്ബന്ധവും ഉപയോഗിച്ച്യ<sup>ം</sup> നിത്യേന ക്ഷേ[തദർശനം നടത്തുന്ന ഇത്തരമൊ രു ഗൂപ്പ° നാ്ട്രിൽ ഉണ്ടാക്കിയാൽമാ[തമെ ഒരു സജീവ ക്ഷേ[ത സംരക്ഷണസമിതി ഉടലെടുക്കുകയുള്ള. നിത്യ ക്ഷേ[തദർശനം കൊണ്ടു നമുക്കു കിട്ടാവുന്ന 1. വ്യക്തിപരവും 2. സാമൂഹ്യവും 3. ഭൗതികവം 4. ആത്മീയവുമായ നാലുതരം നേട്ടങ്ങളെപ്പററി സാമാന്യജനങ്ങളെ ഉൽബുദ്ധരാക്കിയാൽ മേല്പറഞ്ഞത്ര് എളുപ്പ ത്തിൽ നടത്താവുന്നതേയുള്ള.

# ഭക്തജനങ്ങൾ നിതുേന ഒത്തുചേരുന്ന ക്ഷേത്ര പരിപാടി

ഈ പ്രാരംഭപ്രവത്തനങ്ങളുടെ ഫലമായി ഒരു പത്തുമുപ്പ ത്ര് പുരുഷന്മാരും ഏതാണ്ട് അത്രതന്നെ സ്ത്രീകളുമുയപ്പെടുന്ന കുറച്ച പേർ നിത്യേന ക്ഷേത്രത്തിൽ ഒത്തുചേരുവാൻ തുടങ്ങു മ്പോഴാണ് ഒരു സജീവ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി ഉദയംകൊള്ളുന്നത്ര്. ഒരുപക്ഷേ നിത്യനിദാന ചെലവുകളെ പങ്കിട്ടെടുക്കേണ്ടിവരുന്നഘട്ടത്തിൽമാസത്തിലോരോദിവസം ഒരു കുടും ബമെന്നനിലയിൽ ആ ചുമതല ഏറെറുടുക്കവാൻസൗകര്യമുണ്ടാ കുട്ടെ എന്ന് കരുതിയാണ് അംഗസംഖ്യ മുപ്പത്ര് കുടുംബങ്ങളെ

ങ്കിലും വേണമെന്ന് ക്ലിപ്പപ്പെടുത്തിയത്ര്. അങ്ങിനെ നിത്യേന ക്ഷേത്രത്തിൽ ഒത്തുചേരു ന<sup>്</sup>ഈ സമൂഹത്തിന<sup>്</sup> വ്യക്തിപരമാ യും സാമൂഹ്യമായും ചില ഗുണഗണങ്ങളെ ഉണ്ടാക്കുവാനുള്ള പരിപാടിയായി ക്ഷേത്രദർശന പരിപാടിയെത്തന്നെയാണി വിടെ ഉപയോഗിക്കവാൻ പോകുന്നത്ല്. വാസ്തവത്തിൽ ക്ഷേ ത്രാചാരങ്ങഠം അപ്രകാരം സൗകര്യപ്പെടുത്തിയവ തന്നെയാ ണെന്ന് ആലോചിച്ചാൽ മനസ്സിലാവും. സൗകര്യമായ ഏതെങ്കിലുമൊരു പൂജാസമയം ഇതിനായി നമുക്കു തെരഞ്ഞെട്ട ക്കേണ്ടിവരും. ആ പൂജാകാലത്തിന പത്തുപതിനഞ്ചു മിനിട്ട മുമ്പുതന്നെ മേൽ പറഞ്ഞ പ്രവർത്തന ങളുടെ ഫലമായി ആണ് ങ്ങും പെണ്ണുങ്ങുമയപ്പെട്ട ഒരു നല്ല ഭക⁰തജനസമൂഹം ക്ഷേത്ര ത്തിൽ വന്തചേരണം - സാധാരണ ഗ്രാമങ്ങളിൽ വൈകുന്നേര തെയ പുപാരാനധാശത്താലയിയിയ, സ്വാന് ശരജരിയാതി ട്ടുള്ളത്. ക്ഷേത്വരാധനയിലെ സാച്ചഹ്യവശത്തിനം ഒരു പ്രാ ധാന്യം ഈ സമ്മേളനത്തിൽ കൊടുക്കേണ്ടതാണ്. അതിനാ യി ചില ചിട്ടക≎ം പരിപാലിക്കകയും ക്ഷേത്രാന്തരീക്ഷം മാ ലിന്യങ്ങളാന്നുമില്ലാതെ ശുദ്ധമായി നിലനിറുത്തവാൻ പര മാവധി പരിശ്രമിക്കുകയും വേണ്ടതാണ്.

## ''സവർണ്ണ'' ക് ഷേത്രങ്ങൾ മാത്രമല്ല

നിത്യപൂജയില്ലാത്ത ക്ഷേത്രങ്ങളം നമ്മുടെ നാട്ടിൽ കുറ വല്ല. ആവകക്ഷേത്രങ്ങളിലും മേൽപറഞ്ഞ ക്ഷേത്രാരാധനാസ [മ്പദായം നടപ്പിലാക്കാൻ വിഷമമില്ല, സാധാരണ രീതി യിൽ പൂട്ടിയിട്ട ദേവഗൃഹത്തിന മുമ്പിൽ ഒന്നു രണ്ട് വിളക്ക കരം തെളിയിച്ചാൽ ഈ ക്ഷേത്രദർശനത്തിന് ഒരു രംഗമൊരു ക്കുവാൻ കഴിയും. ഇത് ആനാട്ടിലെ ഭക്തന്മാർക്ക് സാധി ക്കാവുന്ന കാര്യമാണ്. പിന്നീട്ട് ജനകിയ സമ്മർദ്ദമുണ്ടെങ്കിൽ അവിടെ നിതൃപൂജയോ ഏതഃനം ഭിവസങ്ങഠം ഒരു പൂജയോ പതിവാക്കാവുന്നതേയുള്ള വിശിഷ്യ ഹിന്ദുസമ ദായത്തിന്റെ കീഴ<sup>്</sup>ഘടകങ്ങളെന്നു പറഞ്**രുവ്**രുന്ന അവശസമു ദായങ്ങളുടെ നിരവധി ദേവാലയങ്ങാം ഇത്തരത്തിലുള്ളവയാ ണ്. അവയെയും ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിയുടെ പ്രവർത്ത നത്തിൽ ഉാപ്പെടത്തേണ്ടത് ഒരു സുപ്രധാന സാമൂഹ്യ ആവ ശ്യമാണ°. ഒര് പക്ഷെ അവിടെ [ബാഹ്മണൻെറ പൂജയില്ലാ യിരിക്കാം. അതുകൊണ്ട് അവിടെ നടക്കുന്ന ആരാധനകയ ശരിയപ്പെന്നു വച്ച് തള്ളിക്കളയുന്നതു നല്ലതല്ല. ശാസ്ത്രീയമായ

ഏതെങ്കിലും ഒരടിസ്ഥാനമില്ലാതെ ഒരാരാധനയും ഈ ഹിന്ദു സമുദായത്തിൽ വേത്രന്നിയിട്ടില്ലെന്നുള്ളത് ഒരു പരമാർത്ഥം മാത്രമാണ്. അതിനാൽ ആവക ആരാധനകളെ സ്നിഷ്കർ ഷം അതേപടി പാലിക്കുവാനാണ് നാം ശ്രമിക്കേണ്ടത്. ക്ര മേണ ആവക ആരാധനകളടെ ശാസ്ത്രീയ സങ്കേതങ്ങളിലേക്ക് ഗവേഷണങ്ങളിലൂടെ കടന്നു ചെല്ലുവാൻ കഴിഞ്ഞാൽ സംഗതികഠം നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കാനുണ്ടായിരിക്കും. അതോടെ ഒരു പക്ഷെ ആരാധനാ സ്വ്രദായങ്ങയക്ക് ഒരു ഏക്യകരണം സാദ്ധ്യമാണോ എന്നതും തെളിഞ്ഞുവരും. ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമീതിയുടെ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ കേവലം 'സവർണ്ണ'ക്ഷേത്രങ്ങയ മാത്ര മല്ല ഇത്തരം ക്ഷേത്രങ്ങയ കൂടി ഉയപ്പെടുമെന്ന് പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്ലല്ലോം.

## ക'ഷേത്രദർശനത്തിൻൊ യൂനിഫോറം ധരിച്ച'

ക്ഷേത്രത്തിൽ മേല്പറഞ്ഞ ഭക്തജനങ്ങാ സംഘടിതരാ യി വരുമ്പോ⊙ ചില കാര്യങ്ങു⊙ ശ്രദ്ധിക്കുന്നതു കൊള്ളാം. ഒന്നാമതായി ദേഹശുദ<sup>്</sup>ധി ചെയ്ത സൗകര്യപ്രദവം നാട്ടുനടപ്പന സരിച്ചുള്ളതും നിർമ്മലവും ആയ വസ്ത്രങ്ങാം ധരിക്കണം അവ ക്ഷേത്രാചാരങ്ങയക്കനത്രപമായിരിക്കുകയും വേണം. പുരുഷ ന്മാർ കേരളത്തിൽ ഷർട്ടിടാതെയാണല്ലോ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പോ വുക പതിവുള്ളത്ര<sup>ം</sup>. അത്തരം ആചാരങ്ങളെ നാം അനസരി ക്കുന്നതാണ് നല്ലതു്. പുരോഗമനത്തിന്റെ പേരിൽ അവയെ മാററിമറിക്കവാനള്ള വെമ്പലിൽ അശാസ്ത്രീയത കടന്നുകൂടുക യോ ജനങ്ങളുടെ വിശ്വാസത്തിന് ക്ഷതമേൽക്കുകയോ ചെയ്തി ട്ടണ്ടോ എന്ന് പ്രായേണ ആരും അന്വേഷിക്കാറില്ല. യാലും ദേഹശുദ്ധിവരുത്തി ക്ഷേത്രദർശനത്തിൻെറ ഒരു യൂനി ഫോറം ധരിച്ച് ഗ്രാമത്തിന്റെ നാനാ ഭാഗങ്ങളിൽനിന്നും കൂട്ടം കൂട്ടമായി ആളക⇔ നിത്യേന വൈകുന്നേരം ദീപാരാധനയ്യൂ° തടിച്ചുകൂടുന്ന രംഗം ആ ഗ്രാമപ്രദേശത്തു സൃഷ്ടിക്കുന്ന ചലന ങ്ങാ ബഹുദൂരവ്യാപകമായിരിക്കം. ഭാവിയിൽ വളരെയേറെ വാഗ്ദാനങ്ങയക്ക് പ്രതീക്ഷ നൽകുന്ന ഒന്നാണിതു്.

## ഒരു കുമ്പിളിൽ പുഷ°പമെങ്കിലും അർപ്പിക്കുവാൻ കൊണ്ടുവരുക

രണ്ടാമതായി ചെയ്യേണ്ടതു് ക്ഷേത്രയജ്ഞത്തിൽ നാം പങ്കാളികളാകത്തക്കവണ്ണം എന്തെങ്കിലും കൊണ്ടുവന്ന് അർപ്പി

ക്കുവാനുള്ള പ്രേരണ ഓരോരുത്തനിലും വളത്തിയെടുക്കുകയെ സ്നേഹപൂണ്ണസമ്പക്കം കൊണ്ട് ഈ മനോഭാവം സൃഷ<sup>o</sup>ടിക്കാവുന്നതേയുള്ള. നമ്മുടെ ത്യാഗപൂണ്ണമായ സഹകര ണമ<sup>ാ</sup>ണീതു<sup>ം</sup>. അഥവാ ഒരു സംഘടിതമായ ത്യാഗയജ്ഞമാ യിരിക്കമത്ര°. ക്ഷേത്രഭണ്ഡാരത്തിലിടുവാൻ അല്പം പണമോ അർച്ചനക്ക് വേണ്ടി കുറച്ചു പുഷ്പങ്ങളോ വിളക്കിന വേണ്ടി നെയ്യോ എണ്ണയോ അങ്ങനെ എന്തെങ്കിലും ക്ഷേ[തത്തിൽ കൊ ണ്ടവന്ന∘ ദിനംപ്രതി സമർപ്പിക്നെത്ര° ഗ്രാമീണ ജനങ്ങ⊙ക്ക് ഒരിക്കലും ബുദ്ധിമുട്ടാവുകയിലെന്നും മാത്രമല്ല അവക്ഷ് സന്തോ ഷകമായ ഒരു കാര്യം കൂടിയായിരിക്കും. ക്ഷേത്ര പൂജാകാര്യ ങ്ങാംക്ക് അതു് അതുന്തം സഹായകരവും കൂടിയായിരിക്കും. നിവേദ്യത്തിനുള്ള സാധനങ്ങളും ഇങ്ങനെ ഭക്തജനങ്ങരംക്ക് **അർപ്പണമായി** കൊണ്ടവരാവുന്നതാണ്. നിത്യനിദാ**ന**ത്തിന പോലംബദ്ധിമുട്ടുന്ന ക്ഷേത്രങ്ങളാണെങ്കിൽ ഈവക സാധന ങ്ങാം ഭക്തജനങ്ങളിൽ നിന്നും ശേഖരിക്കുവാൻ കെട്ടതെങ്ങ്പ്ര സ്ഥാനമോ പിടിയരി പ്രസ്ഥാനമോ ഗ്രാമീണ തലത്തിൽ എളുപ്പത്തിൽ ത്രചീകരിക്കാവുന്നതേയുള്ള. അവ ആഴ്ചതോറും ശേഖരിച്ച<sup>്</sup> ക്ഷേത്രത്തിൽ എത്തിക്കവാനുള്ള എന്തെങ്കിലും ഒരു പദ്ധതി സംരക്ഷണസമിതിക്ക് ചെയ്യാം - ഒന്നു മില്ലെങ്കിൽ ഒരു ചെറിയ ഇലക്കുമ്പിളിൽ അഞ്ചാറുപുഷ്പങ്ങളെങ്കിലും സംഭരിച്ച് ദേവൻെറ മുമ്പിൽ കൊണ്ടുവരുന്നത് ഓരോരത്ത ക്കും ഒരു ചിലവുമില്ലാതെ ചെയ്യാൻ കഴിയുന്നതാണ്. ഈ ഉപ ഹാരം ചെറുതാണെങ്കിലും സ്വന്തം ജീവിതപുഷ്പം ഈശ്വരപാദ ങ്ങളിൽ സമർപ്പിക്കുവാൻ സഹായിക്കും. അത്തരത്തിലുള്ള ഉപ ഹാരസമർപ്പണത്തിൻെറ മുഖ്യഉദ്ദേശ്യം ക്ഷേത്രത്തിലെ നി ത്യനിദാന് ചിലവുകളുടെ നിർവ്വഹണമെന്നതിനേക്കാരം അവ നവൻെറ ആത് മസംസ്കരണം തന്നെയാണെന്നു മനസ്സിലാ ക്കി സമിതി പ്രവർത്തകർ പ്രവർത്തിച്ചാൽ ഭക്തജനങ്ങളിൽ വളർന്നുവരുന്ന അർപ്പണമനോഭാവം സംഘടനാപരമായ ഒര ടിസ്ഥാനഘടകമായിരിക്കും

# അച്ചടക്ക• ക°ഷേത്രാന്തരിക°ഷത്തെ വൈദ്യുതികരിക്കും

കഴിയുന്നതും അച്ചടക്കത്തോടെയും മൌനമായും പ്രാ ത്ഥനാനിരതനായുമാണ് ക്ഷേ[തത്തിലേക്ക് പോകേണ്ടത്ര് ക്ഷേ[തപരിസരത്തിലെത്തിയാലെങ്കിലും ഒരു മഹാപുത

ൻെറ് സന്നിധാനത്തിലെത്തിയ പ്രതീതിയുളവാകത്തക്കവണ്ണം നാം മൌനം ദീക്ഷിക്കേണ്ടത് അത്യാവശ്യമാണ്. സാധാര ണ ജീവിതത്തിൽ മേലുദ്യോഗസ്ഥൻെറയും യജമാനൻെറയും മുമ്പിൽ പഞ്ചപ്പച്ഛമടക്കിയില്ലെങ്കിൽത്തന്നെയും ബഹുമാ നാദരങ്ങളോടെ നില'ക്കുകയെന്നത' നാട്ടനടപ്പാണല്ലോ. ക്ഷേ[തമെന്നത്ര് ഋഷി തുല്യനായ നി[ഗഹാനു[ഗഹ ശക്തി യുള്ള ഒരു ഉത്തമ സാധകനാണെന്നും അദ്ദേഹം സർവ്വശക<sup>ര</sup>ത നായ ഈശചരൻ തന്നെയാണെന്നുമുള്ള ബോധോഭയത്തിൻെറ ഭാ ഗമായിരിക്കണം ഈ മൌനം. അനാവശ്യമായ ഒരു വാക്ക പോലം അവിടെ ഉച്ചരിക്കാനിടവരതത്യ്. ക്ഷേത്രാരാധന**ാ** രംഗം സാധാരണ അത്ഥത്തിൽ --- ഒരു സാമൂഹ്യസമ്മേളനരംഗ മല്ല. സാധാരണ നാട്ടവർത്തമാനം പറയുകയോ പരഭൂഷണം നടത്തുകയോ മറേറാ ചെയ്യുന്ന ഇന്നത്തെ സാധാരണ സ[മ്പ ഭായം ക്ഷേത്രാങ്കണത്തിൽ ഒട്ടം തന്നെ അനുയോജ്യമല്ല. ക്ഷേ ത്രാങ്കണത്തിലേക്ക് വരുമ്പോഴം അവിടെ കഴിയുമ്പോഴം അ നാവശ്യമായ സംസാരം ഒഴിവ: ക്കകയും ഒന്നുകിൽ മൌനമാ യോ അഥവാ ലഘുവായ ശബ്ദത്തോടെയുള്ള നാമ**െപത്തോ**ട കൂടിയോ അവിടെ കഴിച്ചു കൂട്ടുകയും ചെയ്യുന്നത് അന്തരീക്ഷ ത്തെ വൈദ്യതീകരിക്കുകയും നമ്മെയെല്ലാം സാധനയുടെ ഉയന്ന മണ്ഡലങ്ങളിലേക്ക<sup>്</sup> ഉയർത്തുകയും ചെയ്യം

ഇങ്ങനെ അച്ചു≋ക്കത്തോടെ വേണ്ട ചിട്ടക∞ അനസരി ക്കുന്ന ഭക്തന്മാർ ക്ഷേത്രത്തിലെത്തിയാൽ ആദ്യമായി അവർ ചെയ്യേണ്ടതു° കൊണ്ടുവന്നു. ഉപഹാരത്തായ ക്ഷേത്രത്തിലേക്ക° സമർപ്പിക്കുകയാണ്, ശാന്തിക്കാരനോ മററു വല്ലവരുമോ, അഥവാ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി നിശ്ചയിക്കുന്ന ഒരു ഭാര വാഹിയോ ഇതിനായി നിയുക്തനായിരിക്കണം. അതു കഴി **ഞ്ഞു' ക്ഷേത്രത്ത**ിൽ ആാധനസ്ത്ര<sup>ം</sup> നടയടയ്ക്കുന്നതുവരെയുള്ള സമ യം മേല്പറഞ്ഞവിധം മന്നിയായോ അഥവാ വളരെ ഉച്ചത്തില ല്ലാതെ നാരം ജപിച്ചുകൊണ്ടോ പ്രദക്ഷിണംവക്കുന്നതു് നന്നാ യിരിക്കും. പ്രക്ഷേണമെന്ന വലംവെക്കൽ ദേവനെ നമ്മുടെ വലതുവശത്താക്കിയിട്ടാണപ്ലോ സാധാരണ ചെയ്യുക പതിവ<sup>ം</sup>. അതും വൃത്താകാരത്ത് ലായ രിക്കും. വാസുവത്തിര് മൂലാധാര ത്തിൽനിന്നു് സഹസ്രാത്തിലേക്കു് പോകുന്ന പിംഗളാനാഡി യുടെ സർപ്പിളാകൃതി (ട്വിബ് all)യിലുള്ള ചലനമാണിവിടെ നട **ക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ദേവനെ പ്രിചിക്കുവാൻ നാം** ചെയ്യുന്ന സാഥനയു ടെ ഉത്തമ പ്രതീകമാണതു്. പൂജകപേയേഗഗിക്കുന്ന ഇടംപി രി ശംഖിൻെറ പിരി പ്രദക്ഷിണമായിരിക്കമെന്നതു ശ്രദ്ധി**ക്ക** 

ആ ശംഖുകൊണ്ടാണ<sup>ം</sup> സാധനയുടെ പ്രതീകമായ അർ ഘം ത്തെയും മറ്റും നാം ദേവനു' അർപ്പികുന്നേത്ര'. അപ്രദക്ഷി ണമ∘യ പിരിക⊙ ഉള്ളതാണ് വലം പിരി ശംഖ്∙ ആ ശംഖു കെംണ്ട് പൂജിക്കുക പതിവില്ല. അതു് ദേവസ്ഥാനത്തുവെ ച്ച് പൂജ സ്വീകരിക്കകയേ പതിവുള്ള. അപ്രക്ഷോണമായ അതിൻെറ ചലനം ദേവനിൽനിന്നും സാധകനിലേക്ക<sup>്</sup> അതാ യതു" പോഗശാസ്ത്രത്തിൻെ ഭാഷയിൽ സഹസ്രമരത്തിൽനിന്നും മൂലാധാരത്തിലേക്കുള്ളതാണ്. പ്രദക്ഷിണമായ ചലനം മൂലാ ധാരത്തിൽനിന്ന് സഹസ്രാരത്തിലേക്ക്, അതായത് സാധാ രണ സാധകൻെറ സ്ഥൂല നിലവാരത്തിൽനിന്ന<sup>ം</sup> ദേവൻെറ ഉച്ചകോടിയിലേക്കുള്ളതാണ്. ഈ തത്വം ശരിക്കും മനസ്സി ലാക്കിയാൽ നട തുറക്കുന്നതിനു മുൻപു ചെയ്യുന്ന ഈ പ്രദക്ഷി ണത്തിൻെറ തത്വം മനസ്സിലാകം. പ്രദക്ഷിണം ചെയ്യേണ്ടതു **ശ്രീ**കോവ`ലിനു ചുററുമുള്ള ബലിക്കല്ലുകളുടെ പുറത്തുകൂടി**യാ** ദേവൻെറ സൂക്ഷൃശരീരത്തി**ൻെറ വ്യാപ്തി ആ ബലി** ക്കല്ലുകളോളം വരുന്നുണ്ട്'. അങ്ങനെ മൂന്നോ **അഥവാ** ഏഴോ പ്രംഷിണങ്ങര സമയത്തിന്റെ സൗകര്യംപോലെ ചെയ്യുന്ന ത്ര് ഉത്തമ മാണ്. മിക്കവാറം ദിപാരാധനയ്ക്ക് നടയടക്കുന്ന തിൻെറ ഒരു പത്തുപതിനഞ്ചു മീനിററ് മുമ്പേ അമ്പലത്തിലെ ത്താമെങ്കിൻ ഇതിനുള്ള സമയം കാണാതിരിക്കുകയില്ല. സാധ നചെയ്യുന്ന സമയത്തുണ്ടാകേണ്ട താന**സികഏകാഗ്രത കിട്ടവാൻ** മൗനമോ മാനസിക ജപമോ അഥവാ അധികം ഉച്ചത്തിലല്ലാ തെയുള്ള നാമജപമോ ആകാം. സാമൂഹ്യമായി ഈ നാമജപ ത്തിനൊരു നിയന്ത്രണം കൊടുക്കുന്നതും സംഘടനാപരമായ നിയന്ദ്രണത്തെ വളരെയധികം സഹായിക്കും.

## പുജാസമയത്താ നടയുടെ മുമ്പിൽ

ഈ പ്രദക്ഷിന്നം കഴിഞ്ഞു' നടയിൽ വരുമ്പോരം ദീപാ രാധനക്കു് നടയടക്കുവാനുള്ള സമയമായിരിക്കും. രണ്ടു വരികളായി നടവൊഴിച്ച് സ്ത്രീകരം ഒരു വശത്തും പുരുഷന്മാർ മറെറാ രുവശത്തുമായി നിൽക്കുന്നതാണ് അച്ചടക്കത്തിനു' അനുയോജ്യ മാവുക. സംഖ്യ കൂടുതലുണ്ടെങ്കിൽ സ്ത്രീകരം ശ്രീകോവിലിന്റ മുമ്പിലും പുരുഷന്മാർ മുഖമണ് പത്തിന മുമ്പിലുമായി നിര നിൽക്കുന്ന രീതി സ്വീകരിക്കുന്നത്ര് നന്നായിരിക്കും. നടയട ച്ചിരിക്കുന്ന പത്തു പതിനഞ്ചു നിമിഷത്താര നിശബ്ദമായ നാമ ജപത്തിനം പ്രാർത്ഥനയ്ക്കും വേണ്ടിയുള്ളതാണ്. ഭക്തി പാര

വശ്യത്താൽ വളരെ ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ച നിലവിളിക്കുന്നത്ത് മററു ഭക്തന്മാരുടെ ഏകാഗ്രതക്ക് ഭംഗം വരുത്തുന്നതാകയാൽ വജ്ജിക്കുന്നതാണ് ഉത്തമം. ആ സമയത്ത് ക്ഷേത്രവാദ്യങ്ങളം പതിവുള്ള കൊട്ടിപ്പാടിസേവയോ മാത്രമേ ഒരു ശബ്യമായി അവിടെ ഉണ്ടാകുവാൻ പാടുള്ള. കാരണം ഭക്തിവദ്ധകങ്ങളും താളലയങ്ങളിലൂടെ ഒരു നാദാനഭ്രതി ജനിപ്പിക്കുന്നതുമായ ഏർപ്പാടുകാം ആയിരിക്കുമവ എന്നുള്ളതതന്നെ. അല്ലാത്ത ശബ്ല മെല്ലാം ഒഴിവാക്കി പ്രാർത്ഥനയ്ക്കുള്ള സൗകര്യങ്ങാം ഇവിടെ നൽകേണ്ടതാണ്.

# മന്ത്രകലശാഭിഷേകമായ ശാഖ്തിർത്ഥ പ്രോക°ഷണവും ആത°മജ്യോതി സാർപ്പണമായ ദീപാരാധനയും

നട തുറക്കുമ്പോരം ചെയ്യേണ്ട കാര്യങ്ങരം വ്യക്തമായി മനസ്സിലാക്കേണ്ടതുണ്ടും. ആദ്യമായി ശാന്തിക്കാരൻ പുറത്തു വന്ന് ശംഖുതീർത്ഥം ഭക്തജനങ്ങളുടെ മേൽ തളിക്കുകയാണ് ചെയ്യേണ്ടത്ര°. ദേവൻെറ മൂലമന്ത്ര സ്വന്ദനങ്ങരം സനിഷ്ഢർഷം **ആവാഹിച്ച പൂജിച്ചതായ** ഈ തീർത്ഥജലപ്രോക്ഷണം **ഒ**രു മന്ത്രകലശാഭിഷേകത്തിന്റെ ഫലമാണ് ചെയ്യുന്നത്ര്. ഇത് **ശിരസ്സ്ിൽസ്വീകരിക്കുമാറു° കു**നിഞ്ഞുകൊടുക്കുന്ന<u>ത്</u> നല്ലതാണ°. മ**ന്ത്രകലശാഭിഷേകം** സ്വീകരിക്കേണ്ടതു<sup>്</sup> ശിരസ്സിൽത്തന്നെയാ ണ°. അപ്പോരം നാം മത്രദീക°ഷ സ്വീകരിച്ച്തിന <u>ത</u>ല്യമാ യി. എന്നിട്ടാണ' നാം ദേവനെ കാണേണ്ടത്മ'. ദൈവചൈ തന്യം ഈ പ്രോക്ഷണത്തിലൂടെ നമ്മുടെ ഉള്ളിൽ പ്രവേശിക്ക ന്നു. 'ശിവോഭ്രത്വാ ശിവംയജേൽ' എന്ന തന്ത്രശാസ്ത്രപ്രമാണമ ന്മസരിച്ച<sup>ം</sup> ദേവനെ യജിക്കുവാൻ നാം യോഗ്യരായിക്കഴിഞ്ഞു. **അതു കഴിഞ്ഞാണ് നാം** ദേവനെ ദർശിക്കേണ്ടത്. അല്ലാതെ നടതുറന്ന ഉടൻതന്നെ തിക്കിത്തിരക്കി ക്ഷേത്രനടയെ ഒരു ചന്ത സ്ഥലമാക്കി അധഃപതിപ്പിക്കുന്നത് ശരിയല്ല. ഉന്തും തള്ളം ഉണ്ടാക്കാതെ എല്ലാവരും സൗകര്യമായി ദേവദർശനം ചെയ്യ ദേവൻെറ ദർശനസമയത്തായിരിക്കും പൂജാരി അക ത്താ് ദീപാരാധനയം കർപ്പൂരാരാധനയം മററും ചെയ്യുന്നത്. തൻെ പ്രാണജ്യോതിസ്സ് ദേവനിൽ സമർപ്പിക്കുന്നതിൻെ പ്രതീകമാണിത്. ആ ഭാവമാണ് ആ സമയത്ത് ഭക്തന്മാ അടെ **മമ്പിൽ സ്**ഫുരിക്കേണ്ടത്ര<sup>്</sup>. കണ്ണതുറന്നു് മൂലമന്ത്രത്തി

ൻെറ സ്ഥൂലര്യപമായ ദേവ വി[ഗഹത്തെ കൺകളിർക്കെ കാണുകയും മനസ്സിലുറപ്പിക്കകയും തൻെറ ജീവനെയും ജീവി തത്തെയുമെല്ലാംതന്നെ അവിടുത്തെ പാദാരവിന്ദങ്ങളിൽ ലയി പ്പിക്കുകയാണ്. ആസമയത്ത് എല്ലാവരും നടതുറക്കുമ്പോയ ചെയ്യേണ്ട ഈ മാനസികക്രിയ ശരിക്കും ഒരു യജ്ഞമാണെന്നും മനസ്സിലാക്കണം. അതിൻെറ പ്രതീകമാണ് അഗ്നിരൂപ മായ ദീപാരാധന.

ഈ സമയത്താണ് വലിയ തിരക്കംശബ്ലവും സാധാരണ ഉണ്ടാകാറുള്ളത്. ആ സമയത്ത്വ് സാധാരണ ശംഖനാദംമുഴക്കുക യോ വലിയ മണി അടിക്കുകയോ ചെയ്യമ്പോരം ഉണ്ടാകുന്ന നാ ദം ഓങ്കാരരൂപിയാണ<sup>ം</sup>. മണിനാദം ദീർഘഘണ്ടാനാദമായിത ന്നാൽ നന്ന്. അനേകം മണിക≎ ഒന്നായി കൂട്ടിയടിക്കുകയും ആളുകരം പലനാമങ്ങളം വിളിച്ച നിലവിളിക്കുകയും ചെയ്യു മ്പോ⊙ ഈ ഓങ്കാരത്തിൻെറ സ്വരത്തിൻ പകരം ശബ്ദവൈ കൃതങ്ങാം മാത്രമേ അവിടെ ഉണ്ടാകൂ. അത്തരത്തിലുള്ള അനമ ഞ്ജനസ സ്വരങ്ങളും അപസ്വരങ്ങളും(disharmonious sounds) വൃക്തി ജീവിതത്തിലും സാമൂഹൃ ജീവിത പൊരുത്ത ക്കേടുക യം മാത്രമേ വരുത്ത കയുള്ളവെന്നതു് ഒരു ശാസ്ത്രീയ സത്യം മാത്രമാണ്. ഘണ്ടാനാദത്തിൻെറ ആവത്തന്ത്രപത്തിലുള്ള മുഴക്കം ശരിക്കം ദീർഘപ്പണവസ<sup>ൃ</sup>രൂപമാണ്. അതിൻെറ അന്ത്യമായ **നിശബൂ** തയാണ് നാദയോഗികളുടെ ലയസ്ഥാനം. വാസ്തവത്തിൽ ദേവൻെറ മുമ്പിൽ ഉണ്ടാകുന്ന പ്രകാശവും തൽസമയത്തുണ്ടാ ന്ന നാദങ്ങളം ,യോഗാനഭ്രതികളുടെ ഉദാത്ത മണ്ഡലങ്ങളാണെ ന്ന് യോഗശാസ്ത്രം പഠിച്ചവർക്കറിയാം. ആ പ്രതീകങ്ങരം ശാ സ്ത്രീയമായി ഉപയോഗിച്ച് ഭക്തസാധകന്മാരുടെ സാധനയെ ത്വരിതപ്പെടുത്തുകയാണിവിടെ ചെയ്യേണ്ടത്. ഭക്തജനങ്ങഠം അച്ചടക്കത്തോടെ ഇങ്ങനെയൊരു ഏർപ്പാടിന**് പൂർണ്ണമാ** യി സഹകരണം കൊടുക്കുന്നത് നന്നായിരി**ക്കും.** വിദഗ്ധ ശിക്ഷണത്തിൽ കീഴിൽ ഓരോ ക്ഷേത്രത്തിലും ഇതു നടപ്പിലാ ക്കുവാൻ വലിയ പ്രയാസമൊന്നമുണ്ടാവില്ല.

# ദൈവമൈതനു സചീകരണവും ദിവൃദേഹസൃഷ<sup>ം</sup>ടിയുമായ [പസാദ സ**ചീകരണം**

ഇതു കഴിഞ്ഞാൽ പുറത്തു പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുള്ള ഉപദേവന്മാ അടെ സ്ഥാനങ്ങളിലും ശാന്തിക്കാരൻ വിളക്ക് വെക്കുകയോ ദീ

പാരാധന ചെയ്യുകയോ പതിവുണ്ടു<sup>ം</sup>. അതിനാൽ ഭക<sup>ം</sup>തജന ങ്ങ≎ക്ക<sup>്</sup> ആ ആരാധനകളിലും പങ്ക ചേരുവാനുള്ള അവസരമാ ഒരു പ്രദക<sup>ം</sup>ഷിണംകൂടി അതോടെ നടക്കുകയുംചെ അതിന ശേഷമോ അതിന മുമ്പോ ആയിരിക്കും പ്രസാ മ്**വിതരണം** നടക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. തീർത്ഥവും പൂവും ചന്ദനവുമാണ<sup>ം</sup> സാധാരണ പ്രസാദമായി ലഭിക്കുക. അവ ദേവന<sup>ം</sup> അർപ്പിച്ച കഴിഞ്ഞതാകയാൽ ദേവചൈതന്യം ഉരംക്കൊള്ളന്നതിന 'തുല്യ് യജ്ഞശിഷ്ടം തന്നെയാണിതു<sup>ം</sup>. തീർത്ഥം തലയി ലും ദേഹത്തിലും തളിക്കകയും ആചമിക്കകയുമാണ് വേണ്ടതും. സ്ഥുലസൂക്ഷൂദേഹങ്ങാം ദേവചൈതന്യമാകുന്ന അമ്മതാപ്രാവന **ത്തിൽ പൂണ്ണമായി മജ്ജനം ചെയ്കയാണിവിടെ.** ഉപാസന യുടെ ഫലമായി ഉണ്ടാകുന്ന ഈശചരശക് തിയുടെ അധഃസ്രോത സ്സാണിത്ര്. യോഗികളുടെ സഹസ്രാരത്തിൽനിന്നും വിനിഗ്ഗ ളിക്കുന്ന അമ്പതധാര തന്നെയാണിതും. ആദ്യത്തെ തളിക്കലിൽ ദേവചെതന്യം ഇറങ്ങിവന്ന നമ്മടെ മൂലാധാരത്തിലുള്ള കണ്ഡലിനീശക്തിയെ ഉണത്തുന്നു. പിന്നീട്ട് ആ ചൈതന്യം **അഗ്നിരൂപിണിയായ ക**ണ്ഡലിനിയുടെ ഊദ്ധപ്രവാഹമായി ദേവസ'ഥാനമായ സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ വിലയം പ്രാപിക്ക അവിടെയുണ്ടാകുന്ന ആനന്ദാനഭ്രതിയിൽനിന്നു സ്രവിക്കു ന്ന അമ്പതധാര നമ്മുടെ ദേഹത്തിലെ സകല നാഡീഞരമ്പുക ളിലൂടെയും പ്രവഹിച്ച് ദേഹത്തെ ആപ്പാവനം ചെയ്യിക്കുന്നു, ഇതാണ് രണ്ടാമത്തെ തീത്ഥസചീകരണം. കണ്ഡലിനീ ഉത്ഥാപനത്തിൽ ഉണ്ടാകുന്ന അഗ്നിജ്ചാലയിൽ നമ്മുടെ പാപ ശരീരം ദഹിച്ച് അതിൻെറ ചാമ്പലിൽനിന്ന് ഈ അമൃതജല സ്പർശനത്താൽ ഒരു ദിവ്യദേഹം ഉണ്ടാകുന്നു. ഈ ദേഹവം പാ ഞ്ചഭൗതികമാണ്. അതിനാൽ പൂവം ചന്ദനവം സ<sub>്</sub>ീകരിക്ക ന്നതു് ഈ ദിവ്യദേഹത്തിൻെറ സൃഷ്ടി തന്നെയാണ്. ആകാശപ്രതീകവും ചന്ദനം ഭൂപ്രതീകവുമാകയാൽ പൂവും ചന്ദ നവും സചീകരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് ആകാശം മുതൽ ഭൂമിവരെ വ്യാ പൂമായ ദിവ്യദേഹത്തിൻെറ സ്ലഷ്ടിയാണ് ഇവിടെ നടക്കുന്ന ത്ര്. അതോടുകൂടി ഭക്തജനങ്ങരം ദേവചൈതന്യം കുടികൊ ള്ളന്ന ദിവ്യശരിരങ്ങളായിത്തീന്നു, ഭക്തജനങ്ങാം ഓരോരു **ക്ഷേത്രത്തി**ലെ കർമ്മങ്ങാം കൊണ്ട് പരിപു ദേവചൈതനൃത്തിൻെറ ഒരു കണികയും വ ഹിച്ചാണ് ക്ഷേത്രദശനം കഴിഞ്ഞു തിരിച്ചപോകന്നത്ര് എന്ന **ത°** പുളകോ.**ൻ**ഗമകാരിയായ ഒരു ചിത്രമാണ°. ഈചിത്ര

സാക്ഷാൽക്കരിക്കുവാൻ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിയുടെ പ്രവ ത്തനങ്ങരംകം കഴിയണം.

ഇതോടുകൂടിതന്നെ മേല്പറഞ്ഞപ്രകാരം അർപ്പിച്ചുകഴിഞ്ഞ ധൂപദീപാദികളം ഭക്തജന സ്വീകരണാത്ഥം വെളിയിൽ കൊണ്ടുവരാറുണ്ട്. ആകാശം മുതൽ ഭൂമിവരെ എന്നു പറയുന്ന തിന് പകരം അവയുടെ ഇടയിലുള്ള വായ്വഗ്നികളെക്കൂടി നാം വ്യക്തമായി സ്വീകരിക്കുന്നവെന്നേ അതിനത്ഥമുള്ള. തീത്ഥത്തിലൂടെ ജലം നാം സ്വീകരിച്ചു കഴിഞ്ഞുവല്ലോ. പഞ്ചഭ്രത്തങ്ങളെ ഇങ്ങനെ ശുദ്ധീകരിച്ചു ദിവ്യ ശരീരികളായിത്തീരുന്നത്ത തന്നെയാണ് ദേവപ്രസാദം. ആ പ്രസാദം ഇഹത്തിലും പരത്തിലും നമ്മെ സകലാഭീഷ്യ സിദ്ധിയിലേക്കും പരമാനന്ദാനുഭ്രതിയിലേക്കും നയിക്കും.

## ശാഭയ്ത്രിയമായ ക്ഷേത്രദർശനം മപ്രോപാസനയുടെ ഫലം ചെയ്യും

ദേവചൈതന്യം സ്വീകരിച്ച് ദിവൃശരീരികളായി നാം കൃതകൃത്യരായി പുറത്തു കടക്കുകയാണിനി ചെയ്യുന്നത്ര $^{\circ}$ . പി ന്നീട് പുറത്ത് ഒരു പ്രദക്ഷിണം വെച്ച് അധമ്മപരമായോ അധഃപതിപ്പിക്കുന്നതായോ ഉള്ള ഒരു ചിന്തയും പ്രവത്തനവും കൂടാതെ നമ്മുടെ ഗൃഹങ്ങളിലേക്കും മററു ലൗകിക് കാര്യങ്ങളി ലേക്കും നാം ഇറങ്ങിവരണം. ഇങ്ങനെ നിത്യേന ദേവനെ പ്രാപിക്കുകയും ആ പവിത്ര ചൈതന്യമയക്കൊണ്ടുകൊണ്ടു<sup>ം</sup> നാം ലോകജീവിതത്തിലിടപെടുകയും ചെയ്യുകയാണെങ്കിൽ സചഗ്റരാജ്യം ഭൂമിയിൽത്തന്നെ വരുമെന്നതിന് സംശയമുണ്ടാ ഈ പരിപാടി കഴിയന്നതോടെ ക്ഷേത്രസം**രക്ഷ** ണസമിതിയടെ നിത്യ പരിപാടി അവസാനിപ്പിക്കകയാണ്. അതിനശേഷം ഭക്തജനങ്ങരംക്ക് വീടുകളിൽ പോകാം. ഈ പരിപാടിയുടെ വിശദാംശങ്ങ**ം** ഗ്രഹിച്ച് ബോധപൂവ്വം നടത്തു ന്ന ക്ഷേത്രാരാധന ഒരു നല്ല മന്ത്രോപാസനയുടെ ഫലം ചെയ്യു മെന്നതിന്ന<sup>ം</sup>സംശയമില്ല. സാക്ഷാൽ മന്ത്രോപാസനയുടെ കാി ന നിയമങ്ങഠം അനുസരിക്കുവാൻ സാദ്ധ്യതയില്ലാത്ത സാധാര ണക്കാരൻെറ ജീവിതത്തിൽ സുഗമമായംഗീകരിക്കുവാൻ കഴി യുന്ന എളുപ്പത്തിലുള്ള ഒരു സാധനാ ക്രമമാണ് ക്ഷേത്രാരാധന. അതിൻെറ ഫലം മേല്പറഞ്ഞതിനു തുല്യം തന്നെയാണ്. ദേവ ദർശനത്തിന ശേഷം സമർപ്പണത്തിന്റെ പൂണ്ണത കുറിക്കുവാൻ ഒരു നമസ്കാരവുംകൂടി ചെയ്യുന്നതു° നന്നം°. തിര്ക്ക വദ്ധിച്ചാൽ

ആയത്ര് മാനസികമായെങ്കിലും ചെയ്യാൻ ഭക്തജനങ്ങളെ പ്രേരിപ്പിക്കണം. അതേപോലെ നടയടച്ച സമയത്ത്ര് അധികം ഉച്ചത്തിലല്ലാതെ അക്ഷര സ്ഫുടതയോടെ സാധാരണ ഭക്ത ന്മാക്ക് അത്ഥം ഗ്രഹിക്കമാറ്റ് ഏതെങ്കിലുമൊരു സ്തതിഗീതം ആലപിക്കുന്നതോ ഏററു പാടുന്നതോ ആരാധനയുടെ സ്പിരിട്ടി നനുക്കലമായിരിക്കും. ഏതായാലും ആരാധനയുടെ ഏകാ[ഗ തക്ക് ഭംഗം വരുത്തുന്ന യാതൊന്നുംതന്നെ ആ സമയത്ത്ത് ക്ഷേ ത്രാന്തരീക്ഷത്തിൽ പ്രതിധാനിക്കുവാൻ പാടില്ല. ഇത്തരം പരി പാടിക്കു വേണ്ടി ഭക്തജനങ്ങളെ സംഘടിപ്പിക്കുകയും സ്ലേഹ നിർഭരമായ നിർബ്ബന്ധമുപയോഗിച്ച് ക്ഷേത്രത്തിലേക്ക് ആന യിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത്ര് ഏതൊരു ക്ഷേത്രമുടമയും നിശ്ചയമായം സമ്മതിക്കുന്നതാണ് എന്നതിന് സംശയമില്ല.

## ഈ ഭക'തജനസമൂഹമാണ' ക'ഷേത്ര സംര ക'ഷണ സമിതിയുടെ ജനറൽബോഷി

ഇങ്ങനെയുള്ള പരിപാടികയക്ക് രൂപംകൊടുത്തു കഴി ഞ്ഞാൽ ക്രമേണ നാല്പതോ അമ്പതോ ആളുകരം ഉരംപ്പെടുന്ന **ഒ**രു സംഘടിതവും അച്ചടക്കപൂർണ്ണവുമായ ഭക്തജനസ്മൂഹം അവിടെ വളന്ന് വികസിക്കുന്നതു കാണാൻ കഴിയും. ഭക്തജനസമൂഹമാണ് ആ ഗ്രാമത്തിലെ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതിയുടെ ജനറൽബോഡി. സംഘടനയുടെ രൂപത്തിലാ കുമ്പോയ അതിനൊരു അദ്ധ്യക്ഷനം കാര്യദർശിയും മററും ഉണ്ടാവുകയും വരിസംഖ്യ പിരിക്കകയും മററും ചെയ്യാം. ക്ഷേ അതെല്ല**ം ഒ**രു ചട്ട<u>ക</u>ടുമ*്യ*മാണ്. ജഡമായ ചട്ടകൂടി നേക്കാരം ജീവനുള്ള സംഘടനയെയാണ് നാം ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട **ത്. ഈ പരിപ**ാദികളടെ താല്പര്യം മനസ്സിലാക്കി സാജ**ീ**വി തത്തിൽ ആവിഷ<sup>്</sup>ക്കരിക്കുന്ന കർമ്മധീരന്മാരും നേതൃത്വശക്തി യുള്ളവരുമായ പ്രവർത്തകർതന്നെ അധികാരസ്ഥാനങ്ങളിൽ വരുന്നവരായി പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിച്ചാൽ സമിതിയുടെ പ്രവർ ത്തനം സുഗമവം സജീവവം ആയിരിക്കമേന്ന് ഉറപ്പായി പറയാം.

## ക്ഷേത്രഭരണമല്ല സമിതിയുടെലക്ഷ്യം

മേൽപറഞ്ഞരീതിയിൽ രൂപംകൊള്ളുന്ന ക്ഷേത്രസം രക്ഷണസമിതി ക്ഷേത്രത്തിന്റെ ഭരണാധികാരത്തിനുവേ ണ്ടി കൊതിക്കേണ്ടതില്ല. സേവനവും സംഘടനയും വ്യക്തി

പരവും സാമൂഹ്യവുമായ സാധനയുമായിരിക്കണം അവരുടെ മുദ്രാവാക്യം. നമ്മുടെ രാജ്യത്ത്ക് ആ വക ധമ്മങ്ങരം ജനത മറന്നുകഴിഞ്ഞു. അന്ധമായ അധികാരമത്സരം നാലു പാടും നടക്കുകയാണം". അതിന്റെ തിക്തഫലങ്ങളാണിന്നം" നാം അനഭവിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ അധികാരമോഹം തൊട്ട തെറിക്കാതെ ക്ഷേത്രങ്ങാക്കു് ചുററുമായി ഇത്തരത്തിൽ സജീ വമായൊരു ഭക'തജനസമൂഹത്തെ വാർത്തെടുക്കുവാനായിരി ക്കണം സമിതി പ്രവർത്തിക്കേണ്ടത്ര°. അന്തിമമായി ക്ഷേത്ര ത്തിൻെറ മാത്രമല്ല സമൂഹത്തിൻെറതന്നെ നേതൃത്വം ഇങ്ങനെ ത്യാഗസുരഭിലവും സേവനനിർഭരവുമായ പ്രവർത്തനങ്ങയ ക്കായിരിക്കും വന്നു ചേരുകയെന്ന ചരിത്രസത്യം നാം വിസ്മ രിക്കത്ത്യ°. അതിനാൽ ദേവസ്വം ബോർഡായാലും ട്രസ്റ്റിമാ രായാലും ഊരാളന്മാരായാലും അവരുടെ ഭരണം ദുഷിച്ചതോ നല്ലതോ എന്നു നോക്കാതെ ഭക്തജനങ്ങളെ മേൽപ്പറഞ്ഞ രീ തിയിൽ സംഘടിപ്പിക്കുകയെന്നതായിരിക്കണം ക്ഷേത്രസംര ക്ഷണസമിതിയടെ അടിയന്തിര കർത്തവ്യം. ഒരു വൈദ്യത ദീപമോ പങ്കയോ അതിൻെറ ഉടമസ്ഥനം' മാ[തമല്ലലോ വെ ളിച്ചവം കാററും കൊടുക്കുക. അതേപോലെ തപസ്ഥിയായൊ രാചാര്യൻ കൊളത്തിവെച്ച ക്ഷേ[തജ്യോതിസ്റ്റ് ഉടമസ്ഥന മാത്രമല്ല അനുഗ്രഹങ്ങരം ചൊരിയുക എന്ന ശാസ്ത്രസത്യവും നാം ഓർക്കേണ്ടതുണ്ട്. ആ ചൈതന്യത്തെ പരിപോഷിപ്പി ക്കവാൻ വേണ്ട കർമ്മങ്ങഠം നിർവ്വഹിക്കുകയും ആ ചൈത്ന്യ ത്തിൽനിന്ന് വൃക്തിപരമായം, സാമൂഹ്യമായം, ഭൗതിക മായും ആത്മീയമായും നേട്ടങ്ങാം ലഭിക്കമാറ്റ് ഭക്തജനങ്ങളെ അണിനിരത്തുകയുമാണം' ക്ഷേ[തസംരക'ഷണസമിതി ഉടനടി ചെയ്യേണ്ടതും. ക്രമേണ അങ്ങനെ രൂപീകൃതമാകുന്ന ഭക്തജന സമൂഹത്തിനും ആ ഗ്രാമത്തിലെ ക്ഷേ[തത്തിനെറ സുഗമ മായ നടത്തിപ്പിനുവേണ്ട സമ്മർദ്ദ∙ ചെലുത്താനുള്ള ശക്തി യാർജ്ജിക്കുവാൻ കഴിയും. ഭരണക്കൊതിയുടെ കറ സ്വൽപം പോലും ഈ സമ്മർദ്ദത്തിലുണ്ടാവാൻ പാടില്ല. നല്ല നിലയിൽ നടക്കുന്ന ക്ഷേ[തങ്ങളിൽ ഉടമസ്ഥനെകൂടി സമിതി പ്രവർത്ത നങ്ങളിൽ സഹകരിപ്പിച്ചാൽ ഇതിനം ഒട്ടംതന്നെ വൈഷമ്യം ഉണ്ടാവില്ല. ക്ഷേ[തഭരണം ഏറെറടുക്കുന്നതു° സമിതിയുടെ ഉത്തരവാദിത്വങ്ങാ വർദ്ധിപ്പിക്കേയേഉള്ള. സംസ്ഥാനവ്യാ പകമായി നിരവധി ക'ഷേ[തങ്ങളടെ ഭരണഭാരം ക'ഷേ[ത സംരക<sup>്</sup>ഷണസമിതി ഏൽക്കേണ്ടിവരുകയാണെങ്കിൽ അത്ര വമ്പിച്ച ഒരു ഭാരമായിത്തീരുകയും സംഘടനാപരമായ പ്രവ

ത്തനങ്ങയക്ക് പുറമെ സ്ഥാപനങ്ങയ നടത്തുവാൻ നമ്മുടെ ശക്തിയുടെ സിംഹഭാഗവും ചിലവഴിക്കേണ്ടിവരുകയും ചെയ്യുന്ന ഒരുോഗത്തിന്റ് ഇടയാവുന്നതാണ്. ഗ്രാമീണതലത്തി ലുണ്ടാവുന്ന ഈ സമ്മദ്ദ്ശക്തിയെ സംസ്ഥാനവ്യാപകമായി വളത്തിയെടുത്ത് ക്ഷേ[തസംരക്ഷണത്തിന്വേണ്ട കാര്യ ഒരുയുന്നത്തെ സംവിധാനത്തിൽനിന്നതന്നെ നേടിയെടുക്കു വാൻ സാധിക്കുമെന്നത്ര് ഇതുവരെ പറഞ്ഞതിൽനിന്നു സിദ്ധമാകുന്നതേയുള്ള. അതിലൊട്ടംതന്നെ പരിഭ്രാന്തിക്കവകാശമല്ല.

### സമിതിയുടെ സമ്മർദ<sup>്</sup>ദത്തിന്റെ മററുവശങ്ങൾ

മറെറാരുതരം സമ്മർദ്ദം ഗ്രാമീണതലത്തിൽ ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണസമിതിക്ക് ചെയ്യേണ്ടിവരും. അതു് പൂജാരിക ളടെ കാര്യത്തിലാണ്. ഇന്നത്തെ പുരോഹിതവർഗ്ഗം വളരെ ഉയന്ന മാനദണ്ഡമൊന്നും പുലർത്തുന്നില്ലെന്നു മാത്രമ്ല്ല വളരെ **ശോചനീയമാ**യ നിലപാടിലാണ് കഴിയുന്നതെന്ന പരമാ ത്ഥം നാം മറക്കുവാൻ പാടില്ല. മേൽപറഞ്ഞ ഭക്തജനങ്ങളുടെ സാധനാപരിപാടി ഫലപ്രദമായിത്തീരണമെങ്കിൽ ഉത്തമനം ശാസ്ത്രപരിചയമുള്ളവനും തപസചിയുമായൊരു ശന്തിക്കാരൻ അവിടെ വേണ്ടതാണെന്ന° സിദ്ധിയ്ക്കുന്നുണ്ടല്ലോ. ഒരു പക്ഷെ അശ്രദ്ധകൊണ്ടും അറിവില്ലായ<sup>്</sup>മകൊണ്ടും മററും ശാന്തിക്കാര നിൽ വന്നചേരുന്ന നൃനതക⇔ പരിഹരിക്കണമെന്നത്ര° ക്ഷേ ത്രസംരക്ഷണസമിതിയുടെ ഒരു അടിയന്തിര കത്തവ്യമാണ്ം. ന്യായമായി സംഘടിപ്പിച്ച സമിതികളോട് സഹകരിക്ക വാൻ ശാസ്ത്രജ്ഞരും മര്യാദക്കാരുമായ പുരോഹിതന്മാർക്ക് വിഷമമുണ്ടാവില്ല. അവരുടെ അറിവില്ലായ്മയെ ദൂരീകരി **ക്കുവാൻ** തന്ത്രവിദ്യാപ**ീ**ം പോലെയുള്ള സ<sup>ം</sup>ഥാപനങ്ങളെ നമ ക്കു ഉപയോഗിക്കാം. അതേപോലെ പൂജാനിവേദ്യദ്രവ്യങ്ങളുടെ പരിശുദ്ധിയുടെ കാര്യത്തിലും ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി ശ്ര **ദ്ധിക്കേണ്ടതു**ണ്ട്. നേരത്തെ വിവരിച്ചമാതിരിയുള്ള സമർപ്പ ണമനോഭാവത്തെ വർദ്ധിപ്പിച്ച് ക്ഷേത്രത്തിലേക്ക് നിത്യവും എന്തെങ്കിലും കൊണ്ടുവന്ത<sup>്</sup> സമർപ്പിക്കുന്ന പ്രവണത സമിതി അംഗങ്ങരംക്കും വദ്ധിച്ചുവരുകയാണെങ്കിൽ ഈ കാര്യത്തിൽ ഗണ്യമായ സംഭാവന പ്രാദേശിക ക്ഷേത്രസംരക<sup>്</sup>ഷണ സമി തിക്ക് ചെയ്യാൻ കഴിയുമെന്നതിന് സംശയമേ ഇല്ല. ഇന്നു ക<sup>ര</sup>ഷേത്രഭാരവാഹികരംക്കുകൂടി സ്വാഗതാർഹമായ കാര്യ

മായിരിക്കും. അതിൻെറഫലം സമിതിഅംഗങ്ങളുടെ ധാച്മി കവും ആത്മീയവുമായ ഉയർച്ചയായിരിക്കുകയും ചെയ്യം.

### സമിതിയുടെ ചുമതല ഉത°സവാവസരങ്ങളിൽ

മേല്പറഞ്ഞ രീതിയിൽ ജനങ്ങളെ ക്ഷേത്രത്തിന ചുററും സംഘടിപ്പിക്കുന്ന ഒരു ധാഞ്ചിക ശക്തിയാക്കിത്തീക്പോൻ കഴിഞ്ഞാൽ ചെയ്യാൻ കഴിയുന്ന നൈമിത്തിക പരിപാടികള ടേയും ഏകദേശ രൂപം ഇവിടെ കൊടുക്കുകയാണ്. ആദ്യമാ യി ഉത്സവാഘോഷങ്ങളിൽ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി സ്വാശ യങ്ങളെ നടപ്പിൽ വരുത്തുവാൻ ശ്രമിക്കണം. ക്ഷേത്ര ചൈത ന്യത്തിൻെ വദ്ധനവം ഗ്രാമത്തിലേക്ക് ആ ചൈതന്യത്തി ൻെറ പ്രസരണവുമാണല്ലോ ഉത്സവത്തിൻെറ ആത്യന്തികല ക്ഷ്യം. പള്ളിവേട്ടയും ആറാട്ടമെല്ലാം അതാണ് സൂചിപ്പിക്ക ന്നതും. സാമൂഹിക ജീവിതത്തിലെ മൃഗീയ പ്രവണതകളെ വേട്ടയാടുകയം അവസാനമായി ശുദ്ധ ആദ്ധ്യാത്മികചൈതന്യ ത്തിൻെറ അമൃതപ്രവാഹത്തിൽ ഗ്രാമത്തെയാകെ മജ്ജനം ചെ യ്യിപ്പിക്കുകയുമാണ° ആ ഉത്സവ പ്രതീകങ്ങഠം ചെയ്യുന്നതു°. അതിനു' മുമ്പുള്ള സങ്കീണ്ണ താന്ത്രികക്രിയകരം ഇതിനുള്ള തയ്യാ റെടുപ്പകളാണ്. അതിനിടയിൽ കേവലം ഉല്ലാസത്തിനം നേ രംപോക്കിനും കച്ചവടത്തിനും പാർട്ടി പ്രചരണത്തിനും മററു മായി നടത്തുന്ന പരിപാടിക≎ം ഈ ആത്മീയലക്ഷൃത്തിൽനി ന്നും വളരെ ദൂരം അകന്നപോകമെന്ന<sup>ം</sup> പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. അത്ര് അക്ഷന്തവ്യമായ ഒരു അപരാധമായിരിക്കും. കലാപരി പാട്ടികളോ മറേറാ തീരെ ഉപേക്ഷിക്കണമെന്നല്ല ഇതിനരഥം. നേരെമറിച്ച് അവയെല്ലാം മേല്പറഞ്ഞ സാധനയ്ക്ക് അനുത്രപ ങ്ങാം ആക്കിത്തീക്കണമെന്നാണ് ഇതിൻെറ സൂചന. അതേ പോലെ ഉത്സവാവസരത്തിൽ സാമൂഹ്യമായി ഒരച്ചടക്കബോധം ജനതയിൽ വളത്തുന്ന തരത്തിലുള്ള സേവനങ്ങളും സമിതികരം ക്ക് ഏറെറടുക്കുവാൻ കഴിയും. സാധാരണ ജനതസ്ത്ര് അച്ചട ക്കത്തിനു പുറമെ ആത്<sup>ര</sup>മബോധവും ഈശചരഭക്തിയും വളർത്തു വാനതകന്ന പരിപാടികളാണ് ആവശ്യമുള്ളത്ര്. ഉത്സവത്തി നവേണ്ട സാധനസാമ[ഗിക⇔ ഒരുക്കുന്നതിലും അമ്പലം വൃത്തി യാക്കി അലങ്കരിക്കുന്നതിലും ചുററുവിളക്കുകാ കൊളുത്തുന്നതി ലും മററും അവയെ ദേവാരാധനയുടെ ഒരു ഭാഗമായി കണക്കാ ക്കി സമിതിക്ക് ക്രിയാത്മകമായ നേതൃത്വം കൊടുക്കാൻ കഴിയണം.

## മററു സേവനരംഗങ്ങൾ കഴിയാവുന്നത<sup>ം</sup> നടപ്പിലാക്കാം

മതപ്രബോധനങ്ങ∞, വിശിഷ്യ ക്ഷേത്രാചാരങ്ങളെക്ക റിച്ചുള്ള പഠനങ്ങഠം, പുരാണ കഥാപ്രവചനങ്ങഠം തുടങ്ങിയവ ഉത്സവാവസരത്തിൽ മാത്രം ചെയ്യേണ്ടവയല്ല. സാധാരണ അവസരങ്ങളിൽപോലം ഇടക്കിടെ സൗകര്യമുള്ള ദിവസങ്ങ ളിൽ അവ നടത്താവുന്നതേയുള്ള. എന്നു മാത്രമല്ല ആ ദിവസ ങ്ങളിൽ പതിവിൽ കൂടുതൽ ജനങ്ങളെ ആ വക പരിപാടിക ളിൽ പങ്കെടുപ്പിക്കുവാൻ സമിതി ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാണ°. ത്യേനയുള്ള ഭിപാരാധനയ്ക്ക് ശേഷം ചില ദിവസങ്ങളിൽ നല്ല ഭജനപരിപാടി സംഘടിപ്പിച്ചാൽ അതു° നല്ല ആകർഷണമാ കട്ടിക⇔കം` മതിന്നവക്പോലുമുള്ള മതപാഠശാ ലകഠം ക<sup>°</sup>ഷേത്രത്തോടനുബന്ധിച്ച° നടത്തുന്നതു<sup>©</sup> ഒരു നല്ല കാ ര്യമാണ്'. സാമാന്യമായ വയോജനവിദ്യാഭ്യാസവും വിശി ഷൃ സംസ്കൃത മതവിദൃാഭൃാസവം ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമി തിക്ക് ചെയ്യാൻ കഴിയ്ന്ന് സേവനങ്ങളിൽപ്പെടുന്നതാണ്. ക്ഷേ[തകലകളെ പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുന്നതിലും ആധുനിക കലാപ്രകടനങ്ങളെ ക്ഷേ[താരാധനയുടെ സ്പിരിട്ട് ഉഠംക്കൊ ള്ളിച്ച് മാററിയെടുക്കുന്നതിലും ക്ഷേ[തസംരക്ഷണ സമി തിക്ഠംക്ക് മാതൃകാപരമായ നേതൃത്വം കൊടുക്കുവാൻ കഴിയ ണം. ചില വിശേഷാവസരങ്ങളിൽ ദരിദ്രനാരായണപുജയാ യോ സാമൂഹ്യ സദ്യയായോ ക്ഷേ[തത്തിൽനിന്ന് വൻതോ തിൽ പ്രസാദവിതരണം നടത്താവുന്നതാണ<sup>ം</sup>. നിവേദ്യം കഴി ച്ച അന്നം സാധാരണ അന്നത്തിൽ കലത്തി അതിനെ ദേവപ്ര സാദവം യജ്ഞശിഷൂവുമായി പമിവത്തനം ചെയ്തിട്ട വേണം ണം ഇത്തരം കാര്യങ്ങ**ം** നടത്തുവാനെന്ന കാഞ്ചി ആചാര്യ സ്വാമികളുടെ നിർദ്ദേശം ഇതിനൊരു മാഗ്ഗദർശകമാണ്. അതു സാമൂഹ്യമായി അവശ സമദായോദ്ധാരണ് കാര്യത്തിൽ സുപ്ര ധാനമായൊരു പങ്കു വഹിക്കും. വർഷത്തിലൊരിക്കലെങ്കിലും ചുരുത്തിയ തോതിലെങ്കിലും ഇതു നിവ്വഹിക്കവാൻ സമത്ഥമാ യി സംഘടിപ്പിച്ച [ഗാമീണ ക്ഷേ[ത സംരക്ഷണസമിതി ക്കൊരു വിഷ്മമുണ്ടാവില്ല. സേവനപരമായ മററു കാര്യങ്ങ ളിലേക്ക് കടക്കേയാണെങ്കിൽ വിദ്യാഭ്യാസപരമായം വൈദ്യ ശാസ്ത്രപരമായം ഉള്ള സാധുജനസേവനങ്ങരം നടപ്പിലാക്കാനുള്ള ഉത്തമരംഗങ്ങഠം ക്ഷേത്രങ്ങാതന്നെയാണ°. കിൻറർഗാർട്ടൻ തുട ങ്ങി വലിയ കലാശാലക⊙വരെയുള്ള വിദ്യാലയങ്ങ⊙ അവിടെ

നടത്താം. നല്ല രീതിയിലുള്ള വായനശാലകളം ഗ്രന്ഥാലയ ങ്ങളം അവിടെയുണ്ടാകാം. വിശിഷ്യ മതപരമായ പ്രസി ഭ്ധീകരണങ്ങരംക്ക് അവയിൽ മുഖ്യസ്ഥാനം നൽകണമെന്നേ യുള്ള. അതേപോലെ സാമ്പത്തികമായി ജനങ്ങരംക്ക് ഉപ കാരപ്രദമായി ബാങ്കുകളം കുറികളം ക<sup>ം</sup>ഷേത്രത്തോടനബന്ധി ച്ച° നടത്താവുന്നതാണ°, പക°ഷെ ഇതെല്ല**ം** ക്ഷേത്രചെത ന്യത്തിന് പ്രാഥമിക മൻഗണന കൊടുത്തിട്ടവേണം ചെയ്യേ ണ്ടതു° എന്നതാണ° ഒരു സുപ്രധാനകാര്യം. പഴയകാലങ്ങ ളിൽ ഗ്രാമപഞ്ചായത്തും ശുചീന്ദ്രം മുതലായ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ നടന്നുവന്നിരുന്നു. സത്യം തെളിയിക്കലും മററും നാടിന്റെറ ഭരണപരവും നീതിന്യായപരവുമായ കാര്യങ്ങളടെപോല്യം കേന്ദ്രങ്ങളായിത്തീരുവാൻ ക്ഷേ[തുങ്ങരംക്കുള്ള കഴിവിനെ യാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നതു്. ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതിയ ടെ വളർച്ചയ്ക്കള് നാഴികക്കല്ലകളെയാണിവിടെ സൂചിപ്പിക്ക ചുരുക്കത്തിൽ അക<sup>്</sup>ഷ**രാ**ർത്ഥത്തിൽത്തന്നെ സമൂഹ ന്നത്ര°. ത്തിന്റെ ആത്മീയവും ഭൗതികവുമായ ജീവിതത്തിന്റെ കേ ന്ദ്രബിന്ദുവായിത്തീരുവാൻ ക്ഷേ[തത്തിനൊരു പ്രയാസവു മില്ല. ശാസ്ത്രീയമായം സോദ്ദേശപൂർവ്വമായം ഉള്ള സംഘടി തയത്നങ്ങാം ചെയ്യേണമെന്നു° മാത്ര∙,

ഇങ്ങനെ അടിസ്ഥാനപരമായി ഗ്രാമങ്ങളിലും നഗര ങ്ങളിൽത്തന്നെയും വളർത്തിയെടുക്കാവുന്ന ഒരു അത്ഭുത സാമൂ ഹൃപ്രതിഭാസമാണ് ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതി. മൂന്നോ ആത്മാത്ഥത നിറഞ്ഞ കാര്യശേഷിയുള്ള പ്രവർത്തക ന്മാർ വിചാരിക്കുകയാണെങ്കിൽ ബീജത്രപത്തിൽനിന്ന് അം ബര പുംബിയായ ഒരു മഹാവ്വക്ഷംവരെയും ഈ സമിതിയെ വളത്തിയെടുക്കുവാൻ കഴിയും. നിത്യക്ഷേത്രദർശനം നടത്തുക യെന്ന സാധാരണക്കാരൻെറ സാധനാക്രമമാണ് സമിതിയ ടെ രൂപീകരണത്തിൻേറയും തുടന്നുള്ള പ്രവർത്തനത്തിൻെറയും സൈധാന്തിക പശ്ചാത്തലം. അതിൽനിന്ന് ആവിഷ്കരി ച്ചെടുത്തതാണം മേല്പറഞ്ഞ പ്രവർത്തനങ്ങാം മുഴുവൻതന്നെ. ക്ഷേത്രസങ്കല്പവും അതിൽനടക്കുന്ന താന്ത്രികക്രിയകളടെ ഏക ദേശപഠനവും മററും ഈ സമിതിപ്രവർത്തനങ്ങാംക്കു് ഉപയു ക്തമായൊരു ദാർശനിക പശ്ചാത്തലം നൽകുകയും ചെയ്യം. അങ്ങനെ വ്യക<sup>്</sup>തമായൊരു സൈദ്ധാന്തിക പശ്ചാത്തലത്തിൽ സമൂഹജീവിതത്തെ ആകമാനം ഗ്രസിക്കുന്നതരത്തിലുള്ള പ്രാ ദേശിക പരിപാടിയാണ് ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിക്ക് ഉ ണ്ടാവുക. അത്തരം പ്രവർത്തനങ്ങളിലൂടെ സമിതിയുടെ പ്രവ ത്തനം സംസ്ഥാനവ്യാപിയായോ രാഷ്ട്രവ്യാപിയായോ പട ന്ത പന്തലിക്കുകതന്നെ ചെയ്യം. നൂററാണ്ടുകളായി അപഥസ ഞ്ചാരം ചെയ്തവന്നിരുന്ന സമാജത്തിന്റെ ദുഷ്പ്രവണതകളെ യം വൈദേശിക സാംസ്കാരികാക്രമണത്തെയും നിലയ്ക്കു നിർത്തി ഭാരതീയമായ ആദ്ധ്യാത്മിക സംസ്കാരത്തിന്റെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ സമൂഹത്തെ വാർത്തെടുക്കുകയെന്ന രാഷ്ട്ര നിമ്മാണപ്രക്രിയയിൽ ഒരു വലിയപങ്കു വഹിക്കുവാൻ ഒരു പക്ഷെ ഇന്നത്തെ കഴഞ്ഞുമറിഞ്ഞ രാഷ്ട്രീയ പ്രർത്തനങ്ങളെ ക്കാരം ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതിക്കായിരിക്കുകയില്ലേ കൂടു



# ഷേത്ര സംരക്ഷണ സമിതിയുടെ പ്രവർത്തനം

6⊿ലറഞ്ഞ ആശയങ്ങളടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ വിശദമായ ഒരു കമ്മപരിപാടി ആവിഷ്സരിച്ച് ജനങ്ങളെ ക്ഷേത്രാഭിമുഖമാ യി സംഘടിപ്പിക്കയെന്നതാണ് കേരള ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതി അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്ന മാർഗ്ഗം. ക്ഷേത്രത്തെയും സമാജത്തെയും കുറിച്ച് ഉന്നയിച്ച ആശയങ്ങളടെ അടിസ്ഥാ നത്തിൽ ഇവിടെയുള്ള് ഹിന്ദസമാജത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിനു ക്ഷേ ത്രമാണെന്നു' കാണാൻ കഴിയുന്നതാണ്. ഈശപരാരാധ**ണ**യും ആദ്ധ്യാത്മിക സാധനയും അനുഷ്യിച്ച<sup>ം</sup> പരമപദപ്രാപ്ലി നേടു ്**വാൻ മനുഷ്യാത്മാക്ക**ം തങ്ങുന്ന ഒരിടമാണല്ലോ ഭാരതഭൂമി. അപ്പോയ ഇവിട്ടത്തെ സാമൂഹ്യാദർശം മനമ്പ്യൻെറ പരമപദ പ്രാപ്പി തന്നെയാണ്. അതിന വേണ്ട ഉപാധിക≎ ഒരുക്കുന്ന തേ ഭൗതികമായ ഉൽക്കർഷത്തിന് നിദാനമായിട്ടുള്ള. രണ്ടും ചേരുന്ന സമഞ്ജസമായ സമ്മേളനമാണ് പൗരാണിക കാലം മതൽ ആവിഷ്സരിച്ചിട്ടുള്ള ക്ഷേത്രാരാധന.

ഭൗതികമായ അഭിവ്വദ്ധികൂടി ക്ഷേത്രങ്ങളിലൂടെ കൈവ അന്നുണ്ട് എന്നത്ര് ക്ഷേത്രാരാധനയുടെ മറെറാരു രഹസ്യമാണ്. മത്രചെതന്യജന്യമായ ഈശാരശക്തൃത്ഥാപനത്തോടെ മന ഷ്യൻ താൽക്കാലികമായെങ്കിലും ഒരു യോഗീശാരപദവിയിൽ എത്തുകയാണിവിടെ ചെയ്യുന്നത്ര്. ആ സമയത്ത്ര് ഇച്ഛിച്ച തെല്ലാം സാധിക്കുന്ന തരത്തിൽ നമ്മുടെ ദേഹത്തിൽ ഉത്ഥാപ നംചെയ്ത ആ അഭൗമമായ ശക്തി പ്രവത്തിക്കുന്നു. ഭൗതിക മായ നേട്ടങ്ങരം അഥവാ സിദ്ധികരം ആ അദ്ധ്യാത്മിക പ്രയാ ണത്തിൻെറ ഏററവും താഴ്ന്ന പടികരം മാത്രമാണ്. ഇന്നു് സാധാരണ വദ്ധിച്ചതോതിൽ മനുഷ്യർ ക്ഷേത്രങ്ങളിലേക്ക് പോകുന്നതും ആരാധന നടത്തുന്നതും മററും കാണാൻ കഴിയും ശബരിമല, ഗുരുവായൂർ തുടങ്ങിയ മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ വർഷം പ്രതി ഭക്തജനപ്രവാഹവം അവരിൽനിന്നളവാകന്ന നടവര വും ക്രമാതീതമായി വദ്ധിക്കേയാണ്. അവരിൽ ആരോടെ ങ്കിലും ക്ഷേത്രദർശനം നടത്തുന്നതും വഴിപാടു നടത്തുന്നതും മോ ക്ഷപ്രാപ്തിക്കാണോ എന്ന് ചോദിച്ചാൽ ഉത്തരം നിഷേധ ത്രപത്തിലായിരിക്കം. അവർ ഓരോതത്തതം ഭൗതികമായ ഏതെങ്കിലും നേട്ടങ്ങളെ ഉദ്ദേശിച്ചാണ<sup>ം</sup> ക്ഷേത്രാരാധന നടത്ത ന്നത്ര്. സാക്ഷാൽ നാരായണീയ കത്താവായ മേല്പത്തൂർ ഭട്ട പാദർ തന്നെ സചന്തം ശരീരത്തിലെ വാതവ്യാധി ശമിക്കാനാ യിട്ടാണല്ലോ നാരായണീയം എന്ന മഹാ ഭക്തികാവ്യം രചി ച്ചതു്. അദ്ദേഹം ഇച്ഛിച്ചതു് അദ്ദേഹത്തിന ലഭിക്കകയും ചെ യ്തു. അങ്ങനെ നമ്മുടെ ഇടയിൽ പലക്കും ഈ അനഭ്രതിയുണ്ട്'. അതിനെ കണ്ട പിൻതുടരുകയാണ് പരമരഹസ്യം എന്നു നാട്ട കാർ മനസ്സിലാക്കുന്നതിൽ അപാകതയൊന്നമില്ല. യെല്ലാം സാധിക്കുന്നുണ്ട് എന്ന സത്യത്തിലേക്കു് വിരൽ ചൂണ്ട കയാണിവിടെ ചെയ്യന്നത്ര<sup>ം</sup>.

വ്യക്തിപരമായി മാത്രമല്ല സാമൂഹ്യമായും കുടംബ പരമായും ഉള്ള എല്ലാ ഭൗതിക ആദ്ധ്യാത<sup>്</sup>മിക നേട്ടങ്ങളും നേടു വാൻ പ്രാപ്തമായ ഒരു സാധനാരീതിയാണ് ക്ഷേത്രാരാധന കൊണ്ടദ്ദേശിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. അതിന്റെ ഒരു വലിയ ഉപകരണമാ ണ് ഇൻഡ്യൻ ഗ്രാമങ്ങളിൽ സമുദ്രംപോലെ പരന്നുകിടക്കുന്ന ക്ഷേത്രസമുച്ഛയം. അവയുടെ ചുററുപാടം ചിതറിക്കിടക്കുന്ന സമുദായം മേല്പറഞ്ഞ ആശയങ്ങഠം ഉരംക്കൊണ്ടിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ നി ത്യേന ക്ഷേത്രദർശനം നടത്തി മന്ത്രാനഭ്രതി നേടുന്ന ഉത്തമ സാ ധകന്മാരായി പരിണചിക്കം. അവക്മ° ഭൗതികമായം അദ്ധ്യാ ത്മികമായം ഉള്ള ഉല്ലർഷം കരതലാമലകംപോലെ ക്ഷിപ്ര സാദ്ധ്യമായിത്തീരും. ചുരുക്കത്തിൽ അങ്ങനെ നിത്യമായി ക്ഷേത്രദർശനം നടത്തുന്ന ജനസമൂഹങ്ങളിൽ വ്യക്തിപര മായം കുടുംബപരമായും സാമൂഹ്യമായും ഉള്ള ഭൗതിക ആദ്ധ്യാ ത്മിക നേട്ടങ്ങ⇔ വളരെയധികം ഉണ്ടാകം. നാടിൻെറ സു സ്ഥിതി കരസ്ഥമാക്കവാൻ ഇന്നു് മററു തലങ്ങളിൽ പ്രവ ത്തിക്കുമ്പോരം അതിനു' അവശ്യം വേണ്ടതായ ഈശ്വരശക'തി യെ ഉദ്ദീപിപ്പിക്കുന്നില്ല. അതുകൂടി ക്ഷേ[താരാധനക്കായി വന്നുചേരുന്ന ഭക്രതന്മാക്ക് ഉണ്ടാകുന്നു.

ചുരുക്കത്തിൽ ഇന്നു് പാശ്ചാത്യആശയങ്ങരാക്കു് ചുറ**ും** തളച്ചു് കെട്ടിനിർത്തി ശ്വാസംമുട്ടന്ന ഗ്രാമ, നഗരങ്ങളിലെ ജന ജീവിതങ്ങളെ പൗരാണികനായ ഏതോ ഒരു ഋഷീശ്വരൻ യോഗിവര്യൻ– സ്വന്തം ജീവിത കാലത്തു' സ്വദേഹത്തിൽ ആവി ഷ്കരിച്ചെടുത്തുവച്ച ജീവകണികയ്ക്കു ചുററും (അതാണല്ലോ പ്രതിഷാസമയത്തു് ആ ബിംബത്തിലും ക്ഷേത്രത്തിലും നിറഞ്ഞ ത്ര്) സംഘടിപ്പിച്ച നിർത്തുക എന്ന വിപ്പവത്തെ സാധിക്കുകയാണ് ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതി ചെയ്യുന്നത്. നവീന ഭാരതത്തിൻറെ സൃഷ്യിക്ക് അവശ്യം വേണ്ടതായ ഒരു ചെയ്യജന പ്രസ്ഥാനം അതിൻറെ ആദർശ ശുച്ചിയോടും കെട്ടറപ്പോടും കൂടി സംജാതമാക്കുകയാണിവിടെ ചെയ്യുന്നത്.

#### സാമൂഹ്യാരാധന

ഈ കാര്യത്തിന വേണ്ടി സൂചിന്തിതമായൊരു പദ്ധതി ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണസമിതി ആവിഷ്കരിച്ചിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>. ഈ ആശ യങ്ങഠാ ഉഠംക്കൊള്ളന്ന കുറച്ചെങ്കിലും സ്ത്രീപുരുഷന്താർ ആദർശ ത്തിൽ നിന്നു് പ്രചോദനം നേടി പ്രവൃത്ത്യന്മുഖരായിത്തീരണ മെന്നതാണ് ഇവിടെ അടിസ്ഥാനപരമായി ചെയ്യേണ്ടത്. അ ങ്ങനെയുള്ള ഒന്നോ അതിലധികമോ പ്രവർത്തകർ, ഒരു ക്ഷേത്ര ത്തിന ചുററും ഉണ്ടാവുകയാണെങ്കിൽ പ്രവത്തനം ആരംഭിക്കാം. അവർ ഓരോഅത്തരം ചററുപാടുമുള്ള ഹിന്ദുസമദായത്തെ മുഴ വനായി ഗ്രസിക്കുവാൻ ശ്രമിക്കണം. അതിനായി അഞ്ചോ പത്തോ കുടംബങ്ങളടങ്ങിയ ചെറിയ ചെറിയ യൂണിററുക≎ം ഗണ**ങ്ങരം ആയി** സമുഭായത്തെ ഭാഗിച്ചൂ° അതിൽ ഓരോ ഭാഗ ത്തിൻെറയും ചുമതല ഓരോരുത്തർ ഏല് ക്കുക എന്നതാണ് ചെയ്യേണ്ടതും. ഒരാരംക്ക് നിശ്ചയമായും അയാളുടെ [ഗാമ ത്തിൽ സചന്തക്കാരോ സുഹൃത്തുക്കളോ അൃയ ഒരു പത്തു വീട്ട കാരെയെങ്കിലും സംഘടിപ്പിക്കുവാൻ കഴിയു നതാണ്. അവത മായി ഗാഢമായ സ്നേഹബ്ന്ധം സ്ഥാപിച്ച് നിത്യേന ആരാ ധനയുടെ പൂച്ചാംഗമായി അവരെ വീടുകളിൽ പോയി വിളി ച്ചുകൊണ്ട് ക്ഷേത്രത്തിൽവരുക എന്നതുതന്നെയാണ്. ഈ ഗണ **നായകന്മാ**ർ ഇ<mark>ങ്ങനെ അഞ്ചോ പത്തോ ക</mark>ുടുംബങ്ങളെ സംഘ ടിപ്പികനേ നേതാകരമാരായിതതീരുന്നു. [പവർത്തകരായിത്തീരുന്നു. അവരിൽ എല്ലാവരും പ്രഥമസമ്പർക്കത്തിൽ തന്നെ വന്ന എന്നുവരില്ല. പക്ഷേ ചി ലരെങ്കിലും വരാതിരിക്കുകയില്ല, ആശയം [ഗഹിച്ചിട്ടുള്ളവർ തന്നെ സ്വാത്ഥ ചിന്തകഠം കൊണ്ടം ആലസ്യം കൊണ്ടം വരു **വാൻ അശക്തരായിരിക്കും**. സ്നേഹപൂർണ്ണമായ നിർബ്ബന്ധം നിത്യസമ്പക്കത്തിലൂടെ പുലർത്തവാൻ ഒരു പ്രവർത്തകന ക **ഴിഞ്ഞാൽ അധിക കാലതാമസമെന്യേ അതിൽ** ഭൂരിപക്ഷമാള

കളെയും ക്ഷേത്രോന്മുഖരാക്കി നിത്യദർശനത്തിനുകൊണ്ടുവൽ വാൻ കഴിയുമെന്നതു് സാദ്ധ്യമായ ഒരു കാര്യമാണ്. പ്രകടന വം ജാഥയും മററുമല്ല ഇതിനാവശ്യം നിശ്ശബ്ദമായ പ്രവർത്ത നമാണ്. നിരന്തരമായ ഗൃഹസമ്പർക്കത്തിലൂടെ സാധാരണ ക്കാരൻറെ (ജാതിയൊന്നം ഇവിടെ പ്രശ്നമാക്കരുത്) എദയ ത്തെ പ്രവർത്തകൻ വശീകരിക്കണം. സ്നേഹാർദ്രമായ ഒരു എദയവും, മധുരോദദരവും, അനുഭാവ പൂർണ്ണവും, അതിൻറെ വിഷമങ്ങളിൽ താങ്ങം തണലുമായി ഈയുള്ളവനെകൂടി കരു താമെന്ന മനോഭാവവും ചേർന്നാൽ സാധാരണക്കാരനെ സ്ഥിരമായി ആകർഷിക്കവാൻ കഴിയും. ഈ ഗണ പ്രവർത്തന മാണ് ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ സമിതിയുടെ-സംഘടനയുടെ-അടി സ്ഥാനഘടകം.

ഇങ്ങനെ തരം തിരിച്ച് വേണ്ട അളവിൽ ഗണ പ്രവർ ത്തകന്മാർ സംഘടിതമായി ഗൃഹസമ്പർക്കം ചെയ്തു നിത്യവും ദീപാരാധനയ്ക്ക് നാട്ടുകാരെ കൊണ്ടുവരുവാൻ മുതിരുന്നുവെന്ന് കണക്കാക്കുക. ഒരു രണ്ടോ നാലോ ആഴ്ചകൊണ്ട് ഏതൊരു ഗ്രാമക്ഷേത്രത്തിലും നൂറോ നൂററമ്പതോ ആളുകളെ നിത്യേന സംഘടിപ്പിക്കാർ സാധിക്കുന്നതാണ്. പ്രവർത്തകരായുള്ളവ രുടെ സംഖ്യയുടെ ഏററക്കുപ്പിലനസരിച്ച് ഈ സംഖ്യയിൽ വ്യത്യാസം കണ്ടേക്കാം. കാലക്രമേണ ഈ പദ്ധതിയിലൂടെ കൂടതൽ കൂടതൽ ആവേശം പകരുമ്പോരം സാധാരണക്കാരിൽ നിന്നുതന്നെ പുതിയ പ്രവർത്തകർ ഉരുത്തിരിഞ്ഞ് വരും. അവരും കൂടിയാകുമ്പോരം മേൽപറഞ്ഞ നിലവാരം നിത്യാരാധനയ്ക്ക് കൈവരുത്തുവാൻ കഴിയും. അങ്ങനെ നിത്യപൂജ ഒരു സാമൂഹ്യാരാധനയാക്കി മാററാൻ കഴിയും.

ഇങ്ങനെ വരുമ്പോരം ക്ഷേത്രവും സമാജവും എന്ന അ ദ്ധ്യായത്തിൽ പറഞ്ഞ പ്രകാരത്തിലുള്ള പരിപാടികളായിരി ക്കും ആസൂത്രണം ചെയ്തു നടപ്പിലാക്കുക കളിച്ചു' ക്ഷേത്രോപ യോഗരീതിയിലുള്ള വസ്ത്രങ്ങരം ധരിച്ചു' നാട്ടിൻപുറത്തെയും ന ഗരങ്ങളിലെയും ഇടവഴികളിലൂടെയും നിരത്തുകളിലൂടെയും ഭസ്മധാരികളായ ഭക്തജന സമൂഹങ്ങരം ചെറിയ ചെറിയ [ഗൂപ്പുകളായി ആരാധനയുടെ 15മിനിട്ട് മുമ്പ്തന്നെ ക്ഷേത്ര ത്തിലെത്തുവാൻ തുടങ്ങുന്നു. അവരിൽ മിക്കവരും കൊണ്ടുവരു ന്ന ഉപഹാര ദ്രവ്യങ്ങരം ശേഖരിച്ചു വയ്തുവാർ സമിതിയുടെ മറൊരു പ്രവർത്തകൻ ക്ഷേത്രത്തിൽ സന്നിഹിതനായിരിക്കും. പുറംമതിൽ കടന്നു' തിരുമുററത്തെത്തുന്നു ക്കേജനങ്ങരം പുരുഷ ന്മാരും സ്ത്രീകളം പ്രത്യേകം വരികളായിട്ടു പുറത്തെ ബലിക്കല്ലു കാംക്ക് പുറത്തുകടി അത്തു ദേവന് വിധിച്ചതായ എണ്ണം പ്രദേഷിണം നിർവ്വഹിക്കുന്നു. അത് ക്ഷേത്രനിയമങ്ങളുന്നാരിച്ചും അച്ചിടക്കംപരിപാലിച്ചും ആയിരിക്കും. നാമോച്ചാരണങ്ങളോടു കൂടിയോ, സ്തോത്രപാഠങ്ങാം സംഘഗാനമായി ഉച്ചരിച്ചുകൊങ്ങോ ആയിരിക്കണം ഈ പ്രദക്ഷിണം. അതിനുശേഷം വലി യബലിക്കല്ലിനെ പ്രദക്ഷിണക്രമത്തിൽ അതിക്രമിച്ച് നാല മ്പലത്തിൻെ ഉള്ളിൽ കടക്കുന്നു. അവിടെയും അകത്തെ ബലി ക്കല്ലുകാക്ക് ചുറും പ്രദക്ഷിണം വെയ്ക്കുന്നു. കൂട്ടത്തിൽ ഉപദേ വന്മാരെയും വന്ദിക്കുന്നു. ഓരോ പ്രദക്ഷിണം വയ്ക്കുമ്പോഴും തി രുന്നടയുടെ മുമ്പിലെത്തിയാൽ കൈക്കുപ്പി തൊഴുന്നും

പ്രദക്ഷിണമെന്ന ദേവാഭിമുഖമായ പ്രയാണം നിവ്വഹി ച്ചശേഷം ദേവൻെറ തിരുനടയിൽ ഭക്തജനസമൂഹം എത്തിച്ചേ അവർ അവിടെ സ്ത്രീപ്യ അവാർ തൊടാതെ രണ്ടു വരി കളായി തിരിഞ്ഞു' അച്ചടക്കത്തിൽ നിൽക്കേണ്ടതുണ്ടു'. ദീപാ രാധനക്ക് നടയടസ്താറായി. മുമ്പിൽ അച്ചടക്കത്തോടെ വന്നുനി ല്ലുന്ന ഭക്തജനങ്ങളടെ നാമോച്ചാരണമോ അഥവാ പഴയ ചിട്ട യനുസരിച്ചുള്ള വാദ്യഘോഷമോ മുഴങ്ങുകയായി. നട തുറക്ക ന്നതുവരെ ഇതായിരിക്കും പരിപാടി. അതു കഴിഞ്ഞു' നട തുറന്നാൽ ചെയ്യുന്നതും മേല്പറഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ വിവരിച്ചി ട്ടണ്ട്. കൃത്യമായ ഭാവനയോടെ ആ കാര്യങ്ങരം ഈ ഭക്തജന സമൂഹം നിവ്വഹിക്കേണ്ടതാണ°. പ്രദക്ഷിണ നമസ്സാരങ്ങരം ദേവൻെറ ഷോഡശോപചാര പൂജയുടെ ഭാഗങ്ങ**ം തന്നെയാ** ഇങ്ങനെ ചെയ്യുന്ന ആരാധനാ പ്രക്രിയ ക്ഷേത്രാന്തര**ീ**ക്ഷ ത്തെ വൈദ്യതീകരിക്കുകയും നമ്മെയെല്ലാം സാധനയുടെ ഉന്ന തമണ്ഡലങ്ളിലേക്ക് നയിക്കകയും ചെയ്യും. ഇങ്ങനെ ഒരു മിച്ച് ചെയ്യമ്പോ⊙ ഉളവാകുന്ന ചലനങ്ങ⊙ സാമൂഹ്യബോധം, അച്ചടക്കബോധം എന്നീ ഗുണഗണങ്ങളെ വളത്തിയെടുത്തു<sup>0</sup> ഒര സുശക്തമായ സമൂഹത്തിന്റെ അടിത്തറയായി പരിണമിക്കക യെന്ന ദൂരവ്യാപകമായ ഫലംകൂടി ചെയ്യന്നുണ്ട്. കൂടാതെ നാമജപങ്ങളിലൂടെ ക്ഷേത്രചൈതന്യവും വദ്ധിക്കുന്നു. ശാസനാബദ്ധമായ ദൈനംദിന ക്ഷേത്രദർശന പരിപാടികളി ലൂടെ ഉരുത്തിരിയുന്ന സംസ്കാരം ഓരോ ഗ്രാമ ക്ഷേത്രത്തിലും വളന്നവരുകയും അതു ദേശവ്യാപകമായിട്ടുള്ള ജനതയുടെ സ്വ ഭാവമായി പരിണമിക്കകയം ചെയ്യം. അപ്പോരം ശബരിമല പോലെയുള്ള മഹാക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഉണ്ടാകാറുള്ള തിക്കും തിര ക്കും അപ്പുടക്കത്തിന്ന<sup>്</sup> സ്വമേധയാ വഴിമാറിക്കൊടുക്കും. പൊതു

വിൽ സമൂഹം അനശാസനാനിബദ്ധമാകകയും സംഘടനാ ബോധത്തിൽ ഉറയ്ക്കുകയും ചെയ്യും. അതു കഴിഞ്ഞു സമൂഹ ത്തിൻേറ ഐകമത്യത്തിന്ത്രകുന്നതായ ഐകമത്യസൂക്തം എ ല്ലാവരുംകൂടി ഒരുമിച്ച് ജപിക്കണം. ആയതു് താഴെ കൊടുക്കുന്നു.

### ഐകമത്യസൂക്ത

ഓം സംസമിദ്യവസേ വൃഷന്നഗേ വിശ്വാന്യര്യ ആ ഇളസ്പദേ സമിദ്ധ്യസേ സ നോ വസൂന്യാഭര. സംഗച്ഛദ്ധാം സംവദദ്ധാം സംവോ മനാംസി ജാനതാം

ഭേവാ ഭാഗം യഥാ പൂപ്പേ് സംജാനാനാ ഉപാസതേ

സമാനോ മന്ത്രസ്സമിതിസ്സമാനീ സമാനം മനസ്സഹ ചിത്തമേഷാം സമാനം മന്ത്രമഭിമന്ത്രയേവ— സ്രമാനേന വോ ഹവിഷാ ജുഹോമി 3 സമാനീവ ആക്രതിസ്സമാനാ ഹൃദയാനിവഃ സമാനമസ്തവോ മനോ യഥാവഃ സ്സഹാസതി 4

#### അർത്ഥം:

എല്ലാ ഐശ്വര്യങ്ങളെയും വർഷിക്കുന്ന പ്രകാശത്രപി യായ ഈശ്വരാ, അങ്ങയുടെ പ്രകാശം നാഠക്കുനാഠം വർദ്ധിച്ചു കൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു. ആ അങ്ങു് ഞങ്ങഠക്ക് എല്ലാ സമ്പൽ സമ്മധിയേയും ഐശ്വര്യങ്ങളേയും തന്നു് അനുഗ്രഹിച്ചാലും.

നിങ്ങളെല്ലാവരും ഒന്നിച്ചചേരുവിൻ. പരസ്പരം സം സാരിക്കുവിൻ. (ആശയവിനിമയം ചെയ്യുവിൻ) മനസ്സകളെ നല്ലവണ്ണം അറിയവിൻ, ദേവന്മാർ പണ്ടുകാലത്ത് അവരുടെ പങ്കുകളെ ശരിക്കം മനസ്സിലാക്കി എങ്ങിനെയാണോ പരസ്പരം സഹകരിച്ച് പ്രവത്തിച്ചത്, അതുപോലെ പ്രവത്തിക്കവിൻ.

നിങ്ങളുടെ മന്ത്രം നന്നായിരിക്കട്ടെ (പൊതുവെയുള്ളതായിരിക്കട്ടെ) നിങ്ങയക്ക് ഒരേ സഭ (സംഘടനു ഉണ്ടാകട്ടെ, നിങ്ങളുടെ വികാരവിചാരങ്ങയ ഒന്നായിത്തീരട്ടെ. നിങ്ങയക്ക് ഒരേ മന്ത്രത്തെ ഉപദേശിച്ചുതരുന്നു. അതേപോലെതന്നെ ഒരേ ഹവിസ്സിനേയം ഹോമിക്കുന്നു.

നിങ്ങളുടെ അഭിപ്രായങ്ങളും എദയങ്ങളും മനസ്സുകളും ഒന്നായിത്തീരട്ടെ. അതുപോലെ നിങ്ങളുടെ സമ്മേളനങ്ങളും ശോഭനങ്ങളായിത്തീരട്ടെ.

#### 246

വേദോക്തമായ ഈ സൂക്തം അതിപ്രസിദ്ധമാണ്. കല ഹങ്ങരം അവസാനിക്കാനും ഏകതാബോധം ഉളവാക്കുവാനും ഈ സൂക്തത്തിനുള്ള ശക്തി അനുഭവവേദ്യമാണ്. വൈദിക സൂക്തമായതുകൊണ്ട് സ്വരത്തിൽ വേണമോ എന്ന ചിലർ സംശയം ചോദിക്കാറുണ്ട്. സ്വരമില്ലെങ്കിലും സൂക്തങ്ങരം ജപിച്ചുകൊണ്ടു തന്നെയാണ് ഇന്ന മിക്ക ബ്രാഹ്മണപുരോഹിത നമാരും അർച്ചനയും അഭിഷേകവും നടത്താറുള്ളത്. അതിനുള്ള ഫലം കിട്ടുകയും ചെയ്യും. പലപ്പോഴും ഈ സൂക്തങ്ങരംകൊ ണ്ട് ദേവബിംബത്തിൽ അഭിഷേകാദികരം നടത്താറുണ്ട്. അ ങ്ങനെ ദേവസന്നിധാനത്തിൽനിന്നു ചൊല്ലുന്ന ഈ സൂക്തം നാ ടിൻേറയും സമൂഹത്തിൻേറയും ഐക്യത്തിന് കൃത്യമായി വഴി തെളിയിക്കമെന്നതിന് സംശയമില്ല.

ഇങ്ങനെ എല്ലാം ചെയ്തകഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ പ്രസാദ സ്വീകരണവും കഴിഞ്ഞു് അവരവക്ക് വീട്ടിലേക്ക് മടങ്ങാവുന്ന താണ്. ഇതാണ് സാമൂഹ്യാരാധനയടെ ക്രമപ്പെടുത്തിയ ചിട്ടക്ക. വാസ്തവത്തിൽ സാധാരണ ക്ഷേത്രാചാരങ്ങഠക്ക് സാമൂഹ്യമായ ഒരു രൂപം കൊടുക്കുകയാണ് ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. ഈ സാമൂഹ്യാരാധനയിൽ നിത്യേന പങ്കെടുക്കുന്നവരുടെ സംഖ്യ എഴതി സൂക്ഷിച്ചാൽ ക്രമേണയുണ്ടാകുന്ന പുരോഗതി ക്ക് മാർഗ്ഗദർശകങ്ങളായിത്തീരും. അതു് ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട കാര്യമാണ്.

ഈ സാമൂഹ്യാരാധനയ്ക്ക് വരുന്ന ഭക്തജന സമൂഹ മാണ് ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണ സമിതിയുടെ പ്രാദേശിക ഘടകം. വരിസംഖ്യയം തിരഞ്ഞെടുപ്പം മററും ഇതിനുള്ളിൽ നടത്തേണ്ട താണ്. എന്നാൽ ആദർശനിഷ്യരായ പ്രവർത്തകരിൽ നിക്ഷി പൂമായ സുദ്വശമായ സംഘടനാശില്ലം വാർത്തെടുക്കാം.

### ദചിതിയതലം (മാതൃസമിതി)

സമിതിയുടെ സമ്യാമായ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണ പ്രക്രിയയിൽ അമ്മമാരുടേയും സഹോദരിമാരുടേയും പ്രസ്ഥാനമായ മാത്രസമിതിയ്ക്ക് ക്രിയാത്മകമായ അനേകം കാര്യങ്ങര ഏറെറുത്തു നടത്തുവാൻ കഴിയും. മിക്ക ക്ഷേത്രങ്ങളിലും നിത്യ ദർശനം നടത്തുന്നതിൽ പുരുഷന്മാരേക്കാര സ്ത്രീകളാണ് മൻ പന്തിയിൽ വരാറുള്ളത് എന്നു കാണാൻ കഴിയും. മിക്ക ക്ഷേത്രങ്ങളിലും മാത്രസമിതി പ്രവർത്തകർ സംഘടിപ്പിക്കുന്ന പി

ടിയരി പ്രസ്ഥാനം ക്ഷേത്രോദ്ധാരണ പ്രവർത്തനങ്ങളിലും, നി തൃനിദാനങ്ങളിലും വഹിക്കുന്ന പങ്ക് അതുല്യമാണ്. ഓരോ ഗൃഹത്തിലും അന്നം പാകം ചെയ്യുന്നതിന മുമ്പ് ഗ്രാമദേവത ക്ക് വേണ്ടി സമിതി പ്രവർത്തകർ വിതരണം ചെയ്യുന്ന കലശങ്ങളിൽ വലതുകെകൊണ്ട് ഒരു പിടി അരി സമർപ്പി ച്ചകൊണ്ടാണ് അമ്മമാർ ഭക്ഷണം പാകം ചെയ്യുന്നത്. കയ്യി ലെ അഞ്ചുവിരലുകയം പഞ്ചഭ്രത്ങളെ പ്രതിനിധാനം ചെ യ്യുന്നം സന്തം ബോധതലത്തെ ഭൗതികാവസ്ഥയിൽ നിന്നും ഈശ്വരത്വത്തിലേക്ക് ഉയർത്തുന്ന അനുഷ്ഠാനപരമായ സ മർപ്പണം തന്നെയാണ് ഈ പ്രക്രിയ. അങ്ങാടിപ്പുറം തളി ക്ഷേത്ര പുനർനിമ്മാണത്തിൽ ഈ പിടിയരിപ്രസ്ഥാനം വഹി ച്ച പങ്ക് സൂരണീയമാണ്. ഇങ്ങനെ ശേഖരിക്കുന്ന അമ്പതോ ആറോ വീടുകളിൽനിന്നുള്ള അരി മാസത്തിൽ ഒന്നോ രണ്ടോ തവണ ശേഖരിച്ചു് ക്ഷേത്രത്തിൽവെച്ചു നടത്തുന്ന അന്നദാന

> ''ആചാര്യ തപ സാമ്ലായ ജപ്പേന നിയമേന ച ഉത്സവം ∕്ന്ന ദാനേന കേഷത്രവ്വദ'ധിസ്ത പഞ്ചധാ''

ക്ഷേത്രചെതന്യവൃദ്ധിക്കാവശ്യമായ അഞ്ച ഘടക **ങ്ങളിൽ** പ്രമുഖമായതു<sup>ം</sup> അന്നദാനമാണ<sup>ം</sup>. നാട്ടിലെ ദരിദ്രനാ രായണന്മാരെ വിളിച്ചുകൂട്ടി ക്ഷേത്രാരാധന ചെയ്യിച്ച് അവക് മ്<mark>പഷ്ടാന്ന ഭോജനം നൽക</mark>ുന്നതിലുപരി പുണ്യമായ മറെറന്തു കമ്മ മാണുള്ളതു<sup>ം</sup>? താല്ലാലികമായ വിശപ്പം ദാഹവം ശമിപ്പിക്ക മാത്രമല്ല, യജ്ഞശിഷ്ടമായ നിവേദ്യാന്നം ഭുജിക്കുന്നതുകൊണ്ടു<sup>o</sup> ഈ പാവങ്ങളുടെ കഷ്ടപ്പാടുക∞ക്ക° കാരണമായ കമ്മഫലദോ ഷം നീഞ്ങിക്കിട്ടുവാനുള്ള ഭഗവദനഗ്രഹം കൂടി ലഭ്യമാകുന്നുണ്ട്യ. ദരിദ്രനാരായണസേവ എന്ന ഈ മഹൽ ദൗതൃത്തിന∘് സമിതി യുടെ കമ്മപരിപാടികളിൽ പ്രമുഖ സ്ഥാനം നൽകപ്പെടേണ്ടതു **ശ്രീ**മദ് ഭഗവത്ഗീത കാലാതിവത്തിയായ അ്മൃത നി ഷൃന്ദിയായി ഇന്നും ജനഹൃദയങ്ങളിലേക്ക° പ്രവഹിക്കുന്നുണ്ടെ ങ്കിൽ അതിന<sup>െ</sup> മുഖ്യ കാരണം ഗീത ഉപദേശിച്ച ശ്രീക്കഷ്ണ ഭഗവാൻ സാജീവിതത്തിൽ ഏതൽ തതാങ്ങളെ ആചരിച്ചിത ''സഹജം കർമ്മ കൗന്തേയ…'' എന്ന° ന്നു എന്നുള്ളതാണ°. ഭഗവാൻ പാടിയിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ കചേലനായ സുദാമാവിനോട് അദ്ദേഹം ഈ തത്വം ആചരിച്ചിരുന്നു എന്നുള്ളതാണ<sup>ം</sup>. പോലെ എല്ലാററിനും ഈശ്ചരനെ ദർശിയ്ക്കുന്ന ആദ്ധാത്മിക

തതാം പ്രബോധനത്തിനവേണ്ടി മാത്രമുള്ളതല്ല, ആചരണത്തി നുള്ളതാണ്.

മാതൃസമിതിയ്ക്ക് ഫലപ്രദമായി ചെയ്യാൻ കഴിയുന്ന മറെറാരു വശം ക്ഷേത്ര പൂജയ്ക്കാവശ്യമായ ദ്രവ്യങ്ങരം ഒരുക്ക ലാണ്. പൂജയിലെ പ്രധാനദ്രവ്യം പുഷ്പമാണല്ലോ. ഗ്രാമ ങ്ങളിൽ പോലും നാഗരികതയുടെ കടന്നാക്രമണം കൊണ്ട<sup>്</sup> പൂജയ്ക്കാവശ്യമായ പുഷ്പങ്ങരം പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന സസ്യങ്ങരം വെച്ച പിടിപ്പിക്കുന്നത് ഗണ്യമായി കറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ''പ്രപഞ്ച സാരസാരസംഗ്രഹ'ത്തിൽ ദേവപൂയ്ലപയോഗിക്കുന്ന നൂറുക ണക്കിൽ പുഷ്പങ്ങളെക്കുറിച്ച പരാമർ്ശിക്കുന്നണ്ട്°. ഈ പുഷ്പങ്ങ ളടെയം പത്രങ്ങളുടെയും പ്രാദേശികനാമങ്ങ⊙ അറിയുന്നവർ വല്ലവരും ഉണ്ടോ എന്നു തന്നെ തെരഞ്ഞ് കണ്ടുപിടിക്കേണ്ടി യിരിക്കുന്നു. ചില പ്രത്യേക പുഷ<sup>ം</sup>പങ്ങളെക്കൊണ്ടു പൂജി ച്ചാൽ പ്രത്യേക അഭീഷ്ട കാര്യങ്ങാം എളപ്പത്തിൽ സിദ്ധിക്കു ന്നതിനെകുറിച്ച്യ് ശാസ്ത്രങ്ങളിൽ പരാമർശിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്യ. അ ത്തരം പുഷ്പങ്ങരം സൂലഭമായി കിട്ടുന്നപക്ഷം പല ക്ഷേത്ര ങ്ങളെയും ഫലപ്രദമായി അഭിഷ്ടകാര്യസിദ്ധിക്ക് പ്രയോജ നപ്പെടുത്താൻ കഴിയും. വിലാപത്രം, തെച്ചി, തുളസീ, ചെങ്ക ഴിന്ീർ, നീലോല്പലം, മന്ദാരം, ചമ്പകം, കരവീരകം, കങ്കുമം മതലായ നിരവധി പൃഷ്പങ്ങ⊙ ഇന്നം വംശവിഛേദം വരാ തെ ലഭ്യമാണ°. [ഗാമക്ഷേത്രത്തോടനബന്ധിച്ച പറമ്പുകളി ലും സമിതി പ്രവർത്തകരുടെ വീടുകളിലും ഇത്തരം പൂച്ചെടി ക്ര നട്ടവളർത്തുന്നൊരു പരിപാടി മാതൃസമിതി പ്രവർത്ത കർ ആവിഷ്കരിച്ച നടപ്പിൽ വരത്തേണ്ടതുണ്ട്<sup>ം</sup>. ലക്ഷാർച്ചന യ്ക്കം, കോടി അർച്ചനയ്കം വേണ്ട പുഷ്പങ്ങ≎ അതത് [ഗാമങ്ങളിൽ നിന്നു തന്നെ സംഭരിക്കാൻ സാധിക്കുന്ന തര ത്തിൽ ധാരാളം പൂന്തോട്ടങ്ങരം(Religious Botanical gardens) സുലഭമായി നട്ടവളർത്തേണ്ടതാണ്.

ക്ഷേത്രകാര്യങ്ങളിൽ സജീവമായ പങ്ക് വഹിക്കുന്നുള്ള മാതുസമിതിപ്രവർത്തകർ നമ്മുടെ സംസ്കാരത്തിൽ സ്ത്രീത്വത്തിന്ന് നൽകിയിരിക്കുന്ന മഹത്വത്തിന്ന് അത്യുത്തമ നിദർശനമായിരിക്കണം. നമ്മുടെ സംസ്കാരത്തിൻെറ അമൃത പ്രവാഹം മററു സഹോദരിമാരിലേക്കും പ്രസരിപ്പിക്കുവാനം തദ്വാരാ അവരുടെ സന്തതി പരമ്പരകാക്കും അതിൽനിന്നും അറിവും ഉത്തേജനവും നൽകാൻ പര്യാപ്തമാകം വിധം കാര്യക്ഷമ മായ പ്രവർത്തനം നടത്തുവാൻ കഴിയേണ്ടതാണ്.

### തൃതിയതലമായ മതപഭാശാല

വളന്നുവരുന്ന കൊച്ച തലമുറയ്ക്ക് അനുഷ്യാനപരമായ ഒരു വിദ്യാഭ്യാസം നൽകാൻ വേണ്ടി ഓരോ ശാഖാസമിതിയി ലും മതപാ**ഠ**ശാലക⊙ നാം ആരംഭിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നണ്ട്°. സമിതി നടത്തുന്ന മതപാാശാലക⊙ സവിശേഷതക⊙ നിറ ഞ്ഞതാണ°. പാഠൃപധതിയടെ രൂപരേഖ സമിതി തയ്യാറാ ക്കിയിട്ടണ്ട്. അതിനെ അവലംബിച്ചകൊണ്ട് ആചാര അന ഷാനങ്ങളുടെ സമഗ്രമായ പ**ാ**നം, ബാലമനസ്സിൽ അകളങ്ക മായ ഈശ്വരഭക്തി, അതിതീവ്രമായ മതബോധം, മഹത്വപൂണ്ണ മായ സംസ്ഥാരം, ദേശീയബോധം, സാംസ്കാരിക പാരമ്പര്യ ത്തിൽ അഭിമാനം, അച്ചടക്കം, സവ്വോപരി ഹിന്ദതചാഭിമാനം എന്നിവ വളർത്തുവാനതകന്ന പാഠ്യപദ്ധതിയാണ് രൂപപ്പെ ടത്തിയത°. ശാസ്ത്രീയമായ ക്ഷേത്രാരാധന്, ചടങ്ങുക⇔ പഠി പ്പിക്കുന്ന പ്രായോഗിക ക്ളാസ്സുകരം, ഭസ്മധാരണം, പ്രസാദ മായി കിട്ടുന്ന ചന്ദനം കുങ്കുമം എന്നിവകൊണ്ടുള്ള തിലകധാര ണം, ഇവ എങ്ങനെ നിർവ്വഹിക്കണം, അതിൻെറ അർത്ഥവും ഉദ്ദേശവം എന്ത്', എന്നീ കാര്യങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച്' സാമാന്യ ജ്ഞാനം ഉണ്ടാക്കക എന്നിവ മതപാഠശാലയുടെ പ്രമുഖഘടക ങ്ങളാണ°.

ആഴ<sup>്</sup>ചതോറും മുടങ്ങാതെ നടക്കുന്ന ഈ മത പാഠശാല കഠം പ്രാക്തന ഗുരുകലത്തിന്റെ സജീവമാതൃകകഠം ആയിത്തീ രാനുള്ള ബോധപൂവ്വ്മായ പരിശ്രമവും ഉണ്ടാകേണ്ടതുണ്ട്<sup>്</sup>. ഓ രോ കൊല്ലവും മത്സരപരീക്ഷകയ നടത്തുക, പ്രശസ്തവിജയം വരിക്കുന്ന കുട്ടിക∞ക്ക° സമ്മാനദാനം നൽകക എന്നീ പരി പാടികളം ഇതിലു∞പ്പെടുന്നു. മതപാoശാലകളുടെ സുഗമമായ പ്രവർത്തനത്തിന് വഴിയൊരുക്കേണ്ട ചുമതല ശാഖാ സമിതി കരംക്കാണ്. മതപാഠശാലകളിൽ അദ്ധ്യാപനം നിർവ്വഹിക്ക ന്നവർക്ക<sup>്</sup> പരിശീലനം അനിവാര്യമായം നൽകേണ്ടതുണ്ട്. എല്ലാ വർഷങ്ങളിലും നടക്കുന്ന പരിശീലന ക്ലാസ്റ്റുകളിൽ മത പാഠശാലാ അദ്ധ്യാപകന്മാരും സംബന്ധിക്കേണ്ടത്ലണ്ട്<sup>ം</sup>. ഇതു കൂടാതെ ഓരോ ജില്ലയിലേയും മത പാഠശാലാ അദ്ധ്യാപകർ മാസത്തിലൊരു തവണ ഒന്നിച്ചു കൂടി മതപാഠശാലകളടെ പ്ര വത്തനം അവലോകനം ചെയ്യുകയും ജില്ലയുടെ ചുമതലയുള്ള പ്രവർത്തകൻെറ മാർഗ്ഗനിർദ്ദേശമനുസരിച്ച് തയ്യാറാക്കിയ നോട്ടകരം എഴുതിയെട്ടക്കേണ്ടതുമാണ്. ബാലികാബാലന്മാരെ മതപാാശാലയിലേക്ക് സംഘടിപ്പിക്കാന വേണ്ടി സമിതി പ്രവർത്തനത്തിൻെ അടിസ്ഥാന പശ്ചാത്തലമായ ഗണപ ദ്ധതി മതപാഠശാലകളിലും നടപ്പിലാക്കണം. ഗണപദ്ധതിയി ലൂടെ പകർന്ന കിടുന്ന നേതൃത്വപരിശീലനം തുടങ്ങിയ സദ് ഗുണങ്ങരം കുട്ടികളിലും വളന്ന വരുന്നതാണ്.

#### വിവിധ സേവാ പ്രവർത്തനങ്ങൾ

മതപ്രബോധനങ്ങരം, വിശിഷ്യ ക്ഷേത്ര സങ്കല്പാചാര ങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള പഠനങ്ങരം, പുരാണാകഥാ പ്രവചനങ്ങരം തുട ങ്ങിയവ ഉത്സവാവസരത്തിൽ മാത്രം ചെയ്യേണ്ടവയല്ല. സാധാ രണ അവസരങ്ങളിൽ പോലും ഇടക്കിടെ നടത്താവുന്നതാണ്. ആ ദിവസങ്ങളിൽ പതിവിൽ കൂടുതൽ ജനങ്ങളെ സംഘടിപ്പി ക്കാൻ സമിതി ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാണ്. ചില ദിവസങ്ങളിൽ ജ ന(നാമസങ്കീർത്തനം) സംഘട<sup>ന്</sup>പ്പിച്ചാൽ ആകർഷണീയമായി മതിർന്നവർക്ക് മതവിട്ടുാഭ്യാസം നൽകന്നതിന്ന**്** ആവശ്യമാൗ ആദ്ധ്യാത്മിക സത്സംഗങ്ങഠം നമ്മുടെ പ്രധ**ാ** നമായ ഒരു പരിപാടിയാണ്. സാമാന്യമായ വയോജന വി ദ്യാഭ്യാസവം വിശിഷ്യ സംസ്കൃത മതവിദ്യാഭ്യാസവം സമി തിക്ക് ചെയ്യാൻ കഴിയുന്ന സേവനങ്ങളാണ്. പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കുന്നതിനും, ആധുനിക കലാപ്രകട ങ്ങളെ ക്ഷേത്രാരാധനയടെ സ്പിരിട്ട് ഉയക്കൊള്ളിച്ച് മാററിയെ ടുക്കുന്നതിനും സമിതിക്ക<sup>ം</sup> മാതൃകാപരമായ നേതൃത്വം നൽക ന്നതിനു കഴിയണം. ഇതൊന്നം കൂടാതെ വിദ്യാഭ്യാസപരമാ യം വൈദ്യശുഷാപരമായം ഉള്ള സാധുജനസേവനങ്ങരം നടപ്പിലാക്കാനുള്ള ഉത്തമരംഗങ്ങരം ക്ഷേത്രങ്ങരം തന്നെയാണ്. കിൻടർ ഗാർട്ടൻ തുടങ്ങി വലിയ കലാശാലകയ വരെയുള്ള വിദ്യാലയങ്ങ⊙ അവിടെ നടത്താം. മതപരമായ പ്രസീദ്ധീ കരണങ്ങയക്ക° മുഖ്യസ്ഥാനം നൽകികൊണ്ടുള്ള നല്ലരീതിയി ലുള്ള വായനശാലകളം (ഗന്ഥാലയങ്ങളം സംഘടിപ്പിക്കാൻ നമുക്ക<sup>്</sup> കഴിയണം. ഇതേ പോലെ തന്നെ സാമ്പത്തികമായി ജനങ്ങ⊙കം° ഉപകാരപ്രദമായി ബാങ്കുകളം, കറികളം ക്ഷേത്ര ത്തോടനബന്ധിച്ച° നടത്താവുന്നവയാണ°. പഴയ കാലങ്ങളിൽ [ഗാമപഞ്ചായ<u>ത്ത</u>ം, സത്യം തെളിയിക്കലും മററും നാടി**ൻ**റ ഭരണപരവും നീതിന്യായപരവുമായ കേന്ദ്രങ്ങളായിത്തീരാന ള്ള ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ കഴിവിനെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്യ്.

## അത്യാചാരങ്ങൾക്കെതിരെ ധർമ്മദണ ഡമുയരട്ടെ

**ക്ഷേ**ത്രങ്ങ∞ക്ക<sup>ം</sup> നേരെ ബാഹ്യവും ആഭ്യന്തരവുമായ കടന്നാക്രമണങ്ങരം സംഘടിതമായി നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒരു കാലഘട്ടമാണിതു° എന്നം° അറിയാമല്ലോ. 85 ശതമാനം വരുന്ന ഹിന്ദുലിൻെറ് നാട്ടിൽ ഹിന്ദുവിൻെറ ക്ഷേത്രങ്ങരംക്ക് നേരെയുള്ള അത്യാചാരങ്ങളെ ശക്തിയുക്തം നേരിടുവാനും അ ത്തരം ക്ഷ്ദ്രശക്തികളെ തകത്തു തരിപ്പണമാക്കുവാനം ആവശ്യ മായ സാമൂഹൃശക'തി സൃഷ്ടിക്കുകയാണ' നമുക്ക' കരണീയമാ യിട്ടുള്ള ഏക പരിഹാരമാർഗ്ഗം. മാതൃമല ക്ഷേത്രത്തിലും ഇച്ച നൂർ ക്ഷേത്രത്തിലും നാം സ്വീകരിച്ച പൗരുഷപൂണ്ണവും ധീരവു മായ നിലപാട്യ് ഇവിടെ സൂരണീയമാണ്യ. നാം വളത്തിയെ ടുക്കുന്ന സാമൂഹൃശക്തിയടെ പിൻബലത്തോടെ നാം ഉപാ സിക്കുന്ന ഗ്രാമദേവതയുടെ അനഗ്രഹത്തോടെ അത്യാചാരിക≎ ക്കും ക്ഷേത്രവിരുദ്ധ ശക<sup>്</sup>തികഠം ക്കും എതിരെ നാം ഓങ്ങുന്ന ഉജ്ജാലമായ പടവാഠം എന്നുമെന്നും പ്രശോഭിക്കും. വിമതരും നിമ്മതരുമായ ആളുകരം ക്ഷേത്രങ്ങളെ ഭരിച്ച വിലസുന്ന അവ സ്ഥക്ക് മാററം വന്നേ തീത്ര. ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പ്രവത്തിക്കുന്ന ശാന്തിക്കാരും, കഴകക്കാരും, വാദ്യക്കാരും എല്ലാമെല്ലാം സമ പ്പ്ണ ഭാവനയോടെ ഉപാസനാംഗമായി അവരുടെ ദൗത്യം നിവ്വഹിക്കേണ്ട ഒരവസ്ഥ സംജ**ാ**തമാക്കേണ്ടതുണ്ട്. നേരെമ റിച്ച<sup>ം</sup> ഒരു തൊഴ**ീ**ൽ എന്ന നിലക്ക<sup>ം</sup> ഫാക്ടറികളെപ്പോലെ തെ&ഴിൽസമരങ്ങളുടെ വേദിയാക്കി ക്ഷേത്രങ്ങളെ അധഃപതി പ്പിക്കുന്നതും ഒട്ടം അനുവദനീയമല്ല. അതേ അവസരത്തിൽ കാലാനസൃതമായി ഇവക്കെല്ലാം മാനമായി ജീവിക്കാൻ ആവ ശ്യമായ വേതനം നൽകവാനുള്ള സാഹചര്യവും സൃഷ്ടിക്കപ്പെ ടേണ്ടതുണ്ടും. ഇതിനെല്ലാം പരിഹാരമായി ഒരേയൊരു മുതസ ഞ്ജീവനി ക്ഷേത്രത്തെ കേന്ദ്രമാക്കിയുള്ള ഭക്തജനങ്ങളുടെ സജീ വവം സുശക്തവുമായ ഒരാദ്ധ്യാത്മിക സംഘടന മാത്രമാണ്.

ചരിത്രപരമായ കാരണങ്ങളാൽ ഐവദേശിക വിമതശ ക്തികളുടെ ആക്രമണംകൊണ്ടും, ആഭ്യന്തര സ്പല്കൊണ്ടും തക ന്തകിടക്കുന്ന ആയിരമായിരം ക്ഷേത്രങ്ങളെ സമുദ്ധരിക്കുന്ന അ ഭിനവ ഭഗീരഥന്മാർ ആയിത്തീരേണ്ടവരാണ് നാം. നമ്മുടെ ആദർശമായ ക്ഷേത്രസങ്കല്പത്തെ ആധാരമാക്കിക്കൊണ്ട് അതി നെ വ്യക്തമായ ഒരു സൈദ്ധാന്തിക പശ്ചാത്തലത്തിൽ സമൂ ഹജീവിതത്തെ ആകമാനം ഗ്രസിക്കുന്ന തരത്തിലുള്ള പ്രാദേശി കപരിപാടികളാണ് നാം ആവിഷ്പരിച്ചിട്ടുള്ളത്ര്. ഇത്തരം കാര്യക്രമങ്ങളിലൂടെ സമിതിയുടെ പ്രവത്തനം സംസ്ഥാനവ്യാ പിയായോ, രാഷ്ടവ്യാപിയായോ പടന്ന പന്തലിക്കുകതന്നെ ചെയ്യും. നൂററാണ്ടുകളായി അപഥസഞ്ചാരം ചെയ്തവന്നിരുന്ന സമാജത്തിൻെറ ദ്രഷ്പ്രവണതകളേയും, വൈദേശിക സംസ്ഥാരീകാക്രമണങ്ങളേയും നിലക്കുനിത്തി തനി ഭാരതീയമായ ആദ്ധ്യാത്മിക സംസ്ഥാരത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽ സമൂഹത്തെ വാത്തെടുക്കുക എന്ന രാഷ്ടനിർമ്മാണപ്രക്രിയയിൽ ക്ഷേത്രസംരക്ഷണസമിതിക്ക് ഒരു വലിയ പങ്ക് നിർവ്വഹിക്കാൻ കഴിയും. അങ്ങനെ ആദ്ധ്യാത്മിക നഭോമണ്ഡലത്തിലെ ധ്രുവനക്ഷത്രമായി സമിതിയെ നമുക്കയത്താം.



## ക്ഷേത്രപുനതദ്ധാരണത്തിന്റെ രൂപരേഖ.

## ദേവപ്രശ്നം

**േ**ഷിത്ര നിർമ്മാണത്തിന്റെയും പുനരുദ്ധാരണത്തിന്റെയും മററും കാതലായ ഭാഗം പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ ദൃശ്യവും അദ്ദശ്യവു മായ മേഖലകളിലെ ശക്തിചല**ന**ങ്ങ⊙ക്കനാസരിച്ച് വിധി പ്രകാരം സാധന ചെയ്ത മന്ത്രസിദ്ധനായി ഭവിച്ച ഒരു സാധ കദേഹനിർമ്മാണമാണല്ലോ. ഈ സാധകദേഹം നിർമ്മിക്ക ന്നതു° തത്തൽജനപദത്തിൽ നിവസിക്കുന്ന ജനങ്ങളുടെ ആദ്ധ്യാ ത്മികവും ഭൗതികവുമായ ശ്രേയസ്സിനെ കണക്കാക്കിയിട്ടമാണ് അത്തരത്തിലുള്ള ക്ഷേത്രം ഗ്രാമത്തിന്റെ ഏതു ഭാഗത്ത്ര് ഏതു ഭൂമിയിൽ പണിയണമെന്നും എങ്ങിനെ പണിയണമെന്നും ഉള്ള ശാസ്ത്രവിചാരം ശില്പശാസ്ത്രത്തിന്റെ ഭാഗമാക്രന്തു. ആ ശാസ്ത്ര ദൃശ്യപ്രപഞ്ചത്തിന്റെറയും ദൃശ്യമായ ഭൂവിഭാഗത്തേയും കണക്കാക്കിയാണല്ലോ തീരുമാനിക്കുന്നത്ര<sup>ം</sup>. പക്ഷെ പ്രപഞ്ച ത്തിൻെറ സ്ഥിതി ഈ കാണുന്ന ഭ്രവിഭാഗത്തിൽ മാത്രം അധി ആ ഭ്രവിഭാഗത്തിലും നിർമ്മിതമായ ക്ഷേത്രത്തി ലം സൂക്ഷ്യവും സൂക്ഷൂതരവുമായ തലങ്ങരം ഉണ്ട് എന്നാണല്ലോ ഭാരതീയ പ്രചഞ്ചവിജ്ഞാനം പറയുന്നത്യ്. സന് ഗക്തുഅ ദ്വഷ്ടിക്ക് ഗോചരങ്ങളല്ല. അവയെ അനമാനിച്ച് കണ്ടുപിടി ക്കുവാനം ഭ്രത വത്തമാന ഭാവി കാലങ്ങളിൽ അവ എങ്ങിനെ യിരിക്കുമന്നും ആ കാര്യങ്ങളെക്കൊണ്ട് അനുഭവയോഗ്യങ്ങളാ യ സൽഫലങ്ങളം ദുഷ്ഫലങ്ങളമേതേതെല്ലാമാണെന്നും ദുഷ് ഫലങ്ങളെ നിർമ്മാജ്ജനം ചെയ്യാനുള്ള ഉപായങ്ങഠം എന്തെന്നും ഉള്ള സൂക്ഷ്യചിന്തനം ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രംകൊണ്ടാണ് പ്രായേണ സാധിക്കുന്നതു്. സാധാരണ മനമ്പ്യരിലും അദ്രഷ്ടങ്ങളായ ഇത്തരം ശക്തിചലനങ്ങളം തൽഫലങ്ങളം ചിന്തിക്കേണ്ടതാ അവയെ ചിന്തിച്ച് സാധാര്ണന്മാക്ഃ് ജീവിത മാർഗ്ഗനീർദ്ദേശം ചെയ്തകൊടുക്കുവാൻ വേണ്ടിയുള്ള ഏകശാസ്ത്രം

ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രമാണന്ന് സുവിദിതമാണ്. പ്രപഞ്ചവിജ്ഞാ നത്തിൻെ പരമരഹസ്യങ്ങരം അനുഭവിച്ചറിഞ്ഞ ഋഷീശ്വര ന്മാരുടെ അസാമാന്യപ്രതിഭയിലൂടെ രൂപംകൊള്ളുകയും വികാ സം പ്രാപിക്കുകയും ചെയ്ത ഈ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ്റ് യുക്തിവിചാ രം ആധുനിക പാശ്ചാത്യ ഭൗതികശാസ്ത്രങ്ങരംക്ക് അപ്പറമാണ്.

## ജ്യോതിഷത്തിൻൊ യുക്തിപരമായ പ്രസക്തി

ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രം മുഖ്യമായം - ഒരു വാന നിരീക്ഷകന് (പ്രപഞ്ചത്തെ നോക്കിക്കാണുന്നവന്ന<sup>ം</sup>) അനുഭവമായ ഖഗോള ത്തിൽ ഉള്ള അതിവിദുരസ്ഥമായ സ്ഥിരമായ നക്ഷത്രമണ്ഡല ങ്ങളെയും അവയിലൂടെ സഞ്ചരിക്കുന്ന താരതമേന്യ സമീപ സ്ഥമായ നവ[ഗഹങ്ങളെയും ആധാരപ്പെടുത്തിയാണ് ഫല പ്രവചനം ചെയ്യുന്നതും. ഈ ചലനങ്ങളെയെല്ലാം ഗണിത ശാസ്ത്രമനസരിച്ച കൃത്യമായി ഗണിച്ചെടുക്കുന്നതിന്ന° പാശ്ചാ തൃലോകത്തിന് പോലം അത്ഭുതാവഹമായ വിധത്തിൽ ന മൂടെ പൌരാണികാചാര്യന്മാർ തികച്ചം വിജയിച്ചിരുന്നവെ ന്നം' പറഞ്ഞാൽ അവരുടെ പ്രപഞ്ചശാസ്ത്ര വിജ്ഞാനം നമുക്കു അനുമാനിക്കുവാൻ കഴിയും. ഈ ഗണിതഭാഗം ഇന്നത്തെ ശാസ്ത്ര വിജ്ഞാനത്തിനം മനസ്സിലാക്കുവാൻ കഴിയന്നതുകൊണ്ടം തിനെ ഇന്നത്തെ ജ്യോതിർഗ്ഗണിത ((Astronomy)ത്തിൻെറ പൌരാണിക രൂപമായി അവ്ർ അംഗീകരിക്കകയും ജ്യോതിശാസ്ത്രത്തിൻെറ ഫലഭാഗത്തിൻെറ യുക്തി അവരുടെ ഇന്നത്തെ ശാസ്ത്രയുക്തിയ്ക്കു് അതീതവും തദ്വാരാ ദുർ[ഗവുമായതി നാൽ ജ്യോതിഷത്തിൻെറ ഫലഭാഗത്തെ തികഞ്ഞ അന്ധവി ശ്ചാസമായി അവർ പരിഗണിക്കുകയും **ചെ**യ്യുന്നു. അവരുടെ ചുവട്ട് പിടിച്ഛ് ഇന്ന് ആർഷ സന്താനങ്ങളായ ഭാരതീയരിൽ ത്തന്നെ പാശ്ചാതൃ വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിച്ചവരിൽ ചിലർ ജ്യോ തിഷത്തെ പുഛിച്ചതള്ളന്നു. അത്തരക്കാരെ ഒട്ടൊക്കെ സമാ ധാനിപ്പികംവാൻ ഇന്ന്ത്തെ ജ്യോതിഷിക∿ ഉന്നയിക്കുന്ന സി ദ**്ധാ**ന്തമാണ് രശ്മികളുടെ സിദ്ധാന്തം. സൂര്യാദി ഗോള ങ്ങളിൽ നിന്നം' പ്രവഹിക്കുന്ന രശ്മി സമൂഹങ്ങ⊙ ഭൂമിയേയം അതിലെ ജീവജാലങ്ങളെയും ബാധിക്കന്നുവെന്നാണ് ആ സി ദ<sup>ം</sup>ധാന്തത്തിന്റെ മമ്മഭാഗം. പക്ഷെ ഈ സിദ<sup>്</sup>ധാന്തം **പൂ**ർ ണ്ണമായം യുക്തിക്കും നിരക്കുന്നതല്ല. ഈ [ഗഹങ്ങളിൽ നിന്നു പ്രവഹിക്കുന്ന രശ്മിക⇔ അങ്ങേഅററം മനുഷ്യരുടെ ശാരീരി കാവസ<sup>്</sup>ഥകളെ ബാധിച്ചേക്കമെന്ന<sup>്</sup> വേണമെങ്കിൽ പറയാം,

പക്ഷെ അവരുടെ ഭാഗ്യത്തിനം നിർഭാഗ്യത്തിനം ആ രശ്മി കരം എത്ങിനെ കാരണക്കാരാകുമെന്ന<sup>ം</sup> ഈ സിദ്ധാന്തം കൊ ണ്ട് വിശദീകരിക്കാൻ ആവുകയില്ല. മാത്രമല്ല നവ്യഗഹ ങ്ങളിൽപെട്ട രാഹുകേതുക്കരം, സൂര്യന്റെറയും ചന്ദ്രൻറയും [ഭമ സം പാത (കൂട്ടിമുട്ടന്ന) സ°ഥാന്ങ്ങ⊙ മാത്ര ണപഥങ്ങള**െ**ട **മാത്രമാണ**്. ഗണിതശാസ്ത്രം ഇതിനെ ഇതേ രീതിയിൽ കണ്ട കൊണ്ടാണ് അവയെ ഗണിച്ചെടുക്കുന്നതു്. അത്തരം ഒരു ഭ്രമ ണപഥരേഖയോ അവയുടെ സംപാതസ്ഥാനമോ ത്തിൽ ഖഗോളത്തിൽ ഭൗതിക വസ്തവായി രേഖപ്പെടുത്താത്ത സംഗതിക⊙ ആണ്. അത്തരം ഭാവനാപരം മാത്രമായ ബി ന്ദുക്കളിൽനിന്നും എങ്ങിനെയാണം രശ്മിപ്രവാഹം ഉണ്ടാവുക എന്ന ചോദ്യത്തിനു് ശരിയായ ഉത്തരം പറയുവാൻ വിഷമമാ അഞ്ജിനെ ജ്യോതിശ്ശാസ്രത്തിൻെറ ഫലഭാഗം ഇന്ത<sup>്</sup> യുക്ത്യനസ്യതമായ ഒരു വ്വ്ശദീകരണം കിട്ടാതെ കിടക്കുക യാണ് .

### ഖഗോളസ°ഥിതിയും മനുഷ്യദേഹവും

ഈ കാര്യത്തിൻെറ യാഥാത്ഥ്യത്തിലേക്ക് ഇന്ന് കടക്ക ണമെങ്കിൽ ആപേക്ഷികതാസിദ്ധാന്തം തുടങ്ങിയ ആധുനികശാ സ്ത്രത്തിൻെറ അത്യാധനികമേഖലകളിലേക്ക് കടന്നുവരേണ്ടി വരും. പ്രപഞ്ചവും മനുഷ്യരും ബ്രഹ്മാണ്ഡ-പിണ്ഡാണ്ഡ രീതി യിൽ പ്രതീകാത്മകമായി ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്ന സിദ്ധാ ന്തം നാം അംഗീകരിച്ചാൽ ജ്യേമതിശാസ്ത്രത്തിൻെറ ഫലഭാഗ ത്തെപ്പററിയുള്ള ശാസ്ത്രീയമായ വിശദീകരണം മെടഞ്ഞെടുക്കു വാൻ പ്രയാസമില്ല. ഏതാണ്ട് അനന്തതയോളം വരുന്ന അക ലത്ത്യ° നാം കാണുന്ന നക്ഷത്രസമൂഹങ്ങ⊙ സൂര്യചന്ദ്രാദിസൗരയ്യ ഥസ'്ഥങ്ങളായ ഗ്രഹങ്ങളെസംബന്ധിച്ച' താരതമ്യേന സ്ഥി അവയുടെയിടയിലൂടെ ഭൂമിയുടെ രങ്ങളാണെന്ന° പറയാം. വാർഷിക ചലനങ്ങഠംകൊണ്ടം [ഗഹങ്ങളുടെ സ്വതവേയുള്ള ചലനങ്ങ≎കൊണ്ടും ഭൂമിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന നമുക്ക് ആ [ഗഹങ്ങ⊙ നക്ഷത്രസമൂഹങ്ങളുടെ ഇടയിലൂടെ സഞ്ചരിക്കുന്നതാ യി തോന്നുന്നു. ഒരു പ്രത്യേക സമയത്ത്യ് ഭ്രമിയിലുള്ള ഒരു പ്രത്യേക സ°ഥലത്ത നിൽക്കുന്ന നിരീക്ഷകനെ സംബന്ധിച്ചി ടത്തോളം ആ സമയത്തെ [ഗഹങ്ങളുടെ സ്ഥിതികരം ഖഗോള ത്തിലെ 360 ഡി[ഗികളെ 12 ഭാഗങ്ങളായി (രാശി) ഭാഗിച്ചവ യിൽ അടയാളപ്പെടത്തിയാൽ അതു തൽസമയത്തെ [ഗഹസ്ഥി തിയായി. ഈ [ഗഹസ്ഥിതി അതായത്ര് ഖഗോളചക്രത്തി

ൻെറ വൃത്താകൃതിയിൽ ഉള്ള പ്രഥമബിനു മേഷാദി—അഥവാ അശാതി നക്ഷത്രത്തിൻെറ പ്രഥമ ബിന്ദവായി കണക്കാക്കുന്നും അപ്പോയ മേഷാദി പന്ത്രണ്ട° രാശികളിൽ നാം അടയാളപ്പെട ത്തുന്ന ഗ്രഹസ്ഥിതി തൽസമയത്ത് ഭ്രമിയിൽ ആസ്ഥലത്തു <u>നി</u>ന്നു് നോക്കുന്ന രീതിയിലുള്ള ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിന്റെ ചിത്രമോ പടമോ ആണ് എന്ന് പറയാം. ഇതിന്ന് സമാന്തരമായ ഒരു സാധനമാണ് ആ സമയത്തു് ഉദയംകൊള്ളന്ന അഥവാ ജനി ക്കുന്ന പിണ്ഡാണ്ഡം അഥവാ മനഷ്യശരീരം. ആമനഷ്യശരീര ത്തിൻെറ സ്ഥൂലാംശം മാത്രമെ നമ്മുടെ ദൃഷ്ടിക്കും **സ**്മൂലപ രിശോധനയ്ക്കും (ആന്തരികാവയവങ്ങാം) വിഷയീഭവിക്കുന്നുള്ള. മനഷ്യദേഹത്തിൻെറ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മതലത്തിലുള്ള ശക്തികളുടെ വി ന്യാസം നമുക്ക് കണ്ടുപിടിക്കവാൻ സാധ്യമല്ല. ഈ സൂക്ഷ്മ ശക്തിവിന്യാസം നമുക്കു കണ്ടുപിടിക്കവാൻ സഹായകമാണ് ഗ്രഹസ്ഥിതി. അതിനാൽ മനുഷ്യനാകുന്ന പിണ്ഡാണ്ഡ ചിത്രത്തേയാണ്, അവൻറെ [ഗഹസ്ഥിതി അ നാവരണം ചെയ്യന്നത്. തൽക്കാല [ഗഹസ്ഥിതി വൃത്യാസ ങ്ങളെ കണക്കാക്കി അവരുടെ ഭൂതഭാവി ചിത്രങ്ങളെ കണക്കാ ക്കാവുന്നതു<sup>ര</sup>പോലെ മനുഷ്യപിണ്ഡാണ്ഡത്തിന്റെയും ഭൃത**ഭാ**വി വത്തമാനങ്ങാ [ഗഹസ്ഥ`തിയിൽ നിന്ന് മെടഞ്ഞെടുക്കു വാൻകഴിയും. മനുഷ്യശരീരം നീളം വീതികനം എന്നീ ത്രിമാന ങ്ങളോടു കൂടിയതല്ല. കാലം എന്ന ചതുത്ഥമാനവും കൂടിച്ചേർന്ന താണെന്ന് ആപേക്ഷിക സിദ്ധാന്തം പറയന്നു. ബ്രാഹമാണ്ഡ വം അഞ്ജിനെതന്നെയാണ°. അപ്പോരം ത്രിമാനമായ മനുഷ്യ ദേഹം ∔കാലം എന്ന മാനം = മനഷ്യജീവിതം എന്ന സമവാ ക്യത്തിലെത്തിച്ചേരാൻ സാമാന്യബൂദ്ധി മാത്രം മതി. യത് [ഗഹസ്ഥിതി അനാവരണം ചെയ്യന്നത് ആ സമയത്ത ജാതനായ മനുഷ്യന്റെ ജീവിതം മുഴവനുമാണ്. രശ്മി സി ദ്ധാന്തത്തിന്റെ ലേശാംശംപോലും കൂടാതെ ഇത്തരത്തിലൊരു വിചിന്തനം ജ്യോതിഷത്തിൻെറ ഫലഭാഗത്തെപ്പററിയുള്ള നോഷണത്തിന്ന് ഒരു മുഖവുര മാത്രമാണ്. അതിൻെറ സങ്കീർ ണ്ണമായ സമ്പ്രദായവും നിയമങ്ങളം വിശദീകരണങ്ളം ച**ി** ന്ത്യമാണ് ഇന്നത്തെ മനുഷ്യന<sup>്</sup> പിടികിട്ടാത്ത ജ്യോതിശാസ്ത്ര തത്വങ്ങ⊙ എന്ന പറഞ്ഞാൽ ഏതാണ്ട° മനസ്സിലാക്കാമല്ലോ.

## മ്യോതിശാസ്ത്രത്തിൻെ അടിസ്ഥാനതത്വം

പ്രപഞ്ച രഹസ്യത്തിൽ ഇന്നത്തെ ശാസ്ത്രം അനാവര ണം ചെയ്യുന്ന തത്വം Hologram model ആണ്. ഒരു

ഭാഗം മുഴവൻ സാധനത്തിൻെറയും പ്രതീകത്വം വഹിക്കുന്ന ത്രിമാനത്തിലുള്ള ഭാഗമല്ല, ചതുർമ്മാനപ്രപഞ്ചത്തിൻെറ ഒരു ബിനുപ്രപഞ്ചത്തിൻെറ പൂണ്ണപ്രതീകത്വം വഹിക്കകയാണ്; ഈ ബിന്ദ (point) എന്നല് വിവക്ഷിക്കപ്പെടുന്നത്ര്; point event (സംഭവബിനു) എന്നാണ് ആപേക്ഷിക സിദ്ധാന്തം പറയുന്ന്ത്ര°. അപ്പോ്ഠം നമ്മെസംബന്ധിച്ച° നമകംനഭവപ്പെ ടുന്ന ഓരോ സംഭവ്വം പ്രപഞ്ചത്തിലും സംഭവിച്ചകൊണ്ടേയ<u>്</u> രിക്കുന്നു. അതുപോലെ നമുക്ക് ചുററുപാടും കാണുന്ന നിരീക്ഷ കനായ കത്താവിന്ന<sup>ം</sup> അനഭവപ്പെടുന്ന ഓരോ സംഭവവം നമു ക്ക് ഉള്ളതോ കഴിഞ്ഞതോ വരാൻ പോകുന്നതോ ആയ ഓരോ കാര്യങ്ങളെയും സുചിപ്പിക്കുന്നതു് യുക്തിയുക്തവും ശാസ്ത്രീയ വുമാണ്. നിമിത്തങ്ങരം ഇങ്ങിനെയാണ് സാധൂകരിക്ക്പ്പെടു ന്നത്ര". ' വാസ്തവത്തിൽ ജനിക്കുന്ന ഒരു കുട്ടിയെ സംബന്ധിച്ചി ടത്തോളം ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിലെ ഗ്രഹങ്ങളുടെ ആകപ്പാടെയുള്ള സ്ഥിതിവിശേഷം നിമിത്തങ്ങളടെ ഒരു ആകത്തുക, ഒരു മഹാ നിമിത്തം മാത്രമാണ<sup>ം</sup>. ഒരു ബ്രാഹ്മണനെ ശകനം കണ്ടാൽ കാര്യങ്ങാ അപകടത്തിലാകുന്നുവെന്നതിന്ന° ആ സാധു ബ്രാ ഹ്മണൻ ഉത്തരവാദിയല്ലല്ലോ. അവൻ ആ അനഭവത്തിൻെറ സൂചകൻ മാത്രമാണ്. അങ്ങിനെയൊരു സൂചകൻ മാത്രമാണം ഇഷ്ടസ്ഥനോ അനിഷ്ടസ്ഥനോ ആയി നിൽക്കുന്ന ഒരു ആകാശത്ത് എത്രയോ അകലെ നിൽക്കുന്ന വ്യാഴമോ ശനിയോ അല്ല നമ്മുടെ അനുഭവങ്ങളുടെ കാരണം. അവ നമ്മു ടെ സ<sup>്</sup>ഥൂല സൂക്ഷ്യ ശരീരങ്ങഠംക്കക്<mark>ത്ത</mark>് നീൽക്കുന്ന കൊച്ചു വ്യാഴത്തെയും കൊച്ച ശനിയെയും സൂചിപ്പിക്കുക മാത്രമാണ് ചെയ്യുന്നതു°. ആ കൊച്ചുവ്യാഴവും ശനിയിമാണ° നമ്മുടെ അന ഭവങ്ങ≎ക്ക° കാരണം. പക്ഷെ അവയുടെ വിന്യാസം ദേഹ ത്തെ നോക്കിയാൽ മനസ്സിലാവുകയില്ലല്ലോ. പക്ഷെ ഗ്രഹ സ്ഥതി ഗണിതനിരീക്ഷണങ്ങളാൽ പിടിച്ചെടുക്കാം. ആയതു് ശരീരത്തിൻെറ ശരിപ്പകർപ്പായതുകൊണ്ട<sup>ം</sup> അതിൻെറ വിന്യാ സഭേദങ്ങ⊙ ശാസ്ത്രീയമായി വിശകലനം ചെയ്യാൽ **ഞ്ങ**≎ കൃത്യമായി പ്രവചിക്കകേയം ചെയ്യാം എന്നതാണ<sup>ം</sup> ജ്യോ തിശാസ്ത്രത്തിൻെ അടിസ്ഥാനതത്വം.

#### ഗ്രഹസ°ഥിതിയിലെ ലഗ°നം

ഈ [ഗഹസ്ഥിതിയിൽ ഭൂമിയെ അതായത് നിരീക്ഷ കനെ അടയാളപ്പെടുത്തിയിട്ടില്ലല്ലോ. ആ നിരീക്ഷകൻ അഥവാ ജാതനാകുന്ന ശിശു തൽസമയത്ത് ഉദയം ചെയ്യുന്നു. അതിനാൽ

തൽസമയത്തു ഉദയം കൊള്ളന്ന പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദ ഉദയബിനു 'തന്നെയാണ°. ് ആ ഉദയ ബിന്ദുവിന്നഭിമഖമായി ട്ടാണല്ലോ നിരീക്ഷകൻെറ അഥവാ ഭൂമിയുടെ സ്ഥാനം. വാ സ്തവത്തിൽ 24 മണിക്കൂറിനുള്ളിൽ ഭൂസ്ഥനായ നിരീക്ഷക ന്നും ചുററും കറങ്ങുന്നുവെന്നും തോന്നുന്ന് പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ താൽ ക്കാലിക സ്ഥിതിയാണ് [ഗഹസ്ഥിതി. പക്ഷെ അതിൽ നിരീക്ഷകൻെറ സ്ഥാനം വഹിക്കന്ന ഭൂമിയടെ ആഭിമഖ്യം പ്രതിഫലിക്കുന്നത° ഉദയബിന്ദു അഥവാ മൊത്തത്തിൽ ഉഭയ രാശിയാണ°. ആ ബിന്ദുവാണ<sup>്</sup> വാസ്തവത്തിൽ ലഗ്നം. ഈ ജ്യോതിശ്ചക്രത്തെ നിരീക്ഷകനം ജാതകനമായി ബന്ധിപ്പി ക്കുന്ന ബിന്ദു; ലഗ്നപദത്തിനു് കൂട്ടിച്ചേർക്കുന്നത് എന്നത്ഥ മാണല്ലോ. അപ്പോരം ലഗ്നം അടയാളപ്പെടുത്തിയ [ഗഹ ഭൂമിയം അടയാളപ്പെട്ടിരിക്കുകയാണ്. അ സ°ഥിതിയിൽ` തിനാൽ ഉദയലഗ്നം കറിച്ച [ഗഹസ്ഥിതി ജാതകൻെറ സ മ്പൂർണ്ണ ഭേഹത്തിൻെറ അഥവാ കാലമാനം ചേർന്ന ദേഹ ത്തിൻെറ്റ് അഥവാ, സമ്പൂർണ്ണജീവിതത്തിൻെറ പ്രതിഫലനമാ അതിൻെ ലഗ്നഭാവം തന്നിമിത്തം ദേഹത്തിൻെറയും മററു പതിനൊന്ന് ഭാവങ്ങ⊙ ജീവിതത്തിൻെറ വിവിധ വശ ങ്ങളെയും സമ്പൂണ്ണമായി പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുകയാണ്. ധനം, സഹോദരന്മാർ, കുടുംബം, ബുദ്ധി, പൂവ്വ്പണ്യം, ശത്രു, മദനകാര്യങ്ങരം, ആയുസ്സ്', ഗുരുഭൂതന്മാർ, കർമ്മം, ലാഭം, പത നം തുടങ്ങിയ ജീവിതത്തിന്റെ വിവിധ വശങ്ങളെ അവ സൂ ചിപ്പിക്കുന്നതായി നമ്മുടെ ഋഷീശ്വരന്മാർ കണ്ടുപിടിച്ചു. വി ഇവിടെ കൊടുക്കുന്നില്ല. ചുരുക്കത്തിൽ ഗദാം**ശ**ങ്ങാം സൂചിപ്പിക്കുകയേ ചെയ്യുന്നുള്ളു. ചുരുക്കത്തിൽ ഒരു വ്യ ക്തിയുടെ സ്മ്പൂണ്ണ ജീവിതത്തിൻെറ എല്ലാ വശങ്ങളെയും പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന ഈ ചക്രത്തിലെ ഗ്രഹങ്ങളുടെ തൽസ മയത്തെ വിന്യാസം സൃക്ഷുമായി ചിന്തിച്ചാൽ ആ മനഷ്യന്റെറ ജീവിതാനഭവങ്ങയക്ക<sup>്</sup> കാരണമായ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മശക്തികളടെ വി ന്യാസ ക്രമമാണ°. അത° ആമനഷ്യൻ ജനിക്കുമ്പോ⊙ അനഭ വിക്കേണ്ടതായ പൂർവ്വാർജ്ജിത കർമ്മബന്ധങ്ങളെ ആശ്രയി ച്ചിരിക്കുകയും ചെയ്യും. ആ ഗ്രഹവിന്യാസത്തെ ആകാശത്തിൽ ദൃശ്യമായ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ മേപ്പ് (പടം) എന്ന് പറയാവുന്ന ഗ്രഹസ്ഥിതി ദ്യോതിപ്പിക്കകയ്ം ചെയ്യന്മവന്നതാണ° ജ്യോ തിശാസ്ത്രതതചം.

## പൃഛ അഥവാ പ്രശംനത്തിന്റെ സചരൂപം

ഇതേ സംഗതിയെ ഒന്നുകടി വലിച്ചുനീട്ടാം. മനുഷ്യ ജീവിതങ്ങരം മാത്രമല്ലല്ലോ പ്രപഞ്ചത്തിലെ സംഭവങ്ങരം. ഈ

സംഗതി ഏതു വിഷയത്തെ സംബന്ധിച്ചം ശരിയായിരിക്ക ണമെന്നും മേൽകാണിച്ച പ്രപഞ്ചത്തിന്റെറ് ഏതൊരു ഭാഗവും മറേറതൊരു ഭാഗത്തോടും പ്രപഞ്ചത്തോടും പ്രതീകാത്തകമായി ബന്ധപ്പെട്ടുകിടക്കുന്നു എന്നതിൽനിന്നു് ഉതത്തിരിയുന്നുണ്ടല്ലോ. അപ്പോട് ഏതൊരു സംഭവവും ആ സംഭവത്തെക്കുറിക്കുന്ന ഗ്രഹ്സ്ഥിതിയിൽനിന്നും നമുക്കു കണക്കാക്കിയെടുക്കുവാൻ ഒരു സംഭവത്തിൻെറ സമൂല സൂകഷ്യാംശങ്ങാം വ്യ ക്തമായം മനസ്സിലാക്കിയാൽ പിന്നെ അനേച്ഷണാർഹമായി കണ്ടപി**ടി**ക്കേണ്ടതായി ഒന്നമില്ലോം അഞ്ങിനെ സ്ഥൂലസൂ ക്ഷുങ്ങളായ വിശദാംശ്ങ്ങളെ അറിയാത്തതായ ഒരു സംഭവമ ണ്ടെന്ന് വിചാരിക്കേം. അതു മനഷ്യജീവിതമാകാം അഥവാ മററു വല്ല സംഭവമോ ആകാം. ആ സംഭവത്തിന്റെ ഉദയത്തെ കറിക്കുന്നതായി ഇവിടെ കണക്കാക്കപ്പെടുന്നതു് ദൈവജ്ഞനെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ''ഇതെന്ത്ര''' എന്ന ചോദ്യമാണ്. ടൈവജ്ഞൻ ആ സമയത്തു് ആ സംഭവത്തെപ്പററി ബോധവാ നാകുന്നു. അതിന്നുള്ള പ്രധാന കാരണം ചോദ്യകത്താവിൻെറ ചോദ്യമാണ് . അതായതു് പ്പഛകന്റെ പ്പഛ തന്നെ. അ ജ്ഞാതമായ ഏതൊരു സംഗതിയെപ്പററിയം ചോദ്യമുൽഭവി ച്ചാൽ ഉടൻതന്നെ ആ സംഗതിയുടെ ഉൽഭവത്തെ ലഗ്നമാക്കി എന്നിട്ട് തൽസമയത്തെ ഗ്രഹസ്ഥിതി കണ ക്കുറിക്കണം. ക്കാക്കിയാൽ ആ സംഭവത്തിൻെറ സ്ഥൂല സൂക്ഷ്മങ്ങളായ ശ**ക്തിവിന്യാസങ്ങളെ കണ്ടപിടിക്കാവുന്നതും** പ്രവചനം നട ത്താവുന്നതുമാണ<sup>ം</sup>. അതിനാൽ ഏതു പ്പഛയേയും അഥവാ ചോഭ്യത്തേയം അഥവാ പ്രശ്നതേയം വിശദീകരിക്കവാൻ ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രത്തിനും കഴിയും. ഈ മാർഗ്ഗത്തെ ജ്യോതിശ്ശാ സ്ത്രൂത്തിൽ പ്രശ്നം എന്നു് പറയുന്നു. ഹോര തുടങ്ങിയ ഗ്രന്ഥ ങ്ങായ മനംഷ്യജീവിതത്തിന്റെ അതായതു° ജാതകനെ∂റ ചിന്ത യാണെങ്കിൽ പ്രശ്നമാർഗ്ഗം തുടങ്ങിയ ഗ്രന്ഥങ്ങരം രണ്ടാമതു പറ ഞ്ഞതിൻെറ ചിന്തയാണ്°.

## ജ്യോതിശാസ°(ത തതചത്തിൻെറ രഹസ്യം അഥവാ പ്രശ°നചിന്തയുടെ മൗലിക തതചം

ഈ പ്രശ്നചിന്തയിൽ പ്രശ്നം ഉത്ഭവിക്കുന്നതായ സമയ ത്തെ ഉദയലഗ്നം ഒരു മുഖ്യ ഘടകമാണ്. ഖഗോളത്തിലുള്ള രാശിചക്രത്തെ പന്രണ്ടു രാശികഠം (360 ഡിഗ്രികഠം) അടങ്ങി യ ജ്യോതിശ്ചക്രമായി കരുതാമെങ്കിൽ ഉദയലഗ്നം അതിൽ

കണ്ടുപിടിക്കാവുന്നതേയുള്ള. അതേപോലെ ദൈവജ്ഞൻത നെ ഒരു മിനി പ്രവഞ്ചമാണല്ലോ. ആ ദൈവജ്ഞൻ ഭൂമി യിൽ സ്ഥിതിപെയ്യുന്നു. ആ ദൈവജ്ഞനൊ ദേഹം പ്രപഞ്ച ത്തിൻെ കേന്ദ്രബിന്ദുവായി ഒരു മിനി പ്രപഞ്ചമായി കൽപി ക്ഷകയാണെങ്കിൽ ആ ദേഹത്തിന്റെ താല്ലാലിക സംഗിതിയി ലെ ദിശക⊙ അവനെ പ്രപഞ്ചവുമായി ബന്ധിക്കുന്നു. ക്കും തുടങ്ങിയ അഷ്ടദിക്കുകയം ദൈവജ്ഞ ദേഹത്തിന്റെറ സമീപപരിസരങ്ങളിൽ മാത്രമല്ല പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ അവസാ നഅതിത്തിയോളം ചോകുന്ന ദിശകഠംതന്നെയാണല്ലോ. നന്തമായികറങ്ങുന്ന പ്രപഞ്ചത്തിൻെറകേന്ദ്രം താൻതന്നെയാ ണ° എന്ന തത്വത്തിലാണ° (The observe in the centre of the Universe) വാസുവത്തിൽ പ്രപഞ്ചത്തിൻെ കേന്ദ്ര ബിന്ദു കണ്ടുപിടിക്കവാൻ ഉഴറുമ്പോരം അവസമനമായി നാം എത്തിച്ചേരുക എന്നു ആധുനികശാസ്ത്രവും പറയുന്നുണ്ടലോം അപ്പോഗം ആകാശത്തിലുള്ള യഥാത്ഥ് ജ്യോതിശ്ചക്രത്തിൻെറ പ്രതീകമായി തചസ്സ്കൊണ്ടും ഈശ്വരസാക്ഷാൽക്കാരംകൊ ണ്ടും സമാഹിതചിത്തനായിരിക്കുന്ന ജ്യോത് ശ്ശാസ്ത്രജ്ഞനായ ടൈവജ്ഞൻെ ദേഹവം അതീൻെ അഷ്ട്ടിക്കുകളം പത്ര ണ്ട്രാശികളായി വിഭജിക്കപ്പെടാവുന്നതാണ്. ് ദിക്കുകളെ പ ത്രണ്ടായി വിഭജിച്ചാൽ ഏതാണ്ട് ഈ ചക്രത്തിൻെറ പൂണ്ണ്യ ടൈവജ്ഞൻ കിഴക്കോട്ടഭിമുഖമായിരിക്കുകയാ ണെങ്കിൽ കിഴക്കു് മേടവും ഇടവവും അഗ്നികോണിൽ മിഥുന വും, തെക്ക് കർക്കിടകം ചിങ്ങങ്ങളും, നിതൃതികോണിൽ ക ന്നിയും പടിഞ്ഞാറ്റ് തുലാ വൃശ്ചികങ്ങളും വായുകോണിൽ ധന വും, വടക്ക് മകരകംഭങ്ങളം ഈശാനകോണിൽ മീനവും വരു ന്നതാണ്. ഇതു് ഭൂമിയിൽ ദൈവജ്ഞന്റെ ചുററുമായി ഉള്ള മിനി പ്രചഞ്ചമാണ്. ഇതിനെ സ്ഥിരമായ രാശിചക്രംഎന്നം ആകാശത്തിൽ ചരിക്കുന്നതിനെ ചരമായ ജ്യോതിശ്ചക്രമന്നം ഷൈയുട്ങ്ങൻെറ സമീപത്തു<sup>ം</sup> യാദ്ദച്ചികമായി ഒരു പൃഛകൻവന്ത് തൊടുത്തുവിടുന്നതായ പ്രശ്നത്തെ ഇവിടെ പൃഛഎന്ന് പറയുന്നു. ആ പൃഛ ഉണ്ടായതു് അതു സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതും അതായതും പൃഛകൻ ആ സമയത്തും ജ്യോതി ഷിയുടെ ഏതുരാശിയിൽ നില്ലൂന്നുവോ ആ രാശിയെ പ്രശ്ന ത്തിന്റെ ആശ്രഡമെന്ന്പറയാം. ആ ആര്രഢവം ദൈവജ്ഞ ൻെറ ചുററുമായി ഉള്ള സ്ഥിരചക്രത്തിലെ ലഗ്നമായി വിചാ രിക്കണം. ഈ ആരൂഢലഗ്നം കൃത്യമായി അറിഞ്ഞു തൽക്കാ ലഗ്രസ്ഥിതി മനസ്സിലാക്കിയാൽ പ്രശ്നചീന്തപൂർണ്ണമാ

യം വിജയിക്കേതന്നെ ചെയ്യമെന്ന ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രതവത്തി ൻെറ രഹസ്യമിവിടെ അനാവരണം ചെയ്യപ്പെടുന്ന

> സം പ്രേര്യമാണസ്താവമീശഃശ്ശരീരിം പ്രഹസ്യ ദൈവേന ശുഭാശുഭേന ജ്യോതിർവിദ സന്നിധിമേതിയസ്മാൽ പ്രശ<sup>ം</sup>നോച്യതോ ജന്മസമുഫലേഷു.

> > (പ്രശ്നമാഗ്ഗ് അധ്യായം 1 ശ്ലോകം 46)

[ഉപരത്നശിഖാ വ്യാഖ്യാനം:—ശുഭമോ അശുഭമോ വ രാൻപോകുന്നതു നിമിത്തം ഈശചരൻറ പ്രേരണയാൽ പ്പഛ കൻ ജ്യോതിഷക്കാരൻെ സമീപത്തിൽ വരുന്നു എന്നതു ഹേത്ര വായിട്ട് പ്രശ്നവും ഫലങ്ങളിൽ ജാതകംപോലെയാകുന്നു. ശ്വരപ്രേരണയാൽ കർമ്മചാലാനുസാരേണ മൻഷ്യൻ. ജനിക്കു ന്നതു°പോലെ ഈശാരപ്രേരണയാൽ പ്പചരകൻ ജ്യോതിഷക്കാ രൻെറ സമീപത്തിൽ വരുന്നതുകൊണ്ട് പ്രശ്നത്തിന് ജാതക ത്തോട്ട് സാമ്യമുണ്ടെന്ന് സാധിക്കുന്നു]

എന്നും പ്രസിദ്ധമായ ശ്ലോകം ഈ തത്വത്തെയാണം പറയുന്നതും. പ്രശ്നചിന്തയുടെ മൂലം ഇതാണം. അഞ്ജിനെ പ റയുമ്പോ⊙ ആ പൃഛകൻ നിൽക്കുന്ന രാശി പ്രശ്നാത്രഢരാശി യാണ്.

> ഐന്ദ്യാം മേഷവ്വഷാവഗ്നി കോണേ മിഥുന ഭാസ്ഥിത.

> യാമ്യാം കക്കിടസിംഹൌസ്തോ നൈരൃത്യാം ദിശികന്യകാ

വാരുണ്യാം സതരലാകിടൌ വായകോണേ ധനസ്ഥിതി സൗമ്യാ•മൃഗഘടൌ സ്യാതാമൈശാന്യം ദിശി മീനഭാ ഭൂമിചക്രമിതി പ്രോക<sup>ഴ</sup>തം വിഷാഗ്ദൈ**വവി**ദഃ സ്ഥിതം

തത്രയത്ര സ്ഥിതാപ്രഷ്ടാ പൃഛത്യാരൂഢഭാനിതൽ ആര്രസ്സത്വാൽവൃഛകേത രാശി രാര്രഢതുച്യതേ അസൂിൻസമ്യക° പരിജ്ഞാതേ സർവ്വംതേനെവ ചിന്തിതാ

(പ്രശ്നമംർഗ്ഗം അദ്ധ്യായം 2 ശ്ലോകം 7, 8, 9)

[വ്യാഖ്യാനം: മേടം ഇടവം എന്നീ രാശികരം കിഴക്ക് ദിക്കി മിഥുനം രാശി അഗ്നികോണിലും കക്കിടകവും ചിങ്ങവും തെക്കെ ദിക്കിലും കന്നി രാശി നിരൃതി കോണിലും തുലാവൃ ശ്ചിക രാശികാം പടിഞ്ഞാറെ ദിക്കിലും ധനരാശി വായുകോണിലും മകരം കംഭ രാശികാം വടക്കെ ദിക്കിലും മീനം രാശി ഈശാനകോണിലും ഇത്ങിനെ ജ്യോതിഷക്കാരൻറെ നാലുപറ ത്തമായി രാശിചക്രം നില്ലുന്നുവെന്ന് കല്പിക്കണം. ജ്യോതിഷ ക്കാരൻറെ ചുഴലവും ഇത്ങിനെ രാശിചക്രമെന്ന് കല്പിച്ചാൽ അതുകളിൽ ഏത്ര രാശിയിൽ നിന്നിട്ട് പുചകൻ ചോദിക്കു ന്നുവോ ആ രാശിയെ ആര്രഢമെന്ന് പുവകൻ ചോദിക്കു അരോഹിക്കപ്പെട്ടതുകൊണ്ടു് ആര്രഡം എന്ന് പേരാകന്നു. ജ്യാതിഷക്കാരൻറെ നേരെ നിന്ന് പുചകൻ ചോദിച്ചാൽ മേടനാ ഇടവമോ ആര്രഢമാകം. അതു അല്പം വടക്കു നീങ്ങിയാണെങ്കിൽ ഇടവവും ആര്രഢമായിരിക്കും. ഈ ആര്രഢരാശി നല്ലവണ്ണം അറിഞ്ഞാൽ എല്ലാ ഫലങ്ങളും ഈ ആര്രഢംകൊണ്ടു് തന്നെ വിചാരിക്കണം. ഇതിനെത്തന്നെ ലഗ്നമെന്നം പറയുന്നു]

എന്ന ശ്ലോകത്രയങ്ങരം മേല്പറഞ്ഞ തത്വത്തെത്തന്നെയാ ണ° കാണിക്കുന്നതു°.

## പ്രശ്നാരുഢ രാശിയും സചർണ്ണ പ്രശ്നവും

മേൽപറഞ്ഞ രീതിയിൽ ആരൂഢലഗ്നം ഉറപ്പിക്കുന്ന തിന് പ്രയാസമുണ്ടെങ്കിൽ ചെയ്യേണ്ട രീതിയും പ്രശ്നമാർ ഗ്ഗത്തിൽ കൊടുത്തിട്ടുണ്ടും.

> തസ്തിന്നനിശ്ചിതേ ചക്രം വിധിവ്യാസ്മിൻ സുപൂജ്യതേ പൃഷ്യാസ്വർണ്ണേനയം രാശിം സ്പൃശേദാത്രഢ ഏവസ: [പ്രശ്നമാഗ്ഗം അദ്ധ്യായം 2 ശ്ലോകം 11]

[വ്യാഖ്യാനം: പ്പച്ചകൻ വന്നുനിന്നത് രാശി സന്ധിദിക്കി ലാകകൊണ്ടോ നടന്നുകൊണ്ട് ചോദിക്കുകയാലോ മറേറാ ആ ത്രശരാശി ഇന്നതെന്ന് നിശ്ചയിപ്പാൻ കഴിയാതെ വന്നാൽ പ റയാൻ പോകുന്ന വിധിപ്രകാരം ചക്രലേഖനം ചെയ്തു രാശി പൂജയും കഴിച്ചു ആ രാശിചക്രത്തിൽ ഏതുരാശിയിൻമേലാ അ് പ്പച്ചകൻ സ്വർണ്ണം വെക്കുന്നത് ആ രാശിയെ ആത്രഢരാ ശി എന്ന് കൽപ്പിച്ച് അതുകൊണ്ട് ഫലം പറഞ്ഞുകൊള്ളക. ആത്രശവിധി ഈ വണ്ണം പറഞ്ഞുകൊള്ളുന്നു]

ഇതാണ° സാണ്ണപ്രശ്നം വളരെ സൂക്ഷ°മമായി. അത്ര ഢം ഇങ്ങിനെ കണ്ടപിടിച്ച് പറയുന്ന ഫലം വളരെയധികം സൂക്ഷ്മവും കുറിക്കുകൊള്ളുന്നതുമായിരിക്കുമെന്ന് അനുഭവസി ഭധമാണ്. പക്ഷെ സമത്ഥനായ ജ്യോതിഷിക്ക് സ്വണ്ണപ്രശ്ന് ത്തിൻറ ആവശ്യം ഉൽഭവിക്കുന്നില്ല. ദൈവജ്ഞൻറ പ്യചരാ സമയത്തുള്ള അവസ്ഥകളും പ്യചരകൻേറ രാശിസ്ഥിതിയും മന സ്സിലാക്കി പ്രശ്നമാർഗ്ഗോപായങ്ങളനുസരിച്ച് ഫലം പറഞ്ഞാൽ അത് കൃത്യമായി ഫലിക്കുന്നതാണ് എന്നാണ് ശാസ്ത്രം.

ഇവിടെ സാണ്ണപ്രശ'നത്തിൽ വരയ്ക്കുന്ന രാശിചക്രത്തെ വിധി പ്രകാരം പൂജിച്ച് അതിൽ ഗ്രഹങ്ങളെ അടയാളപ്പെട ത്തി അവയേയം പൂജിച്ച് ആ രാശി ദ്വാദശങ്ങളിൽ ഒന്നിലാ ണല്ലോ സ്വർണ്ണം വെയ്ക്കുന്നത്. ആ രാശി ചക്രപൂജയും [ഗഹ പൂജയം ചെയ്പ്ന്നത° അതിൻെറ നടുവിൽ ഉള്ള് ചതുദ്ളത്തി ൻെറ്റ മദ്ധ്യത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന ദക്ഷിണാമൂത്തി രൂപത്തിൽ യാണ്∙. ഈ പരമാത്മ സച്ത്രപനായ പരമശിവൻ തന്നെയാ ണ് ദൈവജ്ഞൻ എന്നു് മനസ്സിലാക്കണം. അപ്പോരം ഈ പര മശിവനായ ദൈവജ്ഞൻെറ<sup>്</sup>അഷ്ടദിക്കകളിലും് വ്യാപ്തമായ രാശി ചക്രവം അവയിൽ വിന്യസ<sup>്</sup>തങ്ങളായ [ഗഹങ്ങളുമെ ല്ലാം ആദ്യം പറഞ്ഞരീതിയിൽ ആണ് [ഗഹിക്കേണ്ടതു് എന്നു വ്യക്തമാകുന്നു. അതിന്നു് തപശ്ശക്തിയുള്ള ദൈവജ്ഞൻതന്നെ വേണം. ഏതായാലം അതിര്ൻറ അടുത്ത പടിയാണ് സചണ്ണ പ്രശ'നത്തിൻെറ രൂപരേഖയെന്ന് ഇവിടെ വെളിവാകുന്നു ണ്ടല്ലോ:

#### ദൈവജ°ഞൻ ചിന്തിക്കേണ്ട കാര്യങ്ങൾ

ഈ ആത്രധമാസ്പ്രദമാക്കിയുള്ള ചിന്ത മാത്രഘ്ല പ്രശ്ന ത്തിൻെറ നിദാനം. ദൈവജ്ഞൻേറ അനഭ്രതി വിശേഷങ്ങരം ഓരോന്തം മേൽപറഞ്ഞ പ്രശ്നത്തോട് അന്വയിക്കാവുന്നതാണെ ന്ന് മേൽ സമത്ഥിച്ചുവല്ലോ. അങ്ങിനെ ബ്രഹ്മാണ്ഡത്തിൽ നടക്കുന്ന സംഭവമാണ് ആത്രധാവം ഗ്രഹസ്ഥിതിയം. കൂടാതെ മററു സംഭവങ്ങളും ഉണ്ടാകും. അവയെല്ലാം നിമിത്തങ്ങരം എ ന്നു പറയപ്പെടുന്ന കാര്യങ്ങരം. ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡ സംഭവവും അ വിടെ ദൈവജ്ഞന് സംഭവിക്കുന്ന എത്ര നിസ്സാരമായ സംഭവ വും പ്രശ്നമാകുന്ന സംഭവത്തിൻെറ ഉള്ളടക്കത്തിലേക്ക് വിരൽ ചൂണ്ടുന്നവയാണ്. അതിനാൽ ദൈവജ്ഞൻ അവയെ പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്കണം. അങ്ങിനെ ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട കാര്യങ്ങരം പ്രശ്നമാർഗ്റം വിവരിക്കുന്നതിങ്ങിനെയാണ്. ടൈവജ്ഞേനസമാഹിതേന സമയോ ദേശസചവായുദ്ദ്ശാ പ്രേഷ്ട:സ്റ്റർശനമാശ്രിതർക്ഷഹരിതൌ

പ്രശ്നാക്ഷരാണിസ്ഥിതി

ചേഷ്യാ ഭാവവിലോചനേച വസനാഭന്യച്ച തൽക്കാലജം പൃഛായാ: സമയേ തദേതദഖിലം ജേഞയാനി

വക<sup>ം</sup>തും ഫലം

[പ്രശ്നമാഗ്ഗം 2ാം അദ്ധ്യായം ശ്ലോകം 12]

[വ്യാഖ്യാനം:—പൃഛകൻ വന്ന് അഭീഷ്ടം ചോദിക്ക ന്ന സ്മയം ജോതിഷക്കാരൻ രണ്ടാം ശ്ലോകത്തിൽ പറഞ്ഞ പ്ര കാരം അവിഹിത ചിത്തനായിരുന്നു താഴെ പറയുന്നവയെ സൂ ക്ഷിച്ചറിഞ്ഞു കൊള്ളണം. അതുക⊙ം മേലിൽ ഫലം പറയേ ണ്ടതിലേക്ക് അപഞ്ചകങ്ങളാകുന്നു. (1) സമയം, (2) പൃഛ കൻ വന്ന് ചോദിച്ച ദേശം, (3) ജോതിഷ കാരൻെറ ശ്വാസ ഗതി, (4) അവസ്ഥ എന്നാൽ മനസ്സ<sup>്</sup> കൊണ്ടോ ശരീരം കൊ ണ്ടോ താനും ഭൂതനും ചെയ്യുന്ന വ്യാപാരം, (5) പ്രഷ<sup>o</sup>ടാവ<sup>o</sup> സ്റ്റർ ശിച്ചിരിക്കുന്ന സാധനം (6) പൃഛകൻ നില്ലുന്ന രാശിം (7) കി ഴക്കു<sup>ം</sup> മതലായ ഏതു ദിക്കിൽ പൃഛകൻ നില്ലൂന്നവെന്ന<sup>ം</sup>, (8) ചോദ്യത്തിന്നുപയോഗിച്ച അക്ഷരങ്ങരം, (9) പൃഛകൻ ഏതുമാതിരി നിൽക്കുന്നുവെന്ന്, (10) പൃഛകൺറകയ്യ്, കാ ല് മുതലായ അവയവങ്ങളെക്കൊണ്ട് എടുക്കുന്ന വ്യാപാരം, (11) പൃഛകൻെറ പ്രസാദം ദുഃഖം മുതലായ ഭാവവിശേഷം, (12) പൃഛകൻ എവിടേക്ക<sup>ം</sup> നോക്കിയിരിക്കുന്നവെന്ന<u>ത</u>്, (13) ഉടുത്തിരിക്കുന്ന വസ്ത്രത്തിന്റെ നിറം അവസ്ഥ മുതലായ വ, (14) കടകം, കണ്ഡലം മതലായി പൃഛകൻ ധരിച്ചിരിക്ക ന്ന വസ്തക്കരം, (15) തൽക്കാലത്തിലുണ്ടാകുന്ന ലക്ഷണങ്ങരം എന്നാൽ വേണവീണാദി ശബ്ദങ്ങ**ം ഉപശുതിക**ം, വിലാപാ ദികഠം ഇതുകളാകുന്നു അറിയേണ്ടവ. ഇവയുടെ ശുഭാശുഭത്വങ്ങ ളെ ഈ നിർദ്ദേശ ക്രമേണ അനുപദം തന്നെ പറയുന്നതാകുന്നു.

അങ്ങിനെ ഫലം പറയുവാൻ തുടങ്ങുമ്പോരം മററു പല സംഗതികളം ഫലനിദ്ദേശകങ്ങളായി വരുന്നതാണ്. അവയെ പ്രശ്നമാർഗ്ഗക്കാരൻ താഴെ വിവരിക്കുന്നു.

> പൃഛാനിർഗ്ഗമ മാർഗ്ഗമന്ദിരഗതി പ്രശ്നക്രിയാ സംഭവം

> സൃത്യതിസ'ഫുടജാഷ'ടമംഗല ഫലാത്രഢോദയേ ന്ദൂദ്ഭവം

> > 265

ആയു: ഖേടവശാച്ച ജാതകവശാത് സംചിന്ത്യ ഭാവാൻപരാൻ ദേവാനാമനക്ലല തേതിവദേൽ ബാധാഭിചാരാദ്യപി. [പ്രശ്നമാർഗ്ഗം അധ്യായം 2 ശ്ലോകം 13]

വ്യാഖ്യാനം;— പൃഛാസമയത്തിലുള്ള പൂർവ്വശ്ലോകോ ക്തങ്ങളായ സമയാദികളെക്കൊണ്ട് ജ്യോതിഷക്കാരൻ പുറപ്പെ ടുന്ന സമയം ഉണ്ടാകുന്ന തൽക്കാല ലക്ഷങ്ങളെക്കൊണ്ടു പൃഛ യഗൃഹത്തിൽ ചെല്ലുന്നതുവരെ വഴിയിൽവേച്ച് കാണുന്ന ശ കുനാദികളെക്കൊണ്ടു പൃഛക[ഗഹത്തിൽ ചെല്ലുന്ന സമയ മു ണ്ടാകുന്ന ലക്ഷങ്ങളെക്കൊണ്ടും പ്രശ്നത്തിന് ചക്രം എഴതുക തുടങ്ങി സാണ്ണം വെക്കുന്നുവരെ ഉണ്ടാകുന്ന വിശേഷങ്ങളെ ക്കൊണ്ട് സൂത്രം ത്രിസ്ഫുടം അഷ്ടമംഗലം സാണ്ണസ്ഥിതി, ആത്രഡരാശി, ഉദയലഗ്നം, ചന്ദ്രലഗ്നം ഇവകളെക്കൊണ്ടും ഗ്രഹസ്ഥിതി വിശേഷംകൊണ്ടും, ജാതകവാശേനയും ഉള്ള അ യസ്സിനെയും മററു ഭാവങ്ങളെയും ദൈവാനുക്കല്യം ധർമ്മദൈ വബാധ, മുതലായവകളെയും ശത്രക്കാം ചെയ്യുന്ന മാരണം മുത ലായവകളെയും വഴി പോലെ വിചാരിച്ചിട്ടു പറയണം ഇങ്ങ

## ദൈവജ′ഞൻെറ [പാധാന്യം

പ്രപഞ്ചത്തിൻെറ അവാന്തരവിഭാഗങ്ങളായ സംഭവ ബിന്ദുക്ക≎ (oint events) തമ്മിൽ തമ്മിലം പ്രപഞ്ചവുമായ ള്ള സങ്കീർണ്ണ് ബന്ധം നമ്മടെ ഋഷിശാരന്മാർ കൃത്യമായി അ റിഞ്ഞിരുന്നു. അതിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിൽതന്നെയാണ് പ്ര ശ്നം എന്ന അൽഭുതകരമായ ജ്യോതിശാസ്ത്രശാഖ ച്ചത് എന്ന് മേൽ പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് വ്യക്തമാകുന്നു. ഇതിൽ ദൈവജ്ഞനുള്ള സർവ്വപ്രാധാന്യം എത്ര പറഞ്ഞാലും അദ്ദേഹം ഒരു ഉത്തമസാധകനം ദൈവാവസ്ഥ [പാപിച്ചവനമായിരി ക്കണം. ടൈവജ്ഞം ടൈവവൻ പത്യേൻ–''ദൈവജ്ഞനെ ഈ ശ്വരന തുല്യമായി കാണണം എന്ന ആപ്ലവചനം ഇഞ്ജിനെയാ ണ് ഉണ്ടായത്. അങ്ങിനെ സാസ്ഥചിത്തനായിരിക്കുന്ന ദൈവജ്ഞൻെറഅടുത്താണ് പൃഛകൻ പോകേണ്ടത്. അയാരം ദൈവജ്ഞനെ വണങ്ങി ദക്ഷിണ നൽകിയിട്ടാണ് പ്രശ'നമു ന്നയിക്കേണ്ടതും'. പൃഛകകൃത്യം എന്താണെന്ന് പ്രശ°നമാഗ്ഗ ക്കാരൻ ഇങ്ങിനെ പറയുന്നു.

തിഥൌ ശുഭദേനുകലേ താരേദിനേ ദാനശുഭ[ഗഹാണാം. പ്രഷേ<sup>ന</sup>ടപ്പിതം പ്രാഭൃത ദാരുതുഷ്ടം ജ്യോതിർവിദം പ്രാതര്യപേത്യ പൃഛേൽ

(പ്രശ്നമാർഗ്ഗം അധ്യായം 2 ശ്ലോകം 3)

[വ്യാഖ്യാനം:- സ്രഷ്ടാവ് ശുഭമായിരിക്കുന്നതിഥി യിങ്കൽ ശുഭമായി അനുകുലമായിരിക്കുന്ന നക്ഷത്രത്തിൽ ഞാ യർ തിങ്കഠം ബുധൻ വ്യാഴം വെള്ളി എന്നി ശുഭ ദിനങ്ങളിൽ പ്രത്യേക കാലത്ത് ഏതെങ്കിലും ഒരു പ്രാഭൃത[ദവ്യം കൊടുത്ത ജ്യോതിഷക്കാരനെ സന്തോഷിപ്പിച്ച് സമീപത്തിൽ ചെന്ന് അഭീഷ്ടകാര്യത്തെ ചോദിക്കണം]

ഇങ്ങനെ പഠിച്ചു ചോദിച്ചാൽ അതാണോ സംപ്രേരണ എന്ന ചോദ്യമുത്ഭവിക്കുന്നു. വാസ്തവത്തിൽ സ്രഷ്ടാവിനെ ഒരു നിബന്ധനയും കൂടാതെഅയക്കുകയാണ് വേണ്ടത്. നമ്മുടെ ഒരുതരത്തിലുള്ള ഇടപെടലും അതിൽ ഉണ്ടാകരുത്. തികച്ചും യാദ്ദ്രഹരികമായിരിക്കുണം പൂചര. എന്നാൽ മാത്രമെ സംപ്രേര്യ മാണത്വം പൂർണ്ണമാവുകയുള്ള. ശകനാദി നിമിത്തങ്ങരം ശുഭ മായിരിക്കുവാൻ വേണ്ടി പശുവിനെ ഭൃത്യനെക്കാണ്ട് യാത്രാ സമയത്തു മുമ്പിലേക്ക് ആനയിക്കുന്നതായാൽ അതു ശകനമാവില്ല. അതിലെ യാദ്ദഹികത്വം മാഞ്ഞുപോകുന്നു. മനുഷ്യ ഒർറയോ തൽക്കർത്താവിൻേറയോ യാതൊരു ഇടപെടലും ഉണ്ടാവാതിരിക്കുന്നതിന്ന് വേണ്ടിയാണ് ഒരു ബാലനെകൊ ഞോ ജ്യോതിശാസ്ത്രം തീരെ മനസ്സിലാകാത്ത ഒരാളെക്കൊണ്ടോ സചണ്ണപ്രശ്നത്തിൽ സചണ്ണം വെയ്പിക്കുന്നത്.

## രൈവജ°ണമൻഠ അന്തഃപ്രചോദനം

അങ്ങിനെ പ്രശ്നം പറയുന്നതിന്റെ വലിയ ക്രിയയാ ണിവിടെ വിവരിച്ചത്. പക്ഷെ സാധാരണ രീതിയിൽ പ്ര ശ്നം ലഘുവായി ചെയ്യമ്പോരം ദൈവജ്ഞൻ തന്നെ മുമ്പിൽ വെച്ചിരിക്കുന്നു 108 കവിടികളെ 'മുത്തിത്വ' എന്ന തുടങ്ങുന്ന മന്ത്രത്വമുള്ള ഹോരാദ്യശ്ശോകവാക്യവും മന്ത്രങ്ങളും തൊട്ടജപിച്ച് പ്രാത്ഥിച്ച് അതിൽനിന്നു് കവിടികയ വാരി വെക്കുന്നു. തിക ച്ചും യാദ്ദഹ്തികമായ ഒരു സംഭവമാണിത്. ആ കവിടികളുടെ എണ്ണത്തെ പന്രണ്ടിൽ ഹരിച്ച് ശിഷ്ടം വരുന്നതിനെ ആത്ര ഡമായി പിടിച്ച് അതുകൊണ്ട് ഫലങ്ങയ നിർദ്ദേശിക്കുന്നു. ഇതുസാമാന്യക്രിയയാണ<sup>്</sup>. സ്വർണ്ണസ്ഥിതി മുതലായ സൂക്ഷ<sup>്</sup>മ് കാര്യങ്ങളെ ഇവിടെ അവലോകനം ചെയ്യാൻ സാധിക്കുന്നി ല്ലെന്ന<sup>്</sup> മാത്രം

അങ്ങിനെ സമാഹിത ചിത്തനായിരിക്കുന്ന ദൈവജ്ഞ ഒൻറ ചിത്തവൃത്തികഠം ശാന്തവും മനസ്സ് പ്രസന്നവും ആയിരിക്കും. ആ സമയത്ത്ക് ശാസ്ത്രം ഭംഗിയായി പഠിച്ചിരിക്കുന്ന ജ്യോതിഷിക്ക് ശാസ്ത്രയുക്തികഠം അല്ലാ, ഒരു ഉഠപ്രചോദനമാണ് ഉണ്ടാവുക. ആ പ്രചോദനത്തിൽ നിന്നാണ് ഗ്രഹ ഗോചര ത്രാരം കണ്ടാൽ ദൈവജ്ഞെൻറ മനസ്സിൽ ഈശ്വര കാരുണ്യവ ശാൽ സത്യസ്ഥിതിയെപ്പററി അതീന്ദ്രിയബോധത്തിൽ നിന്ന് ഒരു വെളിപാട് ഉണ്ടാകുന്നു. തികച്ചും ഉപാസകധർത്മം പാലിക്കുന്ന ഒരു ദൈവജ്ഞൻ മാത്രമെ പ്രശ്നത്തിന്നധികാരിയായി ഭവിക്കുന്നുള്ളവെന്ന് ഇവിടെ വ്യക്തമായല്ലോ.

#### അഷ്ടമംഗലു[പശ്നത്തിന്റെ ആന്തരാർത്ഥം

ഈ പ്രശ്നക്രിയയിൽ രാശിപൂജയും സ്വണ്ണം വെയ്ക്കലും ചെയ്യുന്നതോടൊപ്പം ക്ഷിണാമുത്തി പൂജയിങ്കൽ് ഉള്ള ബ്രഹ്മാ പ്പ്ണം കഴിഞ്ഞാൽ് ചക്രസമീപത്തിൽ ഇരിക്കുന്ന അഷൂമംഗല ത്തിങ്കൽ (വെളത്ത വസ്ത്രം, ചാന്ത്, കണ്ണാടി, ചെപ്പ് എന്നിവ ഉരുളിയിലാക്കിവെച്ചതു്) വാഗ്ദേവ്യെ നമഃ എന്നു് സരസ്വ തിക്കം, ഗുരുഭ്യോ നമഃ എ്ന്ന് ഗൃതക്കന്മാക്കം വിളക്കത്ത് ശ്രീ യൈ നമഃ എന്ന് ശ്രീഭഗവതിക്കം തൊഴുതു വന്ദിക്ക ണമെന്നു് നിയമമുണ്ടു്. മംഗല്യസാധനങ്ങരം നിറഞ്ഞ അഷ്ട മംഗലത്തിൽ വാഗ്ദേവിയെ സൂരിക്കുന്നതു് ഇവിടെ പ്രത്യേ കം പരിഗണനയർഹിക്കുന്നു. യോഗീശ്വരന്മാരുടെ കുണ്ഡലി ന്യുത്ഥാപനത്തിൽ മൂലാധാരത്തിൽനിന്ന<sup>ം</sup> അനാഹതം വരെ യുള്ള സഞ്ചാരത്തെ അഗ്നിഖണ്ഡമെന്നും തുടന്ന് ആജ്ഞ വരെ യുള്ള സഞ്ചാരത്തെ സൂര്യഖണ്ഡമെന്നും തുടന്നു' സഹസ്രാരംവ രെയുള്ള സഞ്ചാരത്തെ സോമഖണ്ഡമെന്നും പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. ഇതിൽ അഗ്നിഖണ്ഡത്തിന്റെ മറെറാത പേരാണ് വാഗ്ഭവം എന്നതും. വാക്കുകരും അന്തഃപ്രചോദനം കൊണ്ടും വരുന്നതും കണ്ഡലിനീദേവിയുടെ അനഗ[ഹംകൊണ്ടാണെന്നതു° തന്ത്ര ശാസ്ത്ര തത്വമത്രെ. ആ പ്രചോദനത്തിൻെറ ഉറവിടത്തെയാ ണിവിടെ അഷ്ടമംഗലത്തിൽ പൂജിക്കുന്നതു്. ദൈവജ്ഞൻ ഉപാസകത്വംകൊണ്ട് യോഗി പഭവിയോ സിദ്ധ പുരുഷത്വ മോ നേടിയവനാണെന്നും സ്വന്തം അന്തശ്ശക്തിയുണന്നവനാ യിരിക്കണമെന്നും ഇവിടെ സൂചിതമാണ്.

ആ ഉണന്ന കണ്ഡലിനീശക്തിയുടെ ഉത്ഥാപനം ഈ മൂന്ന ഖണ്ഡങ്ങളിലൂടെ സഹസ്രാരചക്രം വരെ പോകുന്നണ്ട്. എനി സാണ്ണനിക്ഷേപത്തെത്തുടന്ന് ചെയ്യുന്ന അഷ്ടമംഗല ക്രിയ ഈ പ്രക്രിയയെ വ്യക്തമായി സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ടെന്ന് പറയട്ടെ. ഉദാഹരണത്തിനായി അഷ്ടമംഗല ക്രിയയെ നമുക്ക് പരിശോധിക്കാം.

സാണ്ണം വെക്കുന്നതോടുകൂടി ''ജ്യോതിഷക്കാരനാകട്ടെ ആ മന്ത്രപവിത്രതകളായിരിക്കുന്ന കുവിടികളെ ഒന്നാമതു് കുറെ വടക്കോടും പിന്നെ കുറെ അതിൻെറ തെക്കുഭാഗം തൻെറ നേ രെയും ബാക്കിയെ തെക്കുഭാഗവുമാക്കി വിഭജിക്കണം. ശുഭാശുഭ നിമിത്തങ്ങളെ വിചാരിക്കയും വേണം.'' (പ്രശ്നമാർഗ്ഗം നാലാം അദ്ധ്യായത്തിൽ 52-ാം ശ്ളോകത്തിൻെറ വ്യാഖ്യാനം)

എന്നിട്ട് കറഞ്ഞൊന്ന് ഫലം പറഞ്ഞിട്ട് അഷ്ടമംഗ ലത്തിന് കവിടികളെ മൂന്നായി ഭാഗിച്ച് വെച്ചേടത്ത് മൂന്നു സ്ഥാനങ്ങളിൽനിന്നും കവിടികളെ എട്ടെട്ടായി കളഞ്ഞു ബാക്കിയുള്ള സംഖ്യയെ അറിഞ്ഞിട്ട് (884-ൽ അധികം ഒട്ടും വരു ന്നതല്ല. 112-ൽ കറയുന്നതുമല്ല) കവിടികളെ സൂക്ഷിച്ചവെച്ചു കൊരക. (ibid 56-ാം ശ്ലോക വ്യാഖ്യാനം) ഇങ്ങിനെ മൂന്ന് അക്കങ്ങളായി കിടുന്ന സംഖ്യ 100-10-1 എന്നീ സ്ഥാനക്രമത്തിൽ ഇടതുനിന്ന് വലത്തോട്ട് അവശേഷിച്ചു കിടുന്ന സംഖ്യ യാണ് അഷ്ടമംഗലസംഖ്യ. ഇതുകൊണ്ട് വളരെയധികം ഫലങ്ങരാ പറയുവാൻ ഉണ്ട്. വാസ്തവത്തിൽ ഈ അഷ്ടമം ഗലക്രിയകരാ ഉരുപ്പെടുന്നതു കൊണ്ടാണ് സൂണ്ണപ്രശ്നത്തിന് അഷ്ടമംഗലപ്രശ്നം എന്ന പേർ വന്നതുതന്നെ. ഈ അഷ്ട മംഗലഫലത്തെ പറയുവാൻ തുടങ്ങുന്നിടത്ത്ക് പ്രശ്നമാർഗ്ഗം 7-ാം അദ്ധ്യായത്തിൽ 2-ാം ശ്ലോകത്തിൽ

അധോമദ്ധ്യോദ്ധാദാഗേഷ്യ വപ്പുഷോ ദക്ഷിണാദയ എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇതിനെ ''വലത്തെ ഭാഗത്തെ സംഖ്യ കൊണ്ടു' ശരീരത്തിന്റെ അരയിൽനിന്നു' താഴെയുള്ള ഭാഗത്തെ യം എടത്തെ ഭാഗത്തെ സംഖ്യകൊണ്ടു' കൃത്തിൽനിന്നു' മേലെ യുള്ള ഭാഗത്തെയും നടുവിലെ സംഖ്യകൊണ്ടു' അതിന്നിടയിലുള്ള ഭാഗത്തെയും ഗുണദോഷങ്ങളെ അറിയണം'' എന്നു' വ്യാഖ്യാനിക്കുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. അപ്പോരം 100-10-1 എന്നീ ഇടത്തുനിന്നു' വലത്തോട്ടു' പോകുന്ന 3 അക്കങ്ങരം ക്രമേണ കണ്യപ്പിനീ പ്രവാഹത്തിന്റെ സോമഖണ'ഡത്തേയും സൂര്യ ഖണ്ഡത്തേയും അഗ്നിഖണ്ഡത്തേയും സൂചിപ്പിക്കുന്നുവേന്നു'

ഇവിടെ വ്യക്തമാകന്നുണ്ട്. ഈ ഊദ്വ പ്രവാഹത്തിൻ മാത്രാസംഖ്യ 108 ആകുന്നു. 21600 ശ്വാസങ്ങഠം ആണല്ലോ മനുഷ്യൻ ഒരു അഹോരാത്രത്തിൽ ചെയ്യുന്നത്ര്. ഇതിൻെറ പക തി പകലായി, കണ്ഡലിനീശക്തിയുടെ ഉദദ്വപ്രവാഹമായി എടുത്താൽ 108 എന്ന സംഖ്യ കിട്ടും. ഇവീടെ 108 കവി ടികളെയാണ് ഇപ്രകാരം വിഭജിക്കേണ്ടത്ര് എന്നും ധരിക്കുന്ന തായാൽ ഈ ക്രിയകൊണ്ട് ഈ പ്രശ്നസംഭവത്തിൻെറ കണ്ഡലിനീസ്ഥിതിയെയാണ് നുക്കു് കിട്ടുന്നതെന്ന് മനസ്സിലാക്കാൻ സാധിക്കും. വളരെയധികം സൂക്ഷൂഫലങ്ങഠം ഇതുകൊണ്ട് പറയേണ്ടതായിട്ടുണ്ട് പ്രശ്നവിചാരത്തിൽ.

#### പ്രശ്നചിന്തയിലെ ശാസ്ത്രിയത

**ഇപ്രകാര**മുള്ള പ്രശ<sup>്</sup>നചിന്തനം ജ്യോതിഷത്തി**ൻെറ** ഫല ഭാഗത്തിൽ വളരെയധികം മമ്മപ്രധാനമായ ഭാഗമാണ°. സ്ഥൂലസൂക്ഷ'മ സൂക്ഷ'മതരങ്ങളായ പ്രപഞ്ചസ്ഥിതിയെ പ്പററിയുള്ള സമുഗ്ജ്ഞാനത്തിൽനിന്നാണ് ഈ ശാസൂമദിച്ചതെന്ന° വ്യക്തം. പാശചാത്യശാസും സ'ഥൂലത്തിൽ നിന്നു' ഇന്നു' സൂക്ഷ'മത്തിലേക്കു' കടക്കുന്ന തേയുള്ള. അതിനാൽ കഴിഞ്ഞ ന്റ്ററാണ്ടിൻെറ ന്യൂട്ടോണിയൻ **ചിന്തക**ഠം കൊണ്ട° അവ ഗ്രഹിക്കുന്നതായാൽ്പ്രശ്നം യ ക്തിഹീനമായ അന്ധവിശ്വാസമെന്ന വന്നുകൂടും ആധുനിക മായ ആപേക്ഷികതചം, കചാണ്ടം മെക്കാനിക്സ്, എന്നീ ശാ സ്രൂപ്രോഗതിയിലൂടെ നാം നേടിയ പ്രപഞ്ചവിജ്ഞാനം സൂ ക്ഷൂമായ വിചിന്തനത്തിന്ന<sup>്</sup> വഴി നൽകന്നു. ആ വഴിക്ക് വിശ കലനം ചെയ്യുമ്പോരം ഈ പ്രശ°നചിന്തയിൽ ശാസ്ത്രിയതയ ണ്ടെന്ന് സൂചിതമാകന്നു. എനി സൂക്ഷ്മതരമായ മേഖലകളി ലേക്ക് ശാസ്ത്രം കടക്കുമ്പോഠം മാത്രമെ ജ്യോതിശാസ്ത്രത്തി **ൻെറയും** ഫലചിന്തയുടെയും വാസ്തവ സ്വഭാവവും ശാസ്ത്രീയ ചിന്തയം അനാവൃതമാവുകയുള്ള.

## ക<sup>ം</sup>ഷേത്രങ്ങളും ബാധകളും !

മനഷ്യനെ സംബന്ധിച്ച് ഏതുപ്രശ്നങ്ങളുടെയും ദൃശ്യ വം അദൃശ്യവും ആയ വിഭാഗങ്ങളുടെ വിശദീകരണവും പഠന വും ഇങ്ങിനെ പ്രശ്നചിന്തകൊണ്ട് സാധിക്കാമെന്ന് വന്നാൽ ദേവാലയ കാര്യങ്ങളിലുള്ള ചിന്തയും ഇതുകൊണ്ട് സാധിക്കേ ണമല്ലോ. മാത്രമല്ല അക്കാര്യത്തിൽ വളരെയധികം അദൃശ്യവും സൂക്ഷ്മ്മലോകവിഹാരികളുമായ ശക്തികഠം പ്രവർത്തിക്കുന്നുണ്ടും. ഒരൊററ നോട്ടത്തിൽ ഇവയുടെ പ്രവർത്തനം വ്യക്ത മാവുന്നതല്ലം മനുഷ്യരുടെ അവഗണനകൊണ്ടും അനാശാസ്യപ്ര വർത്തനങ്ങാംകൊണ്ടും മാത്രമല്ല ക്ഷേത്രങ്ങാം ജീർണ്ണിക്കുന്നത്. ആ പ്രവത്തനങ്ങാംകം മൂലകാരണമായി അനേകം അദ്ദശ്യഅ ന്തരീക്ഷശക<sup>്</sup>തികളടെ ആവേശവും ഉണ്ടാകും. ഇതെല്ലാം ഉണ്ടാ കുന്നത<sup>്</sup> ദേവൻെറ ചൈതന്യലോപംകൊണ്ടാണെന്ന മനസ്സി ബ്രഹ്മരക്ഷസ്സുകളം മററു പ്രേതങ്ങളം ദുർമ്മൂത്തിക ലാക്കണം. ളം ക്ഷേത്രത്തെ ബാധിച്ചിട്ടണ്ടാകം. ഈ വക്മൂത്തിക്യ സാ ക്ഷാൽ പരമശിവനേയോ മഹാവിഷ<sup>ം</sup>ണവിനേയോ എഞ്ജിനെ ബാധിക്കുന്നുവെന്ന് ശങ്കയുണ്ടാകാം. ക്ഷേത്രമെന്നതു പരമശിവ ചൈതന്യം വഹിക്കുന്ന കല്ലിലൂം മണ്ണിലും കൊത്തിയ ഒരു സാ ധകദേഹമെന്നറിഞ്ഞാൽ ഈ സംശയത്തിനും ഉത്തരംകിട്ടും.പര മശിവൻ എല്ലാം നിയന്ത്രിക്കുന്നവനായതുകൊണ്ട് അതിനെ ഒരു പിശാചം ബാധിക്കാനില്ല. പക്ഷെ സാധകനായ മനുഷ്യനെ ആ വക പ്രാണമനോതലങ്ങളിലെ ജീവനുള്ള ദേവതക≎ ബാ ധിക്കുകയും ഉപദ്രവിക്കുകയും ചെയ്തേക്കും. അതിൻഫലമായി ദൃശ്യലോകത്തിൽ ദുഃഖവും രോഗവും അപകടങ്ങളം ആ സാധ കനം വരാവുന്നതാണ്. സാധകചൈതന്യം പൂർണ്ണമാണെ ങ്കിൽ ഇവർക്കു് ഒന്നുംതന്നെ ചെയ്യാനാവുകയില്ല. പൂർണ്ണ ഓജ സ്സുള്ള ദേഹത്തിൽ രോഗബീജങ്ങഠംക്ക° ഒരു ഉപദ്രവവും ചെയ്യാ നാവില്ലല്ലോ. നേരെമറിച്ച ഓജസ് ക്ഷയിക്കുമ്പോ⊙ ഇതേ രോ ഗബീജങ്ങാം അവയുടെ പ്രവത്തനം തുടങ്ങും. ശരിയായ ചികി ത്സചെയ്യമ്പോ⊙ ആദ്യം ്രോഗബീജങ്ങളെ ഉന്മലനം ചെയ്തിട്ടാ വേണമല്ലോ ചൈതന്യവദ്ധനവിന്നുള്ള യഥാത്ഥ ചികിത്സയാ രംഭിക്കാൻ അതുപോലെ ജീർണ്ണാവസ്ഥയിലാണ്ട്പോയ **ക്ഷേത്രത്തി**ൽ ഭൂതപ്രേത ജന്യങ്ങളും മനുഷ്യജന്യങ്ങളുമായ അ നേകം ഉപദ്രവങ്ങയ ഉണ്ടായിരിക്കണം. എല്ലാം നമുക്ക് മന സ്സിലാക്കാൻ കഴിഞ്ഞെന്ന<sup>ം</sup> വരില്ല. അവയെ ഉച്ചാടനം ചെ യ്യെങ്കിൽ മാത്രമെ ക്ഷേത്രഉദ്ധാരണത്തിനു വേണ്ടിയുള്ള നാട്ടകാ രുടെ ശ്രമങ്ങ≎ ഫലിക്കുകയുള്ള. അത് ചെയ്തില്ലെങ്കിൽ ആവ ക ശ്രമങ്ങ⊙ വിഫലമായി കലാശിക്കമെന്ന° മാത്രമല്ല വിപരീ തഫലങ്ങളും കലഹങ്ങളും കൂടുതൽ നാശങ്ങളും ഉണ്ടാക്കുകയും ചെയ്യം. അത്തരത്തിലുള്ള ജീർണ്ണക്ഷേത്രദേഹ ജനങ്ങ⊙ക്ക° ഉപ കാരം ചെയ്യുന്നതിന്ന<sup>ം</sup> പകരം ്്് ഉപദ്രവമാണ<sup>ം</sup> വരുത്തിവെയ്ക്കു ക. ഈവക കാര്യങ്ങളെ സമഗ്രമായി അപഗ്രഥനം ചെയ്ത പ ഠിച്ച**്** ഉചിതമായ പരിഹാര മാർഗ്ഗങ്ങളെയും ചൈതന്യവർ **ദ്ധ**ക്ങ്ങളായ ക്രിയാദികളെയും കണ്ടുപിടി**ക്കുവാൻ** നമുക്ക<sup>ം</sup> ആശ്രയിക്കുവാനള്ള ഒരേ ഒരു ശാസ്ത്രം പ്രപഞ്ചത്തിൻൊ നി **ഗൂഡങ്ങളായ രഹസ്യങ്ങളുടെ ഉള്ളറകളിലേക്ക് ടോച്ചടിച്ച**് നോക്കുവാൻ നമ്മെ സഹായിക്കുന്ന ജ്യോതിശാസ്ത്രം ഒന്നേയുള്ള. അതാണ് ദേവാലയനിർമ്മാണത്തിലും ദേവാലയ പുനൽലാര ണശ്രമങ്ങളിലും അഷ്ടമംഗലപ്രശ്നത്തിനുള്ള സ്ഥാനം. ഇ ങ്ങനെ ദേവാലയ സംബന്ധിയായ അഷ്ടമംഗലപ്രശ്നത്തെ യാണ് ദേവപ്രശ്നമെന്ന് പറയുന്നത്ര്. മേൽ പറഞ്ഞ എല്ലാ നിയമങ്ങളും ക്രിയകളും ആ പ്രശ്നത്തിന്റെ വിശദാംശങ്ങളാ ണ്. കേരളം ഈ ഒരു മാഗ്ഗത്തിൽ ഗവേഷണരീത്യാ വളരെയ ധികം മുന്നോട്ട് പോയിട്ടുണ്ടെന്ന് കൂടി ഇവിടെ രേഖപ്പെടു ത്തട്ടെ.

#### ദേവ്യപശ'നത്തിൻെ സവിശേഷതകൾ

ഇപ്രകാരമുള്ള പ്രശ്നം ദേവപ്രശ്നമാകുമ്പോരം ആ പ്രശ്നത്തിൻെ അടിസ്ഥാനം ദേവാലയമെന്ന സാധകദേഹ മാണല്ലോ. അ ാജിനെ വരുമ്പോരം സാധാരണ പ്രശ്നങ്ങളെ പ്രോലെയല്ല ലഗ്നാദി ദ്വാദശഭാവത്തരം വരുന്നത്ര്. ദേവാലയ ജീവൻെ ജീവിതത്തിൻെ സമഗ്രമായ ഒരു വിഭജനമാണിവി ടെ കാണുക. ആ വിഭജനം ഇപ്രകാരമാണെന്ന് പ്രശ്നമാഗ്റ കത്താവ് പറയുന്നു.

> സാന്നിദ്ധ്യ ക്ഷേത്രബിംബാനി ത്രീണിലഗ്നേന ചിന്തയേൽ

നിധികോശധനായാനരക്ഷകാനത്ഥ രാശിനാ ചിന്തനീയാസ്തതീയേന നിവേദ്യപരിചാരകാ പ്രാസാദമണ്ഡപാദീന്യപ്യപ വേശ്മാനി വാഹനം ക്ഷേത്രപ്രദേശ മഖിലം ചതുത്തേന വിചിന്തയേൽ സാന്നിദ്ധ്യ മപിബിംബഞ്ച പഞ്ചമേനാഥ ചിന്ത്യതാം അശുദ്ധി ശ്ശതവശ്ചോരാശ്ചിന്തനീയാ നി ശത്രണാ ചിന്ത്യം ജനപദോ ദ്യൂനരാശിനാ ഭ്രഷണാനിച സാന്നിദ്ധ്യസ്യ നിവേദ്യസ്യ തഥാപരിജനസ്യച കാര്യമഷ്ടമ ഭാവേന ഗുണദോഷ നിരുപണം ധർമ്മേണ പുണ്യം ക്ഷേത്രേശ ശ്ചാഥകർമ്മാണി

നിത്യാന്യ പൃത്സവാദീനി ചിന്ത്യാദേവലകാ അപി സുകൃതാചധനായാന മപ്യായേന വിചിന്തയേൽ ധനനാശവൃയാ ചാര്യാശ്ചിന്ത്യാ സൃർവ്യയരാശിനാ

[പ്രശ്നമാഗ്ഗം അദ്ധ്യായം 24 ശ്ലോകം  $18\_19\_20\_21\_22\_2 \nmid \_24$ ]

[വ്യാഖ്യാനം:\_ലഗ്നഭാവംകൊണ്ട് സാന്നിദ്ധ്യം മതിൽ കൈകം ബിംബം ഈ മൂന്നിനേയം വിചാരിക്കാം. രണ്ടാംഭാവം

272

കൊണ്ട് ഭണ്ഡാരം, നിക്ഷേപം, കാര്യസ്ഥൻ, മതൽവരവ് ഇവകളെ ചിന്തിക്കണം. മൂന്നാംഭാവംകൊണ്ട് നിവേദ്യത്തെ യം പരിചാരകന്മാരെയും ചിന്തിക്കണം. പ്രാസാദം, തിടപ്പ ള്ളി, മണ്ഡപം മുതലായ ഉപഗ്രഹങ്ങളെയും മതിൽക്കകം മുഴ വാനം ആന മുതലായ വാഹനങ്ങളെയും നാലാം ഭാവംകൊണ്ടു<sup>o</sup> നിത്രപിക്കേണ്ടതാണ്. സാന്നിദ്ധ്യത്തെയും ബിംബത്തേയും അഞ്ചാം ഭാവം കൊണ്ട് വിചാരിക്കേണ്ടതാണ്. അശുദ്ധിയും ശത്രുക്കളം ചോരന്മാരം ആറാംഭാവംകൊണ്ട വിചാരിച്ചകൊ ള്ളണം. ദേശത്തിനേയും തിരുവാഭരണങ്ങളെയും ഏഴാം ഭാവം കൊണ്ട് ചിന്തിച്ചകൊള്ളണം. സാന്നിദ്ധ്യം, നിവേദ്യം പരി ചാരകന്മാർ ഇവരെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ഗുണദോഷങ്ങളെ എട്ടാം ഭാവം കൊണ്ട<sup>്</sup> ചിന്തിക്കണം ഒമ്പതാം ഭാവ•കൊണ്ട<sup>്</sup> ഊരാള ന്മാരെയും സുകൃതത്തിനെയും വിചാരിച്ചുകൊള്ളണം. മുതലായ കർമ്മങ്ങളെയും ഉൽസവം മുതലായവകളും ശ്രീകോ വിൽ പ്രവൃത്തിക്കാരെയും പത്താം ഭാവം കൊണ്ട<sup>്</sup> വിച**ാ**രി ക്കപ്പെടേണ്ടതാകുന്നം ദ്രവ്യത്തിൻെറ വരവും സുകൃതവും പതി നൊന്നാം ഭാവം കൊണ്ട് വിചാരിക്കണം. [ദവ്യം നശിക്കുന്ന തും ചിലവ് ചെയ്യുന്നതും തന്ത്രിയെയും (ആചാര്യനെയും) പ ത്രണ്ടാം ഭാവം കൊണ്ട° വിചാരിക്കപ്പെടേണ്ടതാകന്നം ]

സാധാരണ ജാതക പ്രശ•നങ്ങളുടെ ഭാവചിന്തയെ അ ടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിത്തന്നെയാണ് ഈ വിഭജനമെന്ന് കാണാൻ വിഷമമില്ല.

### താംബൂല[പശ്നം

ഇങ്ങിനെ ദേവപ്രശ്നത്തിൽ സാമാന്യമായം വിശേഷ മായം ഉള്ള ക്ഷേത്ര കാര്യങ്ങളെ മുഴവൻ ചിന്തിക്കാവുന്നതാണ്. ഇവിടെ ഭാവചിന്ത ചെയ്യുന്നതിൽ താംബൂല പ്രശ്നവും ഉത്ഭ വിക്കുന്നു. പ്രശ്നാവസരത്തിൽ കുറെയധികം വെററില വാ ങ്ങിക്കൊണ്ടുവരാറുണ്ട്. ആ വെററിലയിലെ മുകളിലത്തെ വെ ററില തുടങ്ങി പന്ത്രണ്ടു ഇലകയം കൊണ്ട് പൂവ്വാഹ്നത്തിൽ പ്ര ശ്നം വരുകയാണെങ്കിൽ ലഗ്നാദി പന്ത്രണ്ട് ഭാവങ്ങളെ കണ്ട് വെററിലയുടെ സ്ഥിതികളെ നല്ലപോലെ കണ്ട് തദന്ത്യതമാ യ ഫലത്തെ പറയാം. അപരാഹ്നമാണെങ്കിൽ താഴെ വെററി ല മുതൽ ലഗ്നാദി ദ്വാദശഭാവങ്ങളെ ചിന്തിക്കാം. അതിന്റ് പു റമെ ആകെയുള്ള വെററില സംഖ്യയിൽ നിന്നു താംബൂല ല ഗ്നം ഉണ്ടാക്കി അതിനെ ലഗ്നമാക്കിയം ഫലം പറയാറു ണ്ട് എന്നത് ഭാവചിന്തയോട് ബന്ധപ്പെടുത്താവുന്നവ യാണ്.

#### പ്രായശ°ചിത്തങ്ങൾ

അത്ഭിനെ ദേവാലയത്തിന്റെ താൽക്കാല സ്ഥിതിയെ പ്പററി സമ[ഗമായ്ചിന്തനം അവസാനിച്ചാൽ ഈ ദു:സ്ഥിതി യിൽ നിന്നു് കരകയറേണ്ടുന്ന പ്രായശ്ചിത്തങ്ങളെപ്പററിയായി രിക്കം ചിന്തനം. ക്ഷേത്രശില്പങ്ങളിൽ ഉടവ് വന്നിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ ശില്പികളെക്കൊണ്ടം ഷേത്രത്തിൽ ആഭിചാര പ്രേതബാധാ ദി ദോഷങ്ങരം കണ്ടാൽ മാന്ത്രികന്മാരെക്കൊണ്ടും ചരിഹാര ങ്ങാം ചെയ്യിക്കേണ്ടതുണ്ട്°. ആ കമ്മത്തിന്റെ സാഭാവവും ക മ്മി ആരാണ് എന്നതിനെപ്പററിയമെല്ലാം പ്രാശ്നികൻ ത ന്നെ ചിന്തിച്ച**് ആയതി**ന്നായി വീണ്ടും ഒരു പ്രശ്നം വെച്ച് ഫലപ്രഖ്യാപനം ചെയ്യണം. ഇതിന്നാണ<sup>ം</sup> ഒഴിവ<sup>ം</sup> നോക്കു**ക** എന്ന് പറയുന്നതു്. ജനപദം തന്നെ ദേവന് അനിഷ്ടമായി പൂവ്വ്കാലത്തു വല്പതുംചെയ്തിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ അതിന്നു് പശ്ചാത്താപ ത്തോടു കൂടി നിർദ്ദിഷ'ടമായ [ദവൃമോ വഴിപാടോ ദേവന° കാഴ്ച വെച്ച് എല്ലാവരും കൂടി പശ്ചാത്താപ പ്രകടനവും അനുഗ്രഹപ്രാത്ഥനയും നടത്താറുള്ളതിനെ വിളിച്ച ചൊല്ലി പ്രായശ്ചിത്തമെന്ന് പറയാറുണ്ട്. തന്ത്രിയുടെ വംശം മുടിയ കയോ തന്ത്രി ആരാണെന്ന് അറിയാതിരിക്കുകയോ ചെയ്താൽ ഇന്ന ആളെ തന്ത്രിയായി പുതിയതായി വരിക്കുകയും ചെയ്യാറു ണ്ട്. അതിന്ന് ഒഴിവ് അത്യാവശ്യമാണ്. ഇത്തരം കാരണങ്ങ ളാലല്ലാതെ തന്ത്രിയെ സാധാരണ മാററാറില്ല. ഉപദേശം തന്ന ഗുരുനാഥനെ ആരും മാററാറില്ലല്ലോ.

#### ദൈവജ്ഞ സദസ്സ്

സാണ്ണപ്രശ്നവും ദേവപ്രശ്നവും മററും നടത്തുന്നതിൽ ആചാര്യസ്ഥാനം വഹിക്കുന്ന ജ്യോത്സ്യൻ ഉണ്ടാകും. അദ്ദേഹ മാണ് ഫലം പറയേണ്ടതു്. പക്ഷെ ശാസ്ത്രയുക്തികളെ ബുദ്ധിയാകുന്ന ചാണയിൽ അരച്ച്യ് സ്ഫുടം വരുത്തി തീരുമാനമെ ട്രക്കാനുള്ള ആവശ്യമുള്ളതിനാൽ ഈ വക അഷ്ടമംഗലപ്രശ്ന അളിൽ ഒന്നിലധികം ജ്യോത്സ്യന്മാരെ പങ്കെടുപ്പിക്കുകയാണ് പതിവ്. അവർ തമ്മിൽ ഓരോ വിഷയത്തെപ്പററിയും ചൂടു പിടിച്ച വാഗ്യിവാദം തന്നെ നടന്നെന്ന് വരും. അങ്ങിനെ സമഗ്രമായി ചർച്ചചെയ്ത ആചാര്യൻ വിധി കല്പിക്കുകയാണ്

ചെയ്യാറുള്ളത്. നിയമപണ്ഡിതന്മാർ അന്യോന്യം വാഗ്വാ ദം ചെയ്കയും നിയമജ്ഞനായ ജഡ്ജി അവസാന ജഡ്യ് മെൻറ് പുറപ്പെടുവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ ഈ ശാസ്ത്ര ചർച്ചയിൽനിന്നു് ആചാര്യ ജോത്സ്യൻറതായ വിധി അഥവാ പ്രശ്നച്ചാത്ത്ത് ഉണ്ടാവുകയായി. പലപ്പോഴം സങ്കീർണ്ണപ്ര ശ്നങ്ങറം ആണെങ്കിൽ ഈ പ്രശ്ന ചർച്ച ദിവസങ്ങളോളം നീണ്ടുനിൽക്കാറുണ്ടു്. ഇതിൽ തല്പരമായ ഭക്തജനങ്ങറം ഇതു കേട്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യം. വളരെ അനുഭവസിദ്ധമായ ഫലങ്ങറം ഈ ജോത്സ്യന്മാരുടെ ബുദ്ധിയുടെ മൃശയിൽ ഉരുത്തിരി ഞ്ഞുവരുന്നതു് അവരുടെ ശാസ്ത്രവീക്ഷണത്തിനും പൊതുവിൽ ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രത്തിൻറെ ശാസ്ത്രീയതക്കും ഉത്തമ നിദർശനമായി കരുതാവുന്നതാണ്.

## പ്രശ°നചിന്തയുടെ പരിസമാപ°തി

ഇത്ങിനെ വിധിപ്രകാരം ദൂതൻ വന്നു ക്ഷണിക്കുമ്പോഗം ആണ് പ്രശ്നത്തിൻെറ ഉത്ഭവം. മറെറാരു തരത്തിൽ പറയു കയാണെങ്കിൽ ആ ദൃതൻെറ സ്ഥിതി അവ്യക്തമായിരിക്കുന്ന സമയത്താണല്ലോ സ്വർണ്ണപ്രശ്നം ഉത്ഭവിക്കുന്നതും. നാൽ സ്വർണ്ണംവെക്കുന്ന സമയമാണ് പ്രശ്നസംഭവത്തിന്റെറ ഉത്ഭവമെന്നു് പറയാം. ആ പ്രശ്നത്തിന്റെ അതായതു് ഇവി ടെ ആ ദേവാലയത്തിൻെറ ദൃശ്യവും അദൃശ്യവും സ്ഥൂലവും സൂക്ഷുവുമായ എല്ലാ നന്മതിന്മകളും ജനങ്ങരംക്ക് [ഗഹിക്കുവാ നിടവരുത്തുന്ന ഈ ശാസ്ത്രത്തിൻെറ കഴിവ' അപാരമാണ്. അ തിന്നശേഷം ക്ഷേത്രേശ്ന് ഈ പ്രശ്നച്ചാത്ത് കൊടുത്ത് ദൈവ ജ്ഞന്മാരെ ദക്ഷിണകൊടുത്തു തൃപൂിപ്പെടുത്തി അയക്കുന്നതുവരെ യാണ് പ്രശ്നചിന്ത. പിന്നീട്ട് വേണ്ടതായ രീതിയിൽ നിദ്ദിഷ്ട മായ കാലത്തു പരിഹാരകമ്മങ്ങരം ഒഴിവ<sup>ം</sup>കണ്ട താന്ത്രികമാന്ത്രി ക ആചാര്യന്മാരെക്കൊണ്ട് ചെയ്യിക്കുകയും വേണം. അത്ങി നെയാണ് ക്ഷേത്രം വീണ്ടം ചൈതന്യവത്താകുന്നത്. നെപ്പോലെ എന്തെങ്കിലും ചെയ്താൽ ക്ഷേത്രം നന്നാവുകയില്ല. പലപ്പോഴം അതു അപകടത്തിലേക്ക് നയിച്ചേക്കും.അതിനാൽ ബുദ്ധിമാന്മാരായ ക്ഷേത്രേശന്മാരും കമ്മററിക്കാരും ഭക്തജനങ്ങ ളം ക്ഷേത്ര നിമ്മിതിയിലും ക്ഷേത്രപുനരുദ്ധാരണത്തിലും ആദ്യ മായി ചെയ്യേണ്ടതു<sup>°</sup> ക്ഷേത്രത്തിൽ ദേവപ്രശ്നം യഥാവിധി നട ത്തി കാര്യങ്ങളുടെ കിടപ്പം പരിഹാര ക്രിയകളുടെ രൂപവം അ

റിയുകയാണ് അഞ്ജിനെ ജ്യോതിശാസ്ത്രം ക്ഷേത്രത്തോടും തന്ത്രശാസ്ത്രത്തോടും അഭേദ്യമായി ബന്ധപ്പെട്ട കിടക്കുകയാണ്.

ഈ വിഷയത്തിൽ കേരളത്തിൻെറ സംഭാവനകഠം അതു ല്യമാണ്<sup>യ</sup>. പൊതുവിൽ ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്ര ഭാഗങ്ങളായ ഗണിത ത്തിലം പ്രശ്നത്തിലും കേരളത്തിൻെറ തനതായ സംഭാവന കരം നിരവധിയാണ്. ദേവപ്രശ്ന കാര്യം പ്രശ്നമാർഗ്ഗാദി [ഗന്ഥങ്ങളിൽ അനേകതരം പ്രശ<sup>ം</sup>നങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ വ്ളരെ ചുരുക്കിയേ പ്രസ്താവിക്കുന്നുള്ള. എങ്കിൽകൂടി ഈ ദേവപ്രശ്ന സമ്പ്രദായം ഇന്നും വികസ്വരമായിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. **ഇന്ന° ക്ഷേ**ത്രകാര്യങ്ങളിൽ ആഭിമുഖ്യം വദ്ധിച്ചതുകൊണ്ട° **ക്ഷേത്രപ്രശ്നം പഴയ കാലത്തേക്കാ**ഗ വളരെ കൂടുതൽ ഇന്ന് പ്രസക്തമാണ്. തദനസ്തതമായി അനഭവത്തിൽനിന്ന് മെട ഞ്ഞെടുത്ത മാർഗ്ഗങ്ങളം ദേവപ്രശ്ന വിചാരത്തിനു് മുതൽകൂട്ടു് ചേത്തിട്ടണ്ട്. സമ[ഗമായ ദേവപ്രശ്ന സമ്പ്രദായത്തെപ്പററി ഒന്നു രണ്ട്° [ഗന'ഥങ്ങ⊙ ഉണ്ടായിട്ടണ്ടെങ്കിലും അവ പൂർണ്ണമെ ന്ന് പറയാൻ പററുകയില്ല. അത്തരം ഒരു [ഗന്ഥനിമ്മിതി ഈ നാട്ടിലെ ജോത്സ്യന്മാരുടെ കൂട്ടായ പരിശ്രമംകൊണ്ടതന്നെ ഇവിടെ ഉണ്ടാകേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.



# ക്ഷേത്രശിൽപവം വിഗ്രഹങ്ങളം

് ക്ഷ്ത്രത്തിലെ ആരാധനാക്രമങ്ങളെ ആധാരമാക്കിയുള്ള മന്ത്ര ശാസ്ത്രത്തിലെ തത്വങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്ത്രങ്ങളും ക്രിയാദികളുടെ രൂപങ്ങളെ പ്രതിപാദിക്കുന്ന ശാസ്ത്രങ്ങളും ഇവിടെ ധാരാളമായി ഉണ്ടായി. മനുഷ്യരാശിക്ക് ഈശചരാഭിമുഖരായി ഉയൽവാൻ ഉതക്ഷാ ഒരു സംസ്കാരമാണിതിൽനിന്നും ഉൽ ത്തിരിഞ്ഞു വന്നത്ര്. അതിൻെ സുപ്രധാനമായ ഒരു ഭാഗമാണ് ശില്പശാസ്ത്രം. ക്ഷേത്രത്തിൻെ കാര്യത്തിൻ് മാത്രമല്ല മനുഷ്യവാസസോഗ്യതായ ആലയങ്ങളുടെയും സ്വാരങ്ങളുടെയും നഗരങ്ങളുടെയും നഗരങ്ങളുടെയും നഗരങ്ങളുടെയും വികാസം പ്രാപ്രിച്ചു. വിശ്വകർമ്മാവ്, മയൻ മുതലായ ദേവത്വം പ്രാപ്രിച്ചു ശില്പിവര്യന്മാരിൽനിന്നും പ്രസരിച്ച ഈ ശിൽപശാസ്ത്ര പാരമ്പര്യം ഒട്ടനേകം ശാസ്ത്രിഗമ്പാങ്ങളെയും മഹാരഥനാരായ ശിൽചിവര്യന്മാരെയും ഉൽപാദിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട് എന്നു്നുക്ക് ന്യാസമായും അഭിമാനിക്കാവുന്ന കാര്യമാണ്.

# വാസ്തുപുരുഷ സങ്കൻപവും ദേവാലയ നിർമ്മാണത്തിന്ന് യോഗുമായ ഭൂമിയും

ഈ ശിൽപശാസ്രുത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനം നാം നിവ സിക്കുന്ന ഭൂപ്രഭേശമാണ്. ആ ഭൂമിയുടെ ഖണ്ഡത്തെ വാസ്ത വെന്ന് പറയുവരം. പ്രദി മുഴുവനമായി കണക്കാക്കുകയാണെ **ങ്കിൽ അ**തൊരു കാന്തിക വൈദ്യതവലയത്തിൻെറ മദ്ധ്യത്തി ലാണ° സ്ഥിതിചെയ്യന്നതെന്നും അതിൽനിന്നു് പ്രസരിക്കുന്ന പ്രസ്തത ശക്തിവലനംങ്ങളം അവയുടെ രേഖകളം ഭൂമിയുടെ ഉപരിതലത്തേനും അന്തരീക്ഷത്തേയം സാരമായി ബാധിക്ക ന്നുവെന്നും കുരുത്തു നടിയിരിക്കുന്നു. ഭൂമിയാകമാനം ഒരു കാന്ത മാണെങ്കിൽ ഭൂമിയുടെ ഓരോ ചെറിയ ഖണ്ഡവും നമ്മുടെ **ക്ഷേത്രമോ**, ഗ്രഹമോ, [ഗാമമോ സ്ഥിതിചെയ്യന്ന ഭൂപ്രദേശ വും ഒരു ചെറിയ കാത്രമാകണമെന്നുള്ളതു് ഇണു് പ്രചലിതമാ യിരിക്കുന്ന ശാസ്ത്രം അംഗീകരിക്കുന്ന തത്വമാണ്. അപ്രകാര മുള്ള ഭൂമിയുടെ ഒരു ബണ്ഡത്തിലുള്ള വൈദ്യുത കാന്തികശക്തി യുടെ വിന്യാസമാണ് വാസ്തപ്രഅഷ സങ്കൽപ്ം. ള്ള ഭൂമിയുടെ ഒത്ത മദ്ധ്യഭാഗത്തു<sup>ം</sup> വൈദ്യത കാന്തികശക<sup>്</sup>തി ഒരു മാതിരി ശൂന്യാവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചീരിക്കും.

ളിലായിരിക്കും ശക്തിപ്രസരത്തിന്റെ കൂടുതൽ. അതിനാൽ നിസ്പന്ദമായിരിക്കുന്ന ഈ മദ്ധ്യഖണ്ഡം ദേവാലയ നിർമ്മാ ണത്തിനും മററു ഖണ്ഡങ്ങഠം മനുഷ്യാലയ നിർമ്മാണത്തിനും വിധിച്ചിരിക്കുന്നു. അതിൽത്തന്നെയും ഉത്തമാധമ മധ്യമങ്ങളെയെല്ലാം കണക്കാക്കുവാൻ ശാസ്ത്രവിധിയുണ്ടും. ദേവാലയ നിർമ്മാണത്തിന്റ് ഇത്തരത്തിലൊരു ഭൂമിയുടെ കേന്ദ്രഖണ്ഡം തിരഞ്ഞെടുക്കണം. ഈ ദേവാലയ നിർമ്മാണ യോഗ്യമായ മധ്യഖണ്ഡമാണ് വാസ്തസങ്കൽപത്തിലെ ബ്രഹ്മപദം. പൊതുവെ ദേവാലയ നിർമ്മാണത്തിന്റ് തിരഞ്ഞെടുക്കുന്ന പ്രദേശം മന്ത്രസാധന ചെയ്യാൻ വിധിക്കപ്പെട്ട ഭൂപ്രദേശങ്ങഠം തന്നെയാണ്. തന്ത്രസമുച്ചയത്തിൽ ആ വക സ്ഥാനങ്ങളെ

''തീർത്ഥാനേ തടിനീതടേ ജലനിധേസ്തീരേ സരിത്സംഗമേ ശൈലാഗ്രേ ്ദ്രിതടേ വനോപവനയോ അദ്യാന ദേശേതഥാ സിദ്ധാദ്യായതനേഷു വാഗുരുവാരോ ഗ്രാമേപുരേ പത്തനേ ദേശേ ്നൃത്രമനോരമേ സുരസമിജ്ജ്യാ യൈക്ഷിതിം കല്ലയേൽ

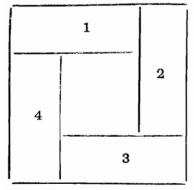
സാരം:- 'തീത്ഥത്തിന്റെ വക്കത്തോ നദിതീരത്തോ സമു[ദതീരത്തോ രണ്ടു നദികഠം ചേരുന്നിടത്തോ, പർവ്വതാതി നെറെ മുകളിലോ, താഴ്വര പ്രദേശത്തോ, വനങ്ങളിലോ ഉപ വനങ്ങളിലോ, ഉദ്യാനത്തിലോ, ഋഷിവാടങ്ങളിലോ ഗ്രാമ ത്തിലോ പുരത്തിലോ (രാജധാനിയുള്ള നഗരം) പത്തനത്തി ലോ(തുറമുഖനഗരം)മററ് വല്ല മനോഹരമായ പ്രദേശത്തോ ആ ചാര്യൻ ദേവപ്രതിഷ്ഠക്ക് ഭൂമിയെ കൽപ്പിക്കാം.'

ആ ഭൂമിയിൽ ഇന്നിന്ന ഭാഗങ്ങരം ഏതേതുദേവന്മാക്ക് കൊള്ളാമെന്ന് തുടർന്ന് പറയുന്നു. ഉത്തമമധ്യമാധമ ഭൂമികളുടെ ലക്ഷണങ്ങളും ശാസ്ത്രത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കും. പൊതുവിൽ ആധ്യാത്മിക സ്പദനങ്ങളെ മററ് ബാധകളൊന്നും കൂടാതെ ഉല്പാദി പ്രിച്ച് അനുഭവിക്കുവാൻ യോഗ്യമായ പ്രദേശമായിരിക്കണമത്. ഇതുതന്നെയാണല്ലോ സാധനക്ക് തിരഞ്ഞെടുക്കേണ്ടത്. ഭൂമിയെ പരീക്കുീച്ചറിവാനുള്ള വിധികളും ശാസ്ത്രത്തിൽ കാണാ വുന്നതാണ്. യോഗ്യമായ ഭൂമിയിൽ സദ്വുക്ഷങ്ങരം ധാരാ ളമുണ്ടായിരിക്കും. ആചാര്യൻ ആയുധം പൂജിച്ച് അവിടെയുള്ള വൃക്ഷാദികളെ വെട്ടിമാററിച്ച് ഭൂമിയെ നിരപ്പാക്കി ദിക്ക് നിർണ്ണയം ചെയ്ത ഭൂമിയെ ഭൌതികമായും മന്ത്രപരമായും ശു ദ്യീകരിച്ച് അതിൻെറ ഈശാനപദത്തിൽ വെച്ച് വാസ്ത പുജ പൂജ

യെയും വാസ്തുബലിയെയും ചെയ്യണമെന്നാണ് ശാസ്ത്രസിദ്ധാന്തം. വാസ്തുവിൽ ഉള്ള ബ്രഹ്മപദത്തിൽ തക്ക ആഴമുള്ള ഒരു കഴി കഴിച്ച് അതിൽ ആധാരശില തുടങ്ങിയ ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠകളെ യോഗനാളത്തോളം വിധിയാംവണ്ണം ചെയ്ത കഴിയെ മണ്ണിട്ട് മൂടിനിരപ്പാക്കണം യോഗനാളത്തിൻെറ അഗ്രഭാഗം മാത്രം ഭൂമിയിൽ നിന്ന് സ്ഥാനനിർണ്ണ യാത്ഥം പൊങ്ങിനിൽക്കും. ഈവക കാര്യങ്ങരം അന്യത്ര വിവരിച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ട് ഇവിടെ ആവർത്തിക്കുന്നില്ല.

#### ഗർഭപാത്ര സ്ഥാപനം

ആചാര്യൻ അഞ്ജിനെ ക്ഷേത്ര ഉടമസ്ഥനം വേണ്ടി ആ പാര്യപദവി സ്ഥീകരിച്ച് (ആചാര്യവരണം) ഭൂപരി[ഗഹം ചെയ്ത വാസ്തുപൂജാദിക്ര`നടത്തി വിധിഫോലെ് ഷഡാധാര പ്രതിഷ'ാ കഴിച്ചാൽ പിന്നീട് ഒരു ഗർഭപാത്രസ്ഥാപനം ചെ യ്യുകയാണ് വേണ്ടത്ര്. ചെമ്പ് കൊണ്ട് ശാസ്ത്രോക്തമായ രീ തിയിൽ അടപ്പോട<sup>ം</sup> <u>ക</u>ടി ച<u>ത</u>രശ്രമായ ഒരു പാത്രമണ്ടാക്കി യാൽ അതു ഗർഭപാത്രമായി അതിനെ എനി പണിയുവാ**ൻ** പോകുന്ന ഗർഭഗൃഹത്തിൻെറ കട്ടിളക്കാൽ വരുന്നിടത്തു - തന്നെ സ്ഥാപിക്കേയാണ് വേണ്ടത്ര്. ഷഡാധാര പ്രതിഷ°ഠ കഴി ഞ്ഞു യോഗനാളം നിൽക്കുന്ന സ്ഥാനമായിരിക്കും പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠാ സ്ഥാനം എന്നു് ഉറപ്പിച്ച് അതിനു ചുററും ഗർഭഗ്രഹ കല്പന ചെയ്യണം. ഇതിനം മുമ്പ് ഉയരുവാൻ പോകന്ന പ്രാസാദത്തി ൻെ പ്രാൻ മനസ്സിൽ നേരത്തെ ഉണ്ടായിരിക്കണം. അതിൻെറ ശിലാസ്ഥാപന്മെന്ന് പറയാം ഈ ഗർഭപാത്രസ്ഥാപനത്തെ. ആഭാഗത്തു ചതുരശ്രമായി കഴിച്ച് അതിനെ ഉറപ്പിക്കുവാൻ ഇ



ഷൂികകളെക്കൊണ്ട് കൃത്യമായി പട്ടക്കണം. ചിത്രത്തിൽ കൊ ടത്തപ്രകാരം ഇഷൂികകളെ ഉറ പ്പിച്ചാൽ നടുവിൽ ഉണ്ടാക്കുന്ന ഗത്തത്തിലാണ് ഗർഭപാത്ര ത്തെ വെക്കേണ്ടത്ര്. ഈ ഗർഭ പാത്രത്തിൽ ആചാര്യൻ സ്ഥ ന്തം ചൈതന്യത്തെ പൂജാത്ര പത്തിൽ നിക്ഷേപിച്ചിരി ക്കണം.

ഭ്രദേവിയാകുന്ന മാതാവിൻെറ ഗർഭത്തിൽ ആചാര്യനാ കുന്ന പിതാവ് ബീജാവാപം ചെയ്യുന്ന ക്രിയ തന്നെയാണിതു്. ഈ ചൈതന്യമാണ് പിന്നീട് വളന്ന് ക്ഷേത്രത്തിൻെറ പ്രാസാദമായി പരിണമിക്കുന്നത്. ഈ ഗർഭോല്പത്തി കഴിഞ്ഞാലുള്ള ഭ്രൂണത്തിൻെറ വളർച്ചയാണ് ശില്പി നിർമ്മിക്കുന്ന പ്രാസാദനിർമ്മാണം. ഭൂമിദേവിയുടെ പത്രനാണ് ക്ഷേത്രമാകുന്ന സാധകദേഹം എന്ന് ഇവിടെ വ്യക്തമാകുന്നുണ്ടല്ലോ. ക്ഷേത്രത്തിൻറ മനുഷ്യശരീര കല്പനയുടെ ഉറവിടമിവിടെയാണ്.

#### പ്രാസാദ നിർമ്മാണം

ഇതിൻെ മുകളിൽ ഗർഭഗ്രഹത്തിൻെറയും അതിൻെ ചുററുമായും ശ്രീകോവിലിൻെറയും തറ പണിയുകയാണ് ശി ല്ലി ചെയ്യുന്നതു്. ആ തറ പണിയുമ്പോരംത്തന്നെ പണിയു വാൻപോകുന്ന പ്രാസാദത്തിൻെറ മൊത്തമായ പ്രാൻ മനസ്സിലു ണ്ടാകണം. പ്രാസാദവിസ്താരം എന്നത് പ്രാസാദത്തിൻെറ ചുററളവ് എന്നതിനെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തുമ്പോരം യോനി എന്ന ഒരു കണക്ക് അവിടെ ഉത്ഭവിക്കുന്നുട്.

ആകെയുള്ള ചുററളവിനെ 3-ൽ പെരുക്കി 8- കൊണ്ടു<sup>ം</sup> ഹരിച്ചാൽ കിട്ടുന്ന ശിഷ്ടസംഖ്യയാണ് ഈ യോനി. 1മുതൽ 8 വരെ ശിഷ്ട സംഖ്യകയക്ക് ക്രമത്തിൽ ധ്വജം, ധൂമം, സിംഹം, കുക്കുരം, വൃഷം, ഖരം, ഗജം, വായസം എന്നിങ്ങ നെ പേരുകരം ഉണ്ട്. ധാജ, സിംഹ, വൃഷ, ഗജയോനികരം കിഴക്കും, തെക്കും പടിഞ്ഞാറം, വടക്കും എന്നീ ദിക്കേളിൽ നി ന്നുള്ള പ്രാസാദത്തിൻെറ ഉൽഭവത്തെ കുറിക്കുന്നു. കമായം ധ്വജയോനിയായ പ്രാസാദം പടിഞ്ഞാറോട്ടം സിം ഹയോനിയാകുന്നത് വടക്കോട്ടം വൃഷയോനി പ്രാസാദം കി ഴക്കോട്ടം ഗജയോനി തെക്കോട്ടം അഭിമുഖമായിരിക്കും. അതു പോലെ ആഗ്നേയാദി (തെക്ക് കിഴക്ക് തെക്ക് പടിഞ്ഞാറ് വടക്ക° പടിഞ്ഞാറ° വട്കംം° കിഴക്ക° എന്നി) വിദിക്കക≎ ത ന്നെയാണ<sup>ം</sup> ധൂമ, കുക്കര, ഖര വായസയോനികരം, ളിൽ യോനിക്യ ആയിരുന്നാൽ ആയത് ശുഭങ്ങളം വിദിക്കു കഗം യോനികഗം ആയിരുന്നാൽ ആയതു<sup>ം</sup> അശുഭങ്ങളും ആണെ ന്നു് ശാസ്ത്രവിധിയുണ്ടു്. ദിക്കുകളിൽ അധർമ്മ, അജ്ഞാന, അവൈരാഗ്യ, അനൈശ്വര്യങ്ങളും വിദിക്കുകളിൽ ധർമ്മ, ജ<sup>ം</sup>ഞാന, വൈരാഗ്യ, ഐശചര്യങ്ങളമാണ് പൂജിക്കപ്പെടുന്ന ത° എന്ന° ചില പൂജാമന്ത്രങ്ങാം വ്യക°തമാക്കുന്നണം°. യോ നി ഉൽഭവ സ്ഥാനമാകുമ്പോ⊙ ധാജയോനി അധർമ്മത്തിൽ നിന്ന് ധമ്മത്തിലേക്കുള് ജീവിത പ്രയാണത്തെ സൂചിപ്പി

പ്പിക്കുന്നു. നേരെ മറിച്ചു് ധൂമയോനി ധർമ്മത്തിൽ നിന്നുള്ള പ്രയാണമാണല്ലോ സൂചിപ്പിക്കുക. ആയത് അധമ്മത്തിലേ കള്ള മാർഗ്ഗമാകയാൽ അതു അശുപോലദയാണ് എന്ന് വ്യക്തം. ഇതായിരിക്കണം യോനിക്വനയെന്ന് തോന്നുന്നു. ഈ യോനി കല്പന അടിസ്ഥാനപരമായ ഒന്നാണ്. ശില്പശാസ്ത്രത്തിൽ വീണ്ടും വിണ്ടും ഇതിൻെറ ആവർത്തനമുണ്ട്. അത്യാപ്രാസാദത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നു ബിംബവും യോനിപ്പൊരുത്തേടുകൂടി വേണമെന്ന് ശാസ്ത്രം നിഷ്കർഷിക്കുന്നുട്ട്.

ചുററളവിനെത്തനെ മറെറായമാതിരി കണക്ക് കൂട്ടി യർൽ ജനിക്കവാൻ പോകുന്ന പ്രാസാദത്തിൻെറ നക്ഷത്രവും തിഥിയം ബാല്യകൌമാരാദ്യവസ്ഥകളം ആയ വ്യയാദി കാര്യ അളം കിട്ടുന്നതാണ്. വ്യയത്തെക്കാം ആയം അധികരിക്കുന്ന ഇ് ഭാവിശുഭസൂചകമാണ്. മറിച്ച് അശുദസൂചകവുമാണ്. നക്ഷത്രാദികളുടെ ഗുണദോഷങ്ങളെ ജ്യോതിശാസ്ത്രം കൊണ്ട് അറിയുകയും വേണം

# പ്രാസാദത്തിക്ക്റ തറയും മനുഷ്യ ശരീര കൽപനയും

പിന്നീട് ആദ്യമായി ശിൽപി പണിയന്നത് പ്രാസാ ദത്തിൻെറ തറയാണ്. ഇതിന് പാദുക, ജഗതി, കുമുദം, ഗളം



പടി എന്നീ അവയവ കൽപനകളം ആ അ വയവങ്ങഠംക്ക് കണ ക്കകളം ഉണ്ട്. ഈ ചി ത്രം ഈ സംഗതികഠം വൃക്തമാക്കും.

[1. പാടുകം 2- ജഗതി 3. കമുദം 4. ഗളം 5. പടി] പൊതുവെ ഇതാണ് അവയവകല്ലന. ഇതു തറയാണല്ലോ. മന്മ ഷ്യൻറ സ്ഥുല സൂക്ഷ്യ ശരീരങ്ങളുടെ വ്യത്യസ്ത പ്രതീകങ്ങളായി മുഖത്തേയും ഗളത്തിന് താറ്റെയുള്ള ശരീരാംശത്തെയും കൽപിക്കുകയാണെങ്കിൽ ഈ തറ ഗളവും അതിനു താഴെയുള്ള ശരീരഭാഗവുമാണെന്ന് ഈ ശിൽപശാസ്ത്ര കൽപന വ്യക്തമാക്കും. പാടുകമെന്നതു് കാലുകളെ സൂചിപ്പിക്കുന്നുവെങ്കിൽ ജഗതി അതിനു മുകളിൽ ഉള്ള മൂലാധാരസംബന്ധിയായ അഗ്നിഖണ്ഡത്തേയും [ആണവമായ (atomic structure) ഭാഗം] കുമു ദമന്നെ പത്മാകാരമായ ഭാഗം കുദയസംബന്ധിയായ സൂര്യ ഖണ്ഡത്തേയും [ഊജ്ജഖണ്ഡം] (energy structure) സൂചി ഖണ്ഡത്തേയും [ഊജ്ജഖണ്ഡം] (energy structure) സൂചി

പ്പിക്കുന്നു. അതിന്നുപരി വരുന്ന ഗളം ഇപ്പോ≎ം വളരെ അത്ഥ വത്താകുന്നു. അതു° കഴുത്തുതന്നെ. അതായതു° ആകാശഖണ്ഡം —തരംഗാത<sup>്</sup>മകമായ ഊജ്ജം. ഈ ഗളത്തിന്റെ **മുക**ളിലാണ ല്ലോ മനംഷ്യദേഹത്തിൽ ഉള്ള മുഖവും അതിന്നുപരിയുള്ള ശിര സ്സം ഉള്ളതും. ആ മുഖം സൂക്ഷൂമായ മാനസ ശരീരത്തിൻെറ പ്രതീകവുമാണല്ലോ. അതാണ് ശ്രീകോവിലും ഗർഭഗ്രഹവും മററും. ഗളപ്പടി ശ്രീകോവിലിംൻറ തറനിരപ്പിൻെറ അടിഭാ ഗമാണ്. അവിടെനിന്ന് ശ്രീകോവിൽ ഉയന്ന് നിൽക്കം. ഗർഭഗൃഹം അതിലുമപരിയാണ്. അപ്പോരം ശ്രീകോവിലി നെ മാനസദേഹമായി കൽപിക്കാമെങ്കിൽ ഗർഭഗ്വഹം അതി ൻെറ ഉപരിയായ ബോധമാത്രമണ്ഡലമാണ്. അതായത വി ജ്ഞാനമയകോശം അതിന്നുള്ളിലാണ്. ആനന്ദമയകോശം, അവ്ടെയാണല്ലോ ശിവശക്തി സാമരസ്യത്തിന്റെ പ്രതീക ത്വം വഹിക്കുന്ന പുതഷപ്രകൃത്യാത<sup>ം</sup>മകങ്ങളായ ബിംബപീo ങ്ങ⊙ സ'ഥിതിചെയ്യുന്നതു'. ഗളത്തിന്തപരി സ'ഥിതിചെയ്യ ന്ന പടി മാനസ ശരീരത്തിൻെറ താഴത്തെ തലമാണ<sup>ം</sup>. അതി **ൻെറ** അാറങ്ങ⊙ മുതല, സിംഹം എന്നീ ശിരസ്റ്റകളാൽ അലം കൃതമായിരിക്കണമെന്നു് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup> ഇവിടെ ശ്രദ്ധേ മ:ന സശരീരം ചന്ദ്രമണ ഡലമാകയാൽ ജലമയ വം വാരുണവും ആയതും മകര വാഹന പ്രതീകത്വമയംകൊള്ള സിംഹം, ഹംസമെന്ന കണ°ഡല`നീ സ്പന്ദന ന്നതുമാണ് ത്തെ മറിച്ചിട്ടതാണ് എന്ന മന്ത്രശാസ്ത്ര തത്വത്തെയനുസരിച്ച് ജീവാത്മശക്തിയുടെ കിഴോട്ടുള്ള പ്രവാഹത്തെ സൂചിപ്പിക്ക ഇതാണല്ലോ മാനസദേഹത്തിൻെ അടിത്തറ. m.

#### ഗർഭഗൃഹവും [ശീകോവിലും

അങ്ങിനെ തറയാപ്പടെയുള്ളതായ പ്രാസാദത്തെ (ശ്രീകോവിൽ) ഒരു മനുഷ്യദേഹമായി കല്ലിക്കുകയാണെങ്കിൽ അ തിൻറ ശിരോഭാഗം അഥവാ ചന്ദ്രമണ്ഡലമാണ് തറക്കപരിസ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ശ്രീകോവിൽ, ഗർഭ ഗൃഹം എന്നീ ഭാഗങ്ങാ എന്ന് പറയാം. ചെറിയ പ്രാസാദങ്ങാം ആണെങ്കിൽ ശ്രീകോവിലും ഗർഭഗൃഹവും തമ്മിൽ അന്തരമുണ്ടാവില്ല. പക്ഷെ വിധിപ്രകാരം പണിയുന്ന പ്രസാദത്തിൽ ശ്രീകോവിൽ തറമേൽ നിന്നും ഉയന്ത് നിൽക്കുന്ന ഒന്നായിരിക്കും ഗർഭഗൃഹവും അത്ജിനെ മനസ്സിൻെ ഉപരിതലത്തിൽ പിണ്ഡാണ്ഡ സ്വയ്ടിക്കാധാരമായി നിൽക്കുന്ന പുരുഷപ്രകൃതികളുടെ സമ്മി ശ്രമായ ഒരു മിശ്രബിന്ദു സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. ഈ മിശ്രബിന്ദു

വീൻെറ സ്ഥാനമായ ഗർഭപാത്രം ഭൂമിയിലാണ് **കിലും അതിൻെറ സ്ഥാനം വ**രുന്നത് ഗർഭഗൃഹത്തിൻെറ വാതിലിൻെറ കുട്ടിളക്കടിയിലാണെന്നുള്ളതും ശ്രദ്ധേയമാണ്. ആ ബിന്ദുവാണ് പിന്നീട് വളർന്ന് വികസിക്കവാൻ പോ കുന്ന പിണ്**ധാണ്ഡ** ശരീരത്തിൻെറ ബിജം അത<sup>്</sup> പിണ്ഡാണ്ഡ ത്തിൻെറ കേന്ദ്രബിന്ദുവാണ്, എദയസ്ഥാനമാണ്, ഏററവും ഉപരിയുള്ള സ്ഥാനമാണ് എന്നൊക്കെ പറയാം. ത്രിമാനത്ര പിയായ ഒരു ശിൽപ്പത്തിൽ ഇത് ഉപരികേന്ദ്രമാവാനേ നിവ്വ തറപ്പറത്തുള്ള ഈ ശ്രീകോവിൽ മാനസശരീരമാ ണെങ്കിൽ അതിന് താഴെയുള്ള തറ പ്രാണമയ അന്നമയ കോ ശങ്ങാം തന്നെയായിരിക്കണം. ഗളവും കുമുദവും പ്രാണമയങ്ങ ളം ജഗതിപാഭകങ്ങഠം ഭൊതിക ശരീരവും ആണ് എന്ന് ധച നിക്കുന്നു. നപുംസക ശിചയാകുന്ന ആജ്ഞാചക്രം ഇവിടെ വ <u>അന്നത് ശ്രീകോവിലിന്നകത്ത്,</u> അതായതു ശ്രീകോവിലി **ൻെറ തറക്കുപരി ഗർഭഗൃഹത്തിൻെറ തറയിൽ ആണ്.** ഈ പ്ര ദേശം മനസ്സിൻെറ ഉപരിതലമാക്കിയാൽ ഇവിടെത്തന്നെയാ ണ് ആജ്ഞാചക്ര പ്രതീകഭായ നപുംസക ശിലയുള്ളതു്. ഈ നപംസക ശിലയുടെ ഉപരീഭാഗത്തിലുള്ള മുന്നിലൊന്ന<sup>ം</sup> പീഠ ത്തിന്റെ ഉള്ളിലേക്ക് കയറിയിരിക്കും താഴെയുള്ള രണ്ടംശം ഗർഭഗൃഹത്തറയുടെ ഉള്ളിലായിരിക്കും. അപ്പോരം ഗർഭഗൃഹ ത്തറ ഭാഗം മനസ്സ് എന്ന ഘടകത്തെ പ്രതിന`ധാനം ചെയ്യുന്ന സ്ഥാനം തന്നെയായിരിക്കും.

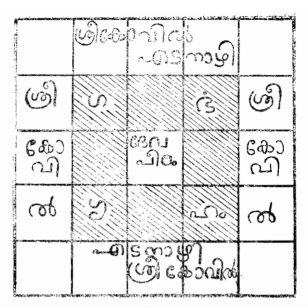
#### ഷഡാധാരങ്ങളുടെ സ'ഥാനങ്ങൾ

ഈ നപുംസകശിലയുടെ കീഴ്ഭാഗത്ത് ഷഡാധാര പ്രതിഷ്ഠയുടെ അവസാന ഭാഗ(ഉപരിഭാഗത്ത്) മായ യോഗനാള ത്തിൻറ ഊദ്ധാഭാഗം മുട്ടിയിരിക്കണമെന്നത് നിർബ്ബന്ധമാണ്. ഈ യോഗനാളത്തിൻറ കീഴ്ഭാഗം സ്പർശിക്കുന്ന കൂർ മമം ഗളമെന്ന് പറയുന്ന പ്രാസാദത്തറയുടെ ഭാഗത്തായിരിക്കും ഉണ്ടായിരിക്കുക. അതായത്ത് ഗളപ്പടിക്ക് താഴെ തന്നെ. വിശുദ്ധി ചക്രത്തിൻറെ പ്രതീകമായ ഈ യോഗനാളം അങ്ങിനെ പ്രാസാദത്തിൻറെ ഗളം എന്ന ഭാഗത്തോട്ട് അന്വയിക്കുന്നു. ഈ പ്രാണശക്തിയായ കൂമ്മം ഇരിക്കുന്നത്, പ്രദയസ്ഥാനമായ അനാഹത ചക്രഭാഗപ്രതീകമായ പത്മത്തിന്മേലാണ ക്ലോ. ഈ പത്മം, കുമുദം എന്ന തറയുടെ ഭാഗത്തോട്ട് ചേന്നാണിരിക്കുന്നത്. കുമുദമെന്നത് അനാഹതചക്രം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന വായുവിൻറെ സ്ഥാനം തന്നെയാണെന്ന് ഇതുകൊ

ണ്ട് അനുമാനിക്കാം. അവിടെനിന്ന് മേലോട്ട് ആജ്ഞാചക്രം വരെയാണല്ലോ പിണ്ഡാണ്ഡത്തിലെ സൂര്യമണ്ഡലസ്ഥാനം അഥവാ പ്രാണമയകേസ ത്തിൻെറ സ്ഥാനം. ഇതിൻെറ ഉപ രിതലം ഗർഭഗൃഹത്താവരെയും വരുന്നു അനാഹതമാകുന്ന ഈ പത്മം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത് കമുദഭാഗത്താണ്. തിന്നു ഉള്ള ജഗതിയിലും പാദുകയിലും ആയിട്ടാണ**്** താഴെ ഷഡാധാര [പതിഷ<sup>ം</sup>ഠയുടെ നിധികും ഭവും ആധാ രശിലയും ഉള്ളത്. ആ ഭാഗം ആണവമായ (atomic) മൂലാധാരം വരെ ഇറഞ്ഞി വരുന്ന - അഗ്നിമണ<sup>ം</sup>ഡലം തന്നെ യാണ<sup>ം</sup>. അങ്ങിനെ ഭൂർഭ്രവസച എന്നും അഗ്നിസൂര്യസോമ എന്നും മനുഷൃശരീരത്തിൽ സ്ഥാനകൽപന ചെയ്തിരിക്കുന്ന പാഭങ്ങ*ാ* മുതൽ ഹൃദയം വരെയും അവിടുന്നങ്ങോട്ട**് ആജ്**ഞ വരെയും അവിടുന്നത്തോട്ട് ബ്രഹ്മരന്ധ്രം വരേയും ഉള്ള ഭാഗ ഞ്ങരം പാദുക-ജഗതികളം കമുദം മുതൽ ഗളപ്പടി വരെയും തുട ന്മ് ഗർഭഗ്രഹത്തറ വര ും അതിനപ്പറം പ്രതിഷാപീഠങ്ങളം ആയി വരുന്നു. അങ്ങിനെ ബിംബ്പീഠങ്ങഠംക്ക് താഴെയാ യി പ്രതിഷിക്കപ്പെട്ട ഷഡാധാരപ്രതിഷയുടെ വിശഭാംശങ്ങരം പ്രാസാദത്തറയുടെ ജഗതി, കുമുദം, ഗളം, ഗളപ്പടി തുടങ്ങിയ ഭാഗങ്ങളോട്ട് ശാസ്ത്രീയമായി യോജിച്ഛിരിക്കുന്ന്. ഷഡാധാ രപ്രതിഷ്ടയുടെ ഉപരിഭാഗത്തായുള്ള യോഗനാളം അതിനാൽ പ്രാസാദത്തിന്റെ തറയുടെയും ഉപരിയായി ഭൂമിക്കുപരിഭാഗ ത്തേക്കു നീണ്ടനിൽക്കുന്നതാണ്. അവിടെ നപുംസകശിലയും സ്ഥിതിചെയ്യന്നുവെന്നത്ര് മനുഷ്യശരീരത്തിന്റെ സ്ഥൂല സൂക്ഷൂാവയവങ്ങഠംക്ക് ഋഷീശ്വരന്മാർ കൽപിച്ചതായ സമാ ന്തരത്വകൽപനയെ കൃത്യമായി അനസരിക്കുന്നുവെന്ന് വേണം പറയുവാൻ.

#### സോമ≈ണ°ഡല സ°ഥാനമായ [ശികോവിൽ

ഈ പ്രാസാദത്തറയുടെ ഉപരിതലത്തിലായി ശ്രീകോ വിൽ പണിയണം. ദിമാനതലത്തിൽ നോക്കുകയാണെങ്കിൽ ഏറാവും ലളിതമായ ചത്രു ശ്രീകോവിലിൻെറ തറയാകുന്ന ചത്രശ്രത്തെ അയ്യഞ്ചായ ഇരുപത്തഞ്ചു ഖണ്ഡങ്ങളാക്കി കണ കൊക്കാവുന്നതാണ്. ഈ ചിത്രത്തിൽ നടുവിലെ കള്ളി ദേവ പീഠത്തേയും അതിന്ന് ചുററുമായുള്ള 8 കള്ളികയ ശർഭഗ്രഹത്തേയും അതിന്ന് ചുറുമുള്ള 16 കള്ളികയ ശ്രീകോവിലിനേ യും സൂചിപ്പിക്കുന്നു. ശ്രീകോവിലും ഗർഭഗ്രഹവും തമ്മിലുള്ള ഈ അന്തരത്തിൽത്തന്നേയാണ് ഇടനാഴിയെ പണിചെയ്യുക.



ചെറിയ പ്രാസാദമാണെങ്കിൽ ഈ എടനാഴിക്ക് പകരം അത്ര തന്നെ വിസ്താരമുള്ള ഗർഭഗ്രഹഭിത്തിയെ ഉണ്ടാക്കുകയാണ് പതിവ്. ഇവിടെ ഗർഭഗ്രഹവും ശ്രീകോവിലും ഭിത്തിയുടെ അന്തർഭാഗത്തും ബാഹ്യഭാഗത്തുമായി വിരാജിക്കുന്നു.

ഈ ദ്വീമാന ചിത്രത്തിലും 16 കള്ളിക്ക വരുന്ന ൃശ്രീ കോവിൽ ചന്ദ്രൻറ 16 കലകളെ സൂചിപ്പിക്കുന്ന ചന്ദ്രമണ്ഡല തോട്ട് പ്രതീകാത്മകമായി ബന്ധപ്പെടുന്നു. അതാണ് സഹ സ്രാരപത്മം എന്ന ചന്ദ്രമണ്ഡലം. ഇതു അധോമുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യുമ്പോരം അതിൻെറ കണ്ണികയിൽ ഊദ്ധാമുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ദ്വാദശാന്തമെന്ന അഷ്ടളേപത്മത്തെ ഗർഭ ഗൃഹം പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നു. ഇവയുടെ കണ്ണികകളുടെ പര സ്പരാഭിമുഖമായ സംഗമസ്ഥാനമാണ് ബ്രഹ്മരസ്ധ്രസ്ഥാനം. അവിടെത്തന്നെ പ്രകൃതിപുരുഷാത്മകമായ പീഠബിംബ സംയോഗസ്ഥാനം വരുന്നുവെന്നത് ശ്രദ്ധേയമായ കാര്യമാണ്.

#### ശിഖരമാകുന്ന താഴികക്കുടം

ഇതിൻെറ ഉപരിയായി സ്തംഭങ്ങളും ഇഷ്ടികകളെക്കൊ ണ്ട് ഭിത്തിയം പണിയ്ക്കാരിൻറ ഉയിചഭാഗത്തെ പണിയ ന്നു. ഈ ചതുരശ്ര ക്യബിൻറ ഉപരിതലം ഒരു പടിയായി

കൽപിക്കാമെങ്കിൽ അതിൻെറ മുകളിലായി കിരീടാകൃതിയിലു ള്ള ചെമ്പോ ഓടോ മറേറാ മേഞ്ഞതായ മേൽക്കുരയേയും അ തിനമുപരി താഴികക്കുടത്തേയുമാണ് ഉണ്ടാക്കക. കിരീടംവെച്ച ഒരു **ശിരസ്സ്പോലെയാണ്** ശ്രീകോവിൽ എന്നു പറയുമ്പോയ ശ്ര**ീകോ**വ്ിൽ ആകുന്ന മുഖത്തിനും ഗർഭഗൃഹമാകുന്ന ശിരസ്സി നം ഉള്ള മനഷ്യശരീര കൽപന ഇവിടെ വ്യക്തമാകം. ഷ്യൻെറ സൂക്ഷുശരീരത്തിൻെറ ഉപരിതലത്തിലേക്ക<sup>്</sup> കൂർത്ത കൂത്ത് പോകുന്ന ശിഖയുടെ ആകാരം ഇവിടെ വ്യക്ത ം∍ണ്. ഈ താഴികക്കുടം ഒരു കംഭാകൃതിയിൽ തന്നെയാണ് പണിയു വിടന്നിരിക്കുന്ന ഒരു താമരപ്പൂവിൽ ഇരിക്കുന്ന ഒന്നോ രണ്ടോ മൂന്നോ കംഭങ്ങളോടും പുതിയ താമരമൊട്ട് പോലെയി രിക്കുന്ന അഗ്രത്തോടും കൂടിയതാണ് താഴികക്കുടം എന്നു് തന്ത്ര സമുച്ചയം വിധിക്കുന്നു [വാസ്ത്വാധാര സമോന്നതാം പ്രഥിത തൻ പാഥോജകംഭാദികാം വിന്യസ്യേൽ നവപുണ്ഡരീക മുകളാഗ്രാമഗ്രതസ്തൂപികാം] ഇവിടെ താമരമൊട്ടിൻെറ ഉപ രിഭാഗമായ ബിന്ദവിൽനിന്ന് നിർഝരിക്കുന്ന അമ്പതവാഹി യായ കംഭവം അതിനെ സ്വീകരിച്ച് മുകളിലേക്ക് വിടന്ത നിൽക്കുന്ന പത്മവും കേന്ദ്രബിന്ദവായ ബ്രഹ്മരസ്രത്തിൽനി ന്നുള്ള അമൃതപ്രവാഹത്തെ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. അമൃതം നിറഞ്ഞ കംഭങ്ങളം വിടന്ന താമരകളം പല തരത്തിലും ഭാരതീയ യോ ഗതന്ത്രശാസ്ത്രങ്ങളുടെ നിഗൂഢ തത്വങ്ങളെ പ്രതിനിധാനം ചെ യ്യകൊണ്ട് നമ്മുടെ ശിൽപശാസ്ത്രത്തിൽ ഉടനീളം inotif ആ യി വിരാജിക്കുന്നതും കാണാൻ പ്രയാസമില്ല.

# വിവിധ തരത്തിലുളള [പാസാദങ്ങൾ

ഒരല്പ്രാസാദത്തിന് ഒരു നില മാത്രമെ കാണുകയുള്ള വെങ്കിൽ കൂടുതൽ വലുപ്പമുള്ള പ്രാസാദങ്ങരംക്ക് രണ്ടും മൂന്നും നിലകരം മുതൽ പന്ത്രണ്ട് നിലകരം വരെ ഉണ്ടാക്കാനുള്ള വ്യവ സ്ഥ ശില്പശാസ്ത്രത്തിൽ ഉണ്ട്. പ്രാസാദത്തിൻെറ ആകൃതികരം ക്കും വ്യത്യാസങ്ങരം വരുത്താം. ചതുരശ്രം വൃത്തം, ദീർഘച തുരശ്രം, ഗജപൃഷ്ഠം, ദീർഘവൃത്തം, ഷഡശ്രം, അഷ്ടാശ്രം തുടങ്ങി പല രീതിയിലും പ്രാസാദങ്ങരം പണിയാറുണ്ട്. തട്ടു കരം തട്ടുകളായി ഉയന്നറില്ലുന്ന കേരളീയ ക്ഷേത്രശില്പങ്ങരംക്ക് നേപാരം, ടിബററ് എന്നീ സ്ഥലങ്ങളിലുള്ള ക്ഷേത്ര പ്രാസാദങ്ങളോടുള്ള സാദൃശ്യം ഗവേഷണാർഹമാണ്.

ഈ ശ്രീകോവിലിൽനിന്ന് മന്നോട്ട് തള്ളിനിൽക്കുന്ന ഒരു ചതര[ശമാണ് മുഖമണ്ഡപം. അവിടേക്ക് ആരോഹണം ചെയ്യുവാനുള്ള കോണിയെയാണ് സോപാനം എന്ന് പറയു ന്നത<sup>്</sup>. ഈ സോപാനത്തിൻെറ പടവുകളടെ ഇരുവശത്തുമായ അംഭിത്തികാ പിന്നിലേക്ക് തിരിഞ്ഞു നിൽക്കുന്നു ഒരു വ്യാ ളീമുഖ<u>ത്ത</u>നിന്നും പുറപ്പെടുന്ന നാക്കകരം പോലെയാണ<sup>ം</sup> പ ണി തിരിക്കുക. നാവ് എന്നതിന്ന് ജലം എന്ന പ്രതീകാത്മ കത കൊടുക്കുകയാണെങ്കിൽ ഈ കോണി താഴെക്ക<sup>്</sup> വരുന്ന ദേവ ചൈതന്യ പ്രവാഹത്തിൻെറ പ്രതീകത്വം വഹി ക്കുന്നു. സിംഹത്തിൻെറ മുഖത്തോട്ട<sup>്</sup> സദ്ദശമായ ഈ വ്യാളീമുഖ ങ്ങ⊙ം സിംഹം എന്ന മന്ത്രാക്ഷരത്തിലെ സം ഹം (ഇ എന്നത്യ് താഴോട്ടുള്ള പ്രവാഹം) എന്ന അക്ഷരങ്ങളെക്കൊണ്ടാണ് ഉണ്ടാ ക്കിയിട്ടുള്ളതെന്ന് കാണാൻ വിഷമ്മില്ല. സപ്തകോടി മഹാ മന്ത്രങ്ങയക്ക് അമ്പത്തൊന്നക്ഷരാളിക്കം ആധാരമായി ഉപ രിയായി ദേവചൈതന്യമാകുന്ന പ്രണവനാദബിന്ദുക്കരംക്ക<sup>്</sup> താഴെ വിരാജിക്കുന്ന ഹം സ എന്ന ഊദ്ധാാധോമുഖ ശ്ക്തിചല നങ്ങളെയാണിവ സൂചിപ്പിക്കുന്നതെന്ന<sup>ം</sup> പ്രത്യേകം പറയേണ്ട തില്ലല്ലോ. ഈ സോപാനത്തിന്നടുത്ത് നിന്ന് വാദ്യഘോഷ ത്തോടെ മുഴക്കുന്ന ദേവസ്തോത്രങ്ങളാണ് പിൽക്കാല**ത്ത**് സോപാനസംഗീതമെന്ന പേരിൽ പ്രചരിച്ചത' എന്നം ഇ വിടെ പറഞ്ഞുകൊള്ളട്ടെ. സോപാനത്തിൽ കൂടി മുകളിലേക്ക കയറുമ്പോ⊙ നാം ദേവങ്കലേക്കും ഇറങ്ങുമ്പോ⊙ തന്യം നമ്മിലേക്കും വരുന്നു. പ്രണവം ഊദ്ധ്വാധാപ്രവാഹ ങ്ങളെ രണ്ടിനേയും സൂചിപ്പിക്കുന്നുണ്ടല്ലോ.

ഈ [ശീകോവിലിൻെറ വടക്കെഭാഗത്തേക്ക് ഇതേവ്യാളീമുഖത്തോടുകൂടിയ ഒരു ഓവും ഒണ്ട്. അഭിഷേകജലം പുറത്തേക്ക് വിടുവാൻ വേണ്ടിയാണിത്. സഹസ്രാരേന്ദു നിർഗ്ഗ ളിതമായ അമൃതിനോട്ട് തുല്യമാണ് ഈ ഓവിലൂടെ വടക്കോട്ട് പ്രവഹിക്കുന്ന ജലമെന്ന് പ്രതീകാത്മകമായി ഇവിടെ പറയാവുന്നതാണ്.

#### നമസ്കാരമണ്ഡപം

പ്രാസാദം കഴിഞ്ഞാലുള്ള അകത്തെ ബലിവട്ടത്തിന് അന്തർമ്മണ്ഡലമെന്നാണ് പേർ. ദേവൻെറ മനോമണ്ഡലമാ ണിതെന്ന് മുമ്പെ വിവരിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ. ആ തരത്തിൽ നോക്കി യാലം [ശീകോവിൽ ഗർഭഗൃഹമെന്ന തലങ്ങയം സഹസ്രാരപ

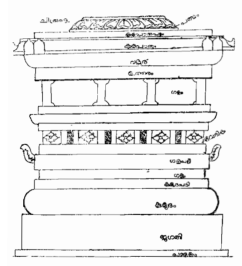
**ത്മത്തെ തന്നെയാണ<sup>ം</sup> സൂചി**പ്പിക്കുന്നതെന്ന<sup>ം</sup> പറഞ്ഞേ **തീ**ത്ര. ഈ അന്തമ്മണ്ഡലത്തിൻെറ് പറത്തായുള്ള നമസ്കരമണ്ഡ പവം മുഖ്യപ്രാസാദത്തെപ്പോലെ ജഗതി, കമുദാദി അവയവ വിശേഷത്തോടെയാണ° പണിയേണ്ടത°് മിക്കവാറും ഇതി **ൻെ തറ**.കൂർമ്മ പൃഷ'oവടിവിൽ ആയിരിക്കമേന്നയു [ശദ്ധേ യമാണ<sup>ം</sup>. ചതുര[ശാകൃതിയിൽ ഹൃദയത്തിന്റെ പ്രതീകസ്ഥ നമായ നാലമ്പലത്തിൻെറ ഉപരിതലത്തിൽ അതായത്ര° ഉള്ളിൽ വിരാജിക്കുന്ന ഈ നമസ്സാരമണ്ഡപം കൂമ്മാകൃതിയു⊙ **ക്കൊള്ളണമെന്നതും അത്ഥവത്താണ്**. നാലമ്പലം ഹൃദയസ്ഥാ നമാണെങ്കിൽ ഈ നമസ്സാരമണ്ഡപം അതിനുപരി വിരാജിക്ക ന്ന കൂഞ്മാണ് എന്നു വരുന്നു. ഷഡാധാര പ്രതിഷ്യിലെ പത്മത്തിൻെറ മുകളിലുള്ളകൂമ്മം ഇവിടെയും ദ്വിമാനതലത്തിൽ **ആവത്തിക്കപ്പെടുന്നു.** ഈ നമസ്സാരമണ്ഡപം അതിനാൽ വി ശുദ്ധിചക്രത്തിൻെ സ്ഥാനം വഹിക്കുന്നു. അവിടെയാണല്ലോ **ജീവാത്മാവിൻെറ** സ്ഥാനം. ആ പ്രതീകത്വം വഹിക്കുന്ന ദേ വൻെറ വാഹനത്തെ ഇവിടെ പ്രതിഷ്ഠിച്ച കാണാവുന്നതാ ഇവിടെവെച്ച ജപിക്കന്ന മന്ത്രങ്ങളം വദഭാഗങ്ങളം **ജപംചെയ്യുന്ന ആളിൻെറ ആത്<sup>യ</sup>മീയ** ഔന്നത്യത്തിനല്ല പ്രത്യത **ദേവൻെറ് ചൈതന്യ വ**ദ്ധനവിനായിട്ടാണ് പോവുക എന്ന്ത്ര് ശ്രദ്ധേയമായ വസ്തതയത്രെ. ഉത്തമ സാധകന്മാക്ക് ജീവാത്മാ വിൻെറ തലത്തിൽ നിന്നുകൊണ്ട് ദേവനെ നമസ്സരിക്കവാനം തദ്വാരാ പൂണ്ണ സായൂജ്യംപ്രാപിക്കുവാനമുള്ള സ്ഥാനം ഇതത്രെ. അതാണ് ഇ്<u>ത്</u> നമസ്കാരമണ്ഡപമായിത്തീരുന്നത്ര്. ബലിക്രി യകഠം കഴിഞ്ഞാൽ (സവിസ്തരമുള്ള പൂജ കഴിഞ്ഞാൽ) ഇവിടെ വന്നിരുന്നാണ<sup>ം</sup> നമസ്കാരവും മന്ത്രജപാദികളം നടത്തേണ്ടത്ര<sup>ം</sup>. മാനസികമായ ധ്യാനവം ധ്യാനോക്തമായ രൂപത്തോട്ട<sup>ം</sup> നാം സാമ്യം പ്രാപിക്കുന്ന മാനസപൂജയും കഴിഞ്ഞ ശേഷം ചെയ്യേ ണ്ടതായ മന്ത്രജപത്തിന്റെ സ്ഥാനത്താണ് ക്ഷേത്രത്തിൽ ദേ വന്യവേണ്ടി ശാന്തിക്കാരൻ ഈ ജപം നിവ്വഹിക്കുന്നത്ല്.

## അന്തഹാരയും മദ<sup>്</sup>ധ്യഹാരയും

ഇതു കഴിഞ്ഞു നാലമ്പലത്തിനം വിളക്കമാടത്തിനം (അന്തഹാര, മദ്ധ്യഹാര) പുറത്തെ ബലിവട്ടത്തിനം (ബാഹ്യ ഹാര) പ്രത്യേകം കണക്കുകയ ഉണ്ട്°. കണക്കനസരിച്ച് പണി ഞ്ഞാൽ മാത്രമെ കണംക്കാത്ത ഒരു മാനഷദേഹത്തിൻെറ പ്രതീ കത്വം ക്ഷേത്രശിൽപത്തിന° ഉണ്ടാവുകയുള്ള. ഇതിൻെറ പുറ മെയുള്ള മര്യാദ അതായതു് പുറംമതിൽ 7 ദണ്ഡോ അഥവാ 21 ദണ്ഡോ വരെ അകലത്ത്യ് ആകാം. അന്തഹാരയുടെയും ബാഹ്യഹാരയുടെയും ദണ്ഡറുതി ഭിത്തിയുടെ ഉരംഭാഗംതന്നെ. പക്ഷെ മദ്ധ്യഹാരയുടെ ദണ്ഡറുതി അവിടെ കൊളത്തുന്ന വി ളക്ഷകളുടെ ദീപനാളങ്ങളുടെ പകതിയിൽ വരുന്ന ഊദ്ധാരേഖ യത്രെ എന്നത്യ് കണക്ഷകളുടെ കൃത്യത കാണിക്കുന്നു.

## വലിയ ബലിക്കല്ലിന്റെ സചരൂപം

ഇവിടെ പുറത്തെ ബലിവട്ടത്തിൽ വിരാജിക്കുന്ന വലി യ ബലിക്കല്ല് ഒരു ക്ഷേത്രത്തിൻെറ പ്രാസാദ മാതൃകയിൽത്ത ന്നെയാണ് പണിതിരിക്കുക. ജഗതി, കുമുദം, ഗളം, പടി എന്നിവ കഴിഞ്ഞു വാതിലുകളോടും മററും കൂടിയ പ്രാസാദം (പക്ഷെ മുഴവൻ അടഞ്ഞത്ര്-ഇതാണല്ലോ ഗളം)അതിനമുകളിൽ പടി, അതിന മേൽ പൂക്കല്ല് അഥവാ പത്മം എന്നിവയാണ് വലിയ ബലിക്കല്ലിൻെറ മുഖ്യാവയവങ്ങയം.



ഇതിന്റെ മുകളിൽ ഗള ത്തിന്റെ ഉത്തരവും അ തിന്മേൽ കപോതമെ ന്ന ഒരു പത്മാകൃതിയും അതിന്മേലുള്ള ചതുരശ്ര ത്തിൽ ഒരു പത്മവും അ തിനു മദ്ധ്യത്തിൽ ഒരു കണ്ണികയും ചേർന്നതാ ണ് സാമാന്യേന വലി യ ബലിക്കുല്.

[ശീകോവിൽ ആ കുന്ന പ്രാസാദത്തിൻെറ ഗളവും മാനസ പ്രാണ ശരീരങ്ങളും ഇതിൽ ഉ ണ്ടും. ഇതിന്തപരി ഒരു

പത്മം കല്പിച്ചിരിക്കുന്നത്ര് പ്രാണശരീരത്തിന്മേൽ ഉള്ള മാന സ ശരീരം ഒരു പത്മപീഠാകൃതി പുണ്ട്നില്ലുന്നതാണ്. അതി നാൽ ഈ പത്മത്തിന്റെ കർണ്ണിക ഗർഭഗൃഹത്തറയോളമോ [ശീകോവിൽത്തറയോളമോ പൊക്കത്തിൽ (അതായത്ര് രണ്ടും ഒരു Level)ആയിരിക്കണം. ഗർഭഗൃഹത്തിന്റെ തറയെമാത്രം മുറിച്ചെടുത്തു മധ്യഹാരയുടെ അപ്പറത്തുകൊണ്ടുപോയി സ്ഥാപി ക്കുകയാണെങ്കിൽ അത്ര് വലിയ ബലിക്കല്ല് ആവുമെന്ന് പറ യാവുന്ന വിധത്തിലാണ് ഈ സംവിധാനം. സ്വാഭാവികമാ യ സ്ഥൂലസൂക്ഷൂദേഹങ്ങരം ചേന്ന ഈ വിഭാഗത്തിൻെറ ഗള ത്തിൻേറയും ചുവട്ടിൽ കണ്ഡലിനീ ശക്തി ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന മൂലാധാരമാണ് ഉള്ളതെന്ന് കണക്കാക്കണം.

ഇവിടെയാണ് ബാഹ്യമായ പ്രാണ അന്നമയകോശത്മം ഒള പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്ന ദേവൻെറ വ്യക്തിത്വമാന്ന അഷ്ട ശക്തികഠം വിരാജിക്കുന്നത്ര്. അവയെ വലിയ ബലിക്കല്ലിന്റ് ചുററുമുള്ള ചതുര[ശത്തിൽത്തന്നെ ബലിക്കല്ലുകളുടെ രൂപത്തിൽ പ്രതിഷ്ഠിച്ചിട്ടുണ്ട്. സാക്ഷാൽ പ്രാസാദത്തിൻെറ ഭാഗമായ (വലിയ ബലിക്കല്ലടങ്ങുന്ന) ബാഹ്യഹാരയിലും ഇതേ ബലിക്കല്ലുകളെ കാണാൻ കഴിയും. വിഷ്ണുവാണ് ദേവനെങ്കിൽ ഈ രണ്ട് സെററ് ബലിക്കല്ലുകളം ഒരേ പേരോടുകൂടിയവയായിരിക്കമേന്നത്ര് [ശദ്ധേയമാണ്ട്.

അങ്ങിനെ [ശീകോവിലാകുന്ന പ്രാസാദവും പഞ്ചപ്രാ കാരങ്ങളും ഒരു ത്രിമാന തുപത്തെ ദ്വിമാന തലത്തിലാകുന്ന വിധത്തിൽ മുറിച്ചു മുറിച്ചു വിശദാംശങ്ങളോടെ പ്രതിഷ്ഠിച്ചവ യാണെന്നു കാണാൻ വിഷമമില്ല,

#### കൊടിമരം

വലിയ ബലിക്കല്ലം ബാഹ്യഹാരയം (പുറത്തെ ബലി വട്ടവം) ദേവൻെറ അരക്കെട്ടായിട്ട് ഇവിടെ കാണാൻ വിഷമ മില്ല. ് ഈ അരക്കെട്ടിൽ നിന്നു' തന്നെയാണ് ദേവൻെറ സുഷ്യ മ്ലാമാർഗ്ഗത്തെ ഉഠംക്കൊള്ളുന്ന കൊടിമരം ഉയന്ത്പോങ്ങുന്നതു്. ഇതു മറിച്ചവെച്ചതിൻെറ മറെറാത ഉദാഹരണമാണ°. അതി **ൻെറ അടി** മൂലാധാരവും പാർത്ഥിവമായ തലവുമാണല്ലോ. അതിനാൽ അവിടെയും ദിക്കുകരം ഉണ്ടാകുന്നു. ദിക്ക°പാല ന്മാരെ അവിടെ വിഗ്രഹ രൂപത്തിൽത്തന്നെ പ്രതിഷ്ടിക്കുക പ തിവുണ്ട്°. ധാജം എന്നതു കണ്ഡലിനീശക്തി തന്നെയാണെ ന്നും കണ്ഡലിനീശക്തിയെ സഹസ്രാരത്തോളം പൊക്കി ഉത്ഥാ നം ചെയ്യിച്ച് വിശേഷാൽ സാധനയനുഷിച്ച് ദേവൻ ചൈത ന്യം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന ക്രിയാവിശേഷങ്ങളുടെ സമാഹാരമാണ് ഉത്സവമെന്നും മുമ്പെ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ടല്ലോ. കൊടിമര ത്തിൻെറ മുകളിലത്തെ തട്ടിലുള്ള വാഹന പ്രതിഷ ഇതുതന്നെ സൂചിപ്പിക്കുന്നം. ഈ വാഹനത്തിനം ഉപരിയായിട്ടാണം കൊ ടി ഉയർന്നു' പൊങ്ങേണ്ടതു്. അതിനാൽ ന്യായമായും കൊടി

കെട്ടുന്ന ദണ്ഡ് വടക്കോട്ട് നീണ്ടിരിക്കുന്നതു് യുക്തിസഹമാ ണ് എന്നു് പറയാവുന്നതാണും.

#### ദേവ വിഗ്രഹങ്ങൾ

ഇങ്ങിനെ നാം വിശദമായി ക്ഷേത്രശിൽപത്തെ മനഷ്യ ദേഹത്തിൻെറ കണക്കനസരിച്ച പഠിച്ചകഴിഞ്ഞു. ഈ ക്ഷേത്ര ഗാത്രത്തിൻെ കേന്ദ്രബിന്ദുവിൽ അതായതും ഹൃദയത്തിൽ (ഹൃദ യമെന്നതു് സഹസ്രാരത്തിലും അജ്ഞയിലും അനാഹതയിലും നാം ധ്യാനത്തിനുപയോഗിക്കുന്ന ഏതു സ<sup>്</sup>ഥാനത്തും ആവാമെ ന്നം' വ്യംഗ്യം) വിരാജിക്കുന്നതായ ദേവ വിഗ്രഹമെന്നതു', സാ ധാരണ സാധകന്മാർ മന്ത്രജപസമയത്തു<sup>o</sup> ചെയ്യുന്ന ധ്യാനരൂപ ത്തിൻെ വടിവാന്ന മാനസവിഗ്രഹത്തിൻെറ്റ് കല്ലിലോ ലോ ഹത്തിലോ കൊത്തിയെടുത്ത പ്രതിത്രപം മാത്രമാണ്ം. പഞ്ച ലോഹാദികാംക്കു പുറമെ സവ്വസാധാരണയായി വിഗ്രഹങ്ങരം കൊത്തിയെടുക്കുക ശിലയിൽനിന്നായിരിക്കുമല്ലോ. വിഗ്രഹ ത്തിൻെറ ഉയരത്തിന്നും വണ്ണത്തിന്നും അനുസരിച്ച് ഒരു ശിലാ ഖണ്ഡം ഭൂമിയിൽനിന്ന<sup>്റ്</sup>കൊത്തിയെടുക്കുകയാണ്° വിഗ്രഹ നിമ്മാണത്തിൻെറ ആദ്യഘട്ടം. ഇതു ദീർഘ ചതുരശ്രമായിരി ക്കമേന്നു പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. ഈ ശിലയെ എവിടെനിന്നെ ടുക്കേണമെന്നും ആയതു പുരുഷശിലയോ സ്ത്രീ ശിലയോ ആകേ ണ്ടതെന്നും മററുമുള്ള കാര്യത്തിൽ ശിൽപശാസ്ത്രത്തിൽ വ്യക്ത മായ നിർദ്ദേശങ്ങരം ഉള്ളതു വിസ്താരഭയത്താൽ ഇവിടെ ഉദ്ധ രിക്കുന്നില്ല.

## വിവിധ തരം വിഗ്രഹങ്ങളുടെ അനുപാതം

പൊതുവിൽ ബിംബത്തിൻെറ നീളം അഥവാ ഉയരം ഗർഭഗ്രഹദാരത്തിൻെറ നീളം അഥവാ ഉയരത്തോട്ട് ബന്ധ പ്രെട്ടാണിരിക്കുന്നത്ര്. അതിൻെറ ഒരു കണക്കനസരിച്ച് (കണക്കുക്കാ പലതുമുണ്ട്) അംശിച്ച് കിടുന്നതാണ് ബിംബനീളം. ഈ നീളം ഉയരക്കാള്ളുന്ന അളവെടുത്ത് നിശ്ചയിച്ച പാറയിൽ നിന്ന് തന്ത്രി പൂജിച്ചുകൊടുത്ത പണിയായുധങ്ങരം ഉപയോഗീ ച്ച് ദീർഘചതുരത്തിൽ ഒരു കഷണത്തെ മുറിച്ചെടുക്കുന്നു. ഇതിൻെറ വക്കുകാ ചെത്തി ശരിക്കും ആക്കി ഈ ദീർഘത്തെ 10-9— അഥവാ 8 തുല്യ വിഭാഗങ്ങളാക്കി ഭാഗിച്ച് വിഗ്രഹങ്ങരം പണിയുകയാണ് പതിവ്. പത്താക്കി ഭാഗിച്ച് ഉണ്ടാക്കുന്നു വിഗ്രഹങ്ങരം ദശതാലവും മററു രണ്ടെണ്ണങ്ങരം നവതാലവും അഷ്യതാലവും ആയ വിഗ്രഹങ്ങരം ആണ്. ഉത്തമം ദശ

താലം തന്നെ. മധ്യമം നവതാലം അധമം അഷ്യതാലം ഇങ്ങി നെ സപ്താദി താഴെയുള്ള അളവുകളിലും വിഗ്രഹങ്ങ∞ ഉണ്ടാ ക്കാം. ഈ ഒരു താലത്തെ പന്ത്രണ്ടാക്കി വിഭജിച്ചാൽ അതാ ണം' അംഗുലമെന്ന അളവ'. ന്വതാല വി[ഗഹത്തെ നമുക്കെ <u>ടത്ത</u> പഠിക്കാം അപ്പോരം വി[ഗഹത്തിന 96 അംഗുലം നീള മുണ്ടായിരിക്കും. ഈ 96-ൽ മൂദ്ധാവ് മുതൽ നെററിവരെ മൂന്നം ഗുലങ്ങളെക്കൊണ്ടും നെററി മുതൽ താടി കഴിയുന്നിടത്തേക്ക<sup>്</sup> പന്ത്രണ്ട° അംഗുലങ്ങളെക്കൊണ്ടും കഴുത്ത് മൂന്നംഗുലംക്കൊണ്ടും കഴുത്തിൻെറ അവസാനം മുതൽ ഹൃദയം വരെയും അവിടെ നി ന്ത് പൊക്കിയ വരെയും അവിടെനിന്ത് ലിംഗംവരെയും പ ന്ത്രണ്ടീത അംഗുലങ്ങാം വീതവും രണ്ടു കാലിന്റെ മുട്ടുകളം ഞെ രിയാണി മതൽ അടികഴിയുവോളവും മമ്മൂന്നംഗുലംകൊണ്ടും തുടകളം കണങ്കാലുകളം ഇരുപത്തിനാലു അംഗുലങ്ങഠംക്കൊണ്ടും അളന്ന് ഉണ്ടാക്കണമെന്നാണ് വിധി. $\lceil 3+12+3+12+12+ \rceil$ 12+24+24+3+3=108] ഇങ്ങിനെ 108 അംഗുലങ്ങ $\infty$ കൊ ണ്ട് വ്വത്തിയായി അംഗങ്ങളം അവയവങ്ങളം സമര്ത്ഥനായ ശില്പി കൊത്തിയെടുക്കണം. കിരീടത്തിന്റെ ഉപരിത്നഗ്രംവരെ നെററിത്തടം മുതൽ 18 അംഗുലം പിന്നെയും നീളം വേണ്ടിവ രും. ഇപ്രകാരം അവയവങ്ങളുടെ വണ്ണത്തിനും കണക്കുകാ ഈ വിഗ്രഹ നിർമ്മാണത്തിന<sup>്</sup> ശില്പിയുടെ ആധാരം മന്ത്രശാസ്ത്ര പ്രസിദ്ധങ്ങളായ ധ്യ**ാ**നശ്രോകങ്ങാം യാണ്. ഇതുപോലെ ദശതാല, അഷ്ടതാല വിഗ്രഹങ്ങ⊙ക്കും കണക്കുകാരം ഉണ്ടും. ഓരോ അവയവങ്ങരംകും വിസ്തരിച്ചും കണക്കുകാരം ഉള്ളതു ഇവിടെ ഉദ്ധരിക്കുന്നില്ല. അങ്ങിനെയാ ണ് കണക്കൊത്ത വിഗ്രഹങ്ങരം സമത്ഥനായ ശിൽപി ഈ ദീർഘചതുരശ്ര ശിലയിൽനിന്നു കടഞ്ഞെടുക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ഗ്രഹം നിൽക്കുകയോ ഇരിക്കുകയോ ചെയ്യുക ഒരു പത്മപീഠ ത്തിലായിരിക്കും. കണ്ണികക∞ ഒരുമിച്ചവരുമാറു° 2 പത്മ ങ്ങാം ഊദ്ധ്വഭാഗത്തേക്കം അധേഭോഗത്തേക്കം വിരിഞ്ഞുനില്ലൂ ന്നതാണ് ഈ പീഠം. ഈ പീഠത്തിന്റെ ഊദ്ധാപത്മത്തിലാ ണ° വി[ഗഹത്തിൻെറ കാലുക⊙ വരുക. ഈ പത<sup>ം</sup>മപീ**ാം** കൂടിചേത്തതാണ<sup>ം</sup> ശിൽപി കൊണ്ടവരുന്ന വി[ഗഹം. യുള്ള പത്മത്തിൽനിന്ന് അതിന് ഒരു നാളവും ഉണ്ടായിരി പീഠമെന്ന ശിലാഖണ്യത്തിൻെറ മദ്ധ്യഭാഗത്ത്ര് ഉള്ള ദ്വാരത്തിലൂടെ ഈ നാളത്തെ കടത്തി അതിനെ താഴെയുള്ള നപുംസകശിലയിൽ മുട്ടിച്ചാണ് പ്രതിഷ്ഠ നടത്തുക. ളത്തിൻെറ ചുററുപാടുമായി ആ ദ്വാരത്തെ മുഴവനായം അടക്ക

ത്തക്കവിധത്തിൽ അഷുബന്ധമിട്ട് ഉറപ്പിക്കുന്ന പ്രക്രിയയാണ് പ്രതിഷ്ഠ. പ്രകൃതിപ്യരുഷ സംയോഗത്തെ പ്രപഞ്ചമുള്ളിട ത്തോളം കാലത്തേക്ക് അഷുബന്ധത്തിൽ ചേന്ന (8+1) നവ ശക്തികളുടെ ആവരണമിട്ടറപ്പിച്ച് വിശേഷവിധിയായി ഇവിടെ സ്ഥിരമായി നിൽക്കുവാൻ (തിഷ്ഠ) തക്കവണ്ണം ഉറപ്പിക്കുക എന്നതാണ് പ്രതിഷ്ഠാപദത്തിൻെറ വാച്യാത്ഥം.

ഈ ബിംബത്തിന്തപരിയായി വിരാജിക്കുന്ന ദേവൻറെ പ്രഭാമണ്ഡലം ശ്രദ്ധേയമാണ്. ഒരു വ്യാളീമുഖത്തുനിന്ന് രണ്ടു വശത്തേക്കും നാക്കുകഠം പുറപ്പെടുന്നു. ഇതാണ് പ്രഭാമണ്ഡലം. ഈ വ്യാളീ നാക്കുകഠം ആകുന്ന പ്രഭാമണ്ഡല ത്തിന്നകത്താണ് ബിംബം ഉണ്ടാക്കുക. വ്യാളിയെ സിംഹവും തദ്വാരാ ഹംസമെന്ന മൗലികസ്സന്ദനവുമായി ഗണിക്കുകയാണെങ്കിൽ അതിൽനിന്നു താഴോട്ടുള്ള ശക്തിപ്രവാഹമാണ് ഈ നാക്കുകഠം. അതിന്നുള്ളിൽ ആണ് അമ്പത്തൊന്നക്ഷരാളി യാകുന്ന അക്ഷരമാല. ഇതാണല്ലോ സപ്പകോടി മഹാമന്രങ്ങളുടേയും അടിസ്ഥാനം. വ്യാളീമുഖത്തുനിന്നും ഉത്ഭവിക്കുന്ന മഹാസ്പന്ദനത്തിൻെ ഉള്ളിലാണ് അമ്പത്തൊന്നക്ഷരാളിയിൽ നിന്നു പുറപ്പെടുന്ന മന്ത്രസ്പന്ദനങ്ങഠം അഥവാ മന്ത്രമുത്തികഠം എന്ന തത്വം ഇവിടെ ശ്രദ്ധേയമാണ്.

# ബിംബ പരിഗ്രഹം

ഈ രീതിയിൽ ഒരു വിഗ്രഹമുണ്ടാക്കിക്കൊണ്ടു വരിക യാണെങ്കിൽ ശിൽപിയിൽനിന്ന് ആ മനഷ്യനെ സന്തോഷി പ്രിച്ച് ഒക്ഷിണകൊടുത്ത ആചാര്യൻ ആ വിഗ്രഹത്തെ ഏറെറ ടുക്കുന്ന ക്രിയയാണ് ബിംബപരിഗ്രഹം. അതിനെ പിന്നെ ജലാധിവാസവും ധ്യാനാധിവാസവും മററു ക്രിയാദികളും ചെയ്ത സമാധി അവസ്ഥയിൽ മുളപ്പാലികകളുടെ നടുവിലുള്ള ശയ്യ യിൽ കിടത്തേണ്ടതുണ്ടു്. അവിടെനിന്നാണ് പ്രതിഷ്ഠിക്കാൻ ആ വിഗ്രഹത്തെ ആനയിക്കുക. ശിൽപിയിൽനിന്നും വിഗ്രഹത്തെ പരിഗ്രഹിച്ച ശേഷം ആ വിഗ്രഹത്തിൻെറ കണ്ണുകര ആചാര്യൻ തുറക്കേണ്ടതുണ്ടു്. സാണ്ണ ശലാക കൊണ്ടാണിതു് ആചാര്യൻ ചെയ്യുന്നതു്. ആയതു് തേനിൽ മുക്കി കണ്ണ തുറക്കു ന്ന ക്രിയ മാത്രം ആചാര്യൻ ചെയ്യാൽ ശിൽപി ആയതു് പൂത്തീ കരിക്കുകയാണ് ചെയ്യക. ഗുരുനാഥൻ ശിഷ്യനെ സംബന്ധി ച്ചിടത്തോളം

## ചക്ഷുരുന്മീലിതം യേന തസ്ലെശ്രീ ഗുരവേ നമ:

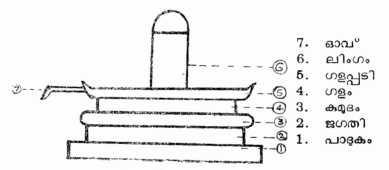
എന്ന ഗുരു വന്ദന ശ്ലോകത്ത്വിൽ പറയുന്നതുപോലെ ദിവ്യദ്വഷ്യിയെ പ്രദാനം ചെയ്യുന്നവൻ ആണം' എന്ന തത്വം ഇവിടെ ഉന്തീലിതമാകുന്നുണ്ടും". ദിവ്യചക്ഷുസ്സ് പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന ഭീക്ഷാ കർമ്മത്തിൻെറ സുപ്രധാനമായ ഒരു ഭാഗമാണിവിടെ ആചാര്യൻ നിർവ്വഹിക്കുന്നത്ര്,

ബിംബരചന ശില്പശാസ്ത്രത്തിൻെറ സുപ്രധാനമായ ഒരു ശിലയിലാണെങ്കിൽ കൊത്തിയെടുക്കാം, വിഭാഗമാണ്. ലോഹമാണെങ്കിൽ അതു' വാർത്തെടുക്കുകതന്നെ വേണം. അ പ്പോരം മണ്ണ' കൊണ്ടും മെഴക്കകാണ്ടും ഒരു mould ഉണ്ടാക്കി ഉരുക്കിയ ലോഹത്തെ അതിൽഒഴിച്ച് ആ മെഴുകം മററും മാററി യാണ് വിഗ്രഹങ്ങരം ഉണ്ടാക്കാറുള്ളതു്. വളരെയധികം [ശമ കരമായ ഒരു ജോലിയാണീത്ര്. കണക്കൊപ്പിച്ച<sup>ം</sup> വി[ഗഹ ങ്ങ⊙ ഉണ്ടാക്കാൻ അറിയന്ന ശില്പിക⊙ ഇപ്പോ⊙ വിരളമായി വരുകയാണെന്ന° പറയാതെ നിവ്വത്തിയില്ല്. അപ്രധാന അവ യവങ്ങരം അല്ലാതെ പ്രധാന അവയവങ്ങരംക്കും കേടു തട്ടുന്നതും - അപ്രകാരം കേടു തട്ടിയ വി!ഗഹങ്ങ⇔ മാരകമാണല്ലോ. മാററുകതന്നെ വേണം. പൂവ്പ്ബിംബത്തിൽ നിന്ന് ചൈതന്യ ത്തെ പൂർണ്ണമായും ആവാഹിച്ച് കഴിഞ്ഞാൽ ഒരു മൃതശരീരം പോലെ ക്രുതി ആ ബിംബത്തെ സംസ്ഥരിക്കകയും വേണ്ടതാ ണം്. വളരെ വിസ്തരിച്ചള്ള ക്രിയാകലാപങ്ങ⊙ ഇത്തരം നവീ കരണ കലശത്തിൽ ഉണ്ട്<sup>്</sup>.

#### ശിവലിംഗം

ശിവലിംഗത്തെപ്പററി രണ്ടു വാക്ക് പറയാതെ ഈ ചർ ച്ച പൂർത്തിയാക്കുവാൻ സാധിക്കുകയില്ല. ശിവലിംഗമെന്നത്യ് അത്രപിയായ ശിവൻറ അടയാളമാണ്ം. പരമമായ ബ്രഹ്മ വസ്തവത്രെ തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിലെ ശിവൻ. [ബഹ്മാണ്ഡം തന്നെ യാണ് ശിവൻറ രൂപം. ആയതു അണ്ഡാകാരമാകയാൽ ശി വലിംഗവും അണ്ഡാകാരമായിത്തീരും. ശിവപുരാണത്തിൽ ബ്രഹ്മാവും വിഷ്ണവും തമ്മിൽ ആരാണ് യോഗ്യനെന്ന് വാദപ്രതി വാദം ചെയ്തകൊണ്ടിരുന്നപ്പോരം ഒരു അനന്തമായ തേജോധാര അവിടെ ആവിർഭവിക്കുകയുണ്ടായെന്നും അതാണ് ശിവലിംഗ മായി ആരാധിക്കാനിടയായതെന്നും ഒരു കഥയുണ്ട്. ഏതാ

യാലും ഈ തേജസ്തംഭത്തെ പ്രതിനിധീകരിക്കമാറു' ഒരു ശി ലാസ്തംഭം തന്നെയാണ് ആരാധ്യമായി പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെടുന്ന ശിവലിംഗം. അതു<sup>ം</sup> അഗ്നി–സൂര്യസോമ മണ്ഡലങ്ങളിലുംകൂടി വ്യാപിച്ചനിൽക്കുന്നതിനാൽ അടിഭാഗം ചതുരശ്രവും മദധ്യഭാ ഗം അഷ<sup>്</sup>ടാശ്രവും ഉപരിഭാഗം വത്തുളാകാരവും ആയിട്ടാണ് ശിവലിംഗത്തെ നപുംസക ശില കൊത്തിയെടുക്കാറുള്ളത്യ്. യിൽ തൊടുവിച്ചവെച്ച് അതിന്മേലേക്ക് പീഠം ഇറക്കിവെക്ക കയാണ് പതിവ്. പീഠത്തിനുപരി വ<u>ത്തളാ</u>കാരമായ ആദ്ര ൻെറ അംശം മാത്രമെ കാണുകയുള്ള. ഈ ശിവലിംഗപീഠവും [ശീകോവിൽത്തറയും മററും പണിതപോലെ ജഗതി,കമുദ ഗളാ ദികഠം ചേന്നതാണ്. ഉപരിയായ ഗളപ്പടിയുടെ മദ്ധ്യത്തിലു ള്ള ദ്വാരത്തിൻെറ മുകളിലേക്ക് കാണുന്നത് ലിംഗത്തിൻെറ വത്തുളാകാരമായ രുദ്രഭാഗമത്രെ. അതിൻെറ വൈഷ'ണവാം ശമായ അഷ്ടാ[ശം മുഴവനം പീഠത്തിനെ ദ്വാരത്തിനകത്ത പിന്നെ ചതുര[ശം മാത്രം നപംസകശിലയിൽ മുട്ട വാസ്തവത്തിൽ ഇങ്ങിനെ ബ്രഹ്മാവിഷ്ണ ശിവാത്മക മാണ് ശിവലിംഗം. ലിംഗത്തിൻെറ ആകെയുള്ള ദിർഘത്തെ 24 ആയി ഭാഗിച്ച് അതിൽ ഒരു ഭാഗത്തിൻെറ 8 -ൽ 1 ആണ്



യവം എന്ന അളവ<sup>ം</sup>. ഗർഭഗൃഹവ്യാസഞ്ഞയോ ഗർഭഗൃഹദ്വാര ഞെയോ പ്രത്യേക വിധികയപ്രകാരം അംശിച്ചാണ് ലിംഗ ത്തിൻെറ ഉയരം കൽപിക്കുന്നതു്.

ഇപ്രകാരം പ്രതിഷ്ഠിച്ച ബിംബത്തെ ഇളക്കവാൻ കഴിയുകയില്ലലോ, അപ്പോരം ഉത്സവാദീകരംക്കം മററുമായി മറെറാരു ചലവി[ഗഹത്തെക്കുടി സമീപത്തു പ്രതിഷ്ഠിക്കേ ണ്ടതുണ്ടു്. ഇങ്ങിനെ രണ്ടും മൂന്നും മററുമായി കാണുന്ന പ്രതിഷ്ഠയോണ് ബഫ്രവേര പ്രതിഷ്ഠ എന്നു് പറയുന്നതു്. ശി വപ്രതിഷ്ഠകരക്കു് ലിംഗാകൃതിപോലെ ദേവീ പ്രതിഷ്ഠ കരക്കു് കരചരണാദ്യവയവങ്ങര കൂടാതെ കണ്ണാടിബിംബവും പതിവുണ്ടു്: കണ്ണാടിയെന്നതു് മനസ്സിലാവണമെങ്കിൽ ശി വൻ പ്രകാശാത്മാവാണെന്നും ശക്തിവിമർശാത്മാവാണെ ന്നുള്ള താന്ത്രിക സങ്കൽപങ്ങരം മനസ്സിലാക്കേണ്ടിവരും. വി ശ്വം ദർപണ പ്രതിബിംബം മാത്രമാണെന്നു് ദക്ഷിണാമുത്തി സ്ലോത്രത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു് ഓർമ്മിക്കുക. അതിനാൽ പരയായ ശക്തി പരനായ ശിവൻെറ പ്രതിഫലനം അഥവാ വിമർശം മാത്രമാണ്. അതുകൊണ്ടു് വൃത്താകൃതിയിലുള്ള കണ്ണാടി രൂപത്തിലുള്ള ശിലാഖണ്ഡം ദേവി പ്രതിഷ്ഠകരം ക്കു് ഉപയോഗീക്രവോരം അതിനെ കണ്ണാടിപ്രതിഷ്ഠയെന്നും പറയാറുണ്ടു്.

## ക<sup>്</sup>ഷേ|തം – ജീവനുളള ഒരു സാധക ദേഹം

ക്ഷേത്ര ശില്പമെന്നതു അഞ്ജിനെ സമ്പൂർണ്ണമായ ഒരു സാധകദേഹമാണെന്ന ഈ ശില്പശാസ്ത്ര വിചിന്തനം കൊണ്ട് മനസ്സിലാക്കാവുന്നതേയുള്ള. സാധകനാകുന്ന മനഷ്യൻ സ്വന്തം ഹൃദയത്തിൽ (അതതു് കോശങ്ങളുടെ മധ്യബിന്ദവാണ് ഹൃദ യമെന്നതു ഓർക്കക) മനോമയമായ വിഗ്രഹം ഉണ്ടാക്കി പൂ ജ ചെയ്ത മന്ത്രസ്പന്ദനങ്ങളെ ആവർത്തനം ചെയ്യുന്നു. ആയതിന<sup>്</sup> സാധിക്കാത്ത സാധകന്ദ് വേ മന്ത്രജപപ്രക്രിയ. ണ്ടിയാണ് ക്ഷേത്രവും പ്രതിഷ്ഠയും. മനോമയമായ ബിംബ ത്തെ മനസ്സിൽ നിത്തുവാൻകഴിയാത്ത സാധകൻ ശിലാനിഞ്ചി തവും ലോഹനിമ്മിതവുമായ മാഞ്ഞുപോകാത്ത ഘനഭ്രീതബിം ബങ്ങളെ ആ[ശയിക്കുന്നം കണക്കൊപ്പിച്ച് അവ ഉണ്ടാക്കി കല്ലിലും മണ്ണിലും കൊത്തിയെടുത്ത കൃത്രിമമായ മനഷ്യദേ ഹത്തിലിതു പ്രതിഷ°റിച്ച° പൂജാദി ജപകർമ്മങ്ങ⊙ നിർവ്വ ഹിക്കുന്നു. പ്രതിഷ<sup>ം</sup>ഠാസമയത്തു ആചാര്യൻെറ ജീവകണിക ഈ ബിംബത്തിലും പ്രാസാദമാകുന്ന ദേവഗാത്രത്തിലും നി ക്ഷിപ്തമാകുന്നതോടെ ക്ഷേത്രം ജീവനുള്ള ഒരു സാധകശരീരമാ യി മാറുന്നു. ഈ ശരീരത്തിനു സാധനയുടെ എല്ലാ കാര്യവും ചെയ്ത കൊടുത്താൽ അതു ഉ[ഗനായ ഒരു മന്ത്രസിദ്ധൻറ പ്ര ഭാവത്തോടെ ആ[ശയിക്കുന്നവർക്കു് മന്ത്രചെതന്യത്തെ സംക്ര മിപ്പിക്കുകയും തദ്വാരാ ആ ഭക്തൻറ ഈശ്വരീയശക്തിയെ ഉണ ത്തി ഭൗതികവും ആത്മീയവുമായ അഭീഷ്ടങ്ങളെ സാധിപ്പി ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന എന്ന ശാസ്ത്രീയ സത്യത്തെ പ്രായോഗികമാക്കിത്തീക്കോണ് തന്ത്രവിധികയംകൊണ്ടിവിടെ സാധിക്കുന്നത്. ഇതിൽ ക്ഷേത്രഗാത്ര നിർമ്മാണവും പ്രതിമാനിമ്മാണവും അതിൻെറ വിശദാംശങ്ങളം ശില്പശാസ്ത്ര സംബന്ധിയാണ്ം



# ഭാരതവർഷം ഒത മഹാക്ഷേത്രം

🛍ത്തരം ജീവത്തായ ക്ഷേത്രങ്ങളുടെ ആസ്ഥാനമായ നമ്മുടെ ഭാ രത ഭൂമിയെപ്പററിയും രണ്ട് വാക്ക് നമ്മടെ ഋഷിമാർ ഭദ്രമായി സൂക്ഷിച്ചവച്ച് ആദ്ധ്യാത്മിക ചൈതന്യ കേന്ദ്രങ്ങഠം ഗ്രാമത്തിലുമുണ്ട്. ഈ നാട്ടിൽ ചുരുക്കത്തിൽ പറയുകയാണെ ങ്കിൽ പുറമെ കാണുന്ന പർവ്വതങ്ങളുടെയും നദികളുടെയുമെല്ലാം അടിയിൽ, ജനജീവീതം വഴിഞ്ഞൊഴുകുന്ന [ഗാമങ്ങളടെയ്യം നഗരങ്ങളുടെയും ജനപദങ്ങളുടെയും അടിസ്ഥാനമായി ഇത്തര മൊരു ആ്ദ്ധ്യാത്മിക ശക്ത്ി ശൃംഖലയെ കാണവാൻ പ്രയാ സമില്ല. ഭാരതമാകുന്ന സമഷ്ടിയുടെ ആത്മാവ് ഈ ആദ്ധ്യാ ത്മികശക്തികളടെ സംഘാതമാണെന്ന് പറയുന്നതിൽ ശാ സ്ത്രീയതയുണ്ടും. നമ്മുടെ പ്രതീകാത്മകവാദത്തെ ഒന്നുംകൂടെ നീ ട്ടിയാൽ ഈ ഭാരതവർഷം തന്നെ ഈശ്വര നിർമ്മിതമായ ഒരു ക്ഷേത്രമാണെന്നും ഒരു യോഗിയുടെ ശരീരത്തിൻെറ ബ്ലഹത്താ യ പ്രതീകമാണെന്നും കാണവാൻ കഴിയും. ക്ഷേത്രങ്ങരം ഉരം ക്കൊണ്ട് നിൽക്കുന്ന നിരവധി [ഗാമങ്ങളം മററും ഈ രാഷ്ട ശരീരത്തിലെ ഓരോ സെല്ലക⊙ മാത്രമാണ്. അങ്ങനെ ഓരോ പ്രദേശവും ഇവിടുത്തെ ഓരോ തരിമണ്ണം പവിത്രതയുടെ പ്ര തൃക്ഷ പ്രതീകങ്ങ**ം** തന്നെയാണ<sup>ം</sup>

ഭാരതം ഒരു പൂണ്യഭ്രമിയാണെന്നാണ് പൗരാണിക സ കല്പം. ഭ്രലോകത്തിലെ സപ്പദാീപങ്ങളിൽ ഏററവും മദ്ധ്യ വർത്തിയായ ജംബുദാീപത്തിൻെറ ഒമ്പതു ഖണ്ഡങ്ങളിൽ തെ ക്കു ഭാഗത്തായിട്ടാണ് ഹിന്റക്കളുടെ ജന്മഭ്രിയെന്നറിയപ്പെടുന്ന ഭാരതഭ്രമി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത്. പഴയകാലം മുതൽ ഇന്നുവരെ ലോകത്തിലെവിടെയുമുള്ള രാഷ്യങ്ങളിൽ ജനപദങ്ങളിൽ—ഉള്ള മനുഷ്യർക്ക് അവരവരുടെ സ്വന്തം നാടിനോട്ട് തോന്നുന്ന മ നോഭാവത്തേക്കായ എത്രയോ ഉദാത്തമാണ് പുണ്യഭ്രമിയെന്ന പൗരാണിക സങ്കല്പം. സാധാരണ മനുഷ്യത് സ്വന്തം നാട്ട് ജന്മഭ്രമിയോ പിത്വഭ്രമിയോ മാത്രമേ ആകുന്നുള്ള. ആ സങ്കൽപ്പം തന്നെ ഇന്നത്തെ യഗത്തിൽ വളരെയധികം ഉച്ചാമ്യംഖലമാ

298

ത്തിൽ നിണ്ണായകമായ പങ്ക് വഹിക്കുന്നുണ്ടെന്നും കാണുവാൻ പ്രയാസമില്ല. ഇന്ന് ആധുനിക ലോകത്തിലുള്ള ശക്തിമ ത്തായ രാഷ്ടങ്ങളിൽ ഈ വികാരം അങ്ങേഅററം വളർന്നു വ ന്നിട്ടുള്ളതായി കാന്നാം. ശരിക്കും പറയുകയാണെങ്കിൽ ഈ വികാരത്തിൻെറ വളർച്ച ഒന്നുകൊണ്ടു മാത്രമാണ് ഒാരോ ജനപദങ്ങളും ശക്തിയാർജ്ജിക്കുന്നതുതന്നെ. പക്ഷേ ഇത്തരം സാധാരാണ ദേശഭക്തിയേക്കാരം വളരെയേറെ ശക്തവും ഉദാത്ത വുമായ ഒരു ഭാവനയാണ് പുണ്യഭൂമി എന്ന പദം കൊണ്ട് വി വക്ഷിക്കപ്പെടുന്നത്.

ആസങ്കൽപത്തിന് അസാമാന്യമായ ഭാർഢ്യമുണ്ടായി അന്ന പൗരാണിക യഗത്തിലായിരുന്ന ഭാരതവർഷം സർ വ്വോൽക്കർഷേണ അതിൻെറ ഉച്ചകോടിയിൽ വത്തിച്ചുകൊണ്ട അന്നത്തെ ലോകത്തിൻെറ മുഴവൻ സാംസ്കാരിക നേതൃത്വം വഹിച്ചിരുന്നതെന്ന് നാം ഓക്കേണ്ടതാണ്.

ഈ സങ്കൽപ്പത്തെപ്പററി . വേദപരുാണാദികളിൽ പൗ രാണികമായ വിഷ്ണപുരാണം ഇങ്ങനെ പറയന്നം.

ഗായന്തി ദേവാ: കില ഗീതകാനി ധന്യാസ്കയേ ഭാരതഭൂമി ഭാഗേ സാഗ്ഗാപവഗ്ഗാസ്പദ ഹേതുഭൂതേ ഭവന്തിഭ്രയഃ പുരുഷാഃ സുരത്പാത്

(വിഷ്ണപുരാണം 2 - 3 - 24)

ദേവന്മാർ പാട്ടുകയം പാടുകയാണ°∙ സാർഗ്ഗത്തിലേക്കും മോക്ഷത്തിലേക്കുള്ള മാർഗ°ഗങ്ങയ ഉള്ള ഭാരതഭൂമിയിൽ പി റന്നവർ ഞങ്ങളെക്കയ എത്ര ഭാഗ്യവാന്മാർ.

> അഹോവതൈഷാം കിമകാരിശോഭനം പ്രസന്നഃഏഷാം സ്ഥിദുതഃസ്ഥയം ഹരി യജ്ജനു ല**ബ്**ധ നൃഷ്ഠഭാരതാജിരേ മുകന്ദസേവോ പയിതം സ്ഹൃഹാഹിന;

(വിഷ°ണ 2-3-20)

അഹോ– ഹരിയുടെ പ്രസാദം ലഭിച്ചവരുടെ ചെയ്തി കയ എത്ര ശോഭനങ്ങയ? തന്മൂലം മുകന്ദനെ സേവിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നതും നമ്മയ വളരെ ആ[ഗഹിച്ചിരുന്നതുമായ ഭാരത വർഷീയരുടെയിടയിൽ ഉള്ള ജന്മം അവർക്ക് ലഭിച്ചു.

> യദ്യതേനഃസാഗ്ഗസ്ചാവശേഷികം സാിഷ്ടസ്യ സൃക്തസ്യകൃതസ്യശോഭനം തേനാ ∕് ജനാഭേസ്മൃതിമജ്ജന സ്യാത് വർഷേ ഹ്രിർയഭ് ഭജതാംശം തനോതി

> > (വിഷ°ണപരാണം 2-3-23)

യാഗവും സൂക്തജപങ്ങളും സൽക്കമ്മങ്ങളും നടത്തി യതുകൊണ്ട് ലഭിച്ച സാർഗ്ഗസുഖം അൽപ്പരെങ്കിലും അവശേ ഷിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിൽ ഭക്തന്മാരിൽ ഹരിമംഗളം ചൊരിഞ്ഞു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അജനാഭവർഷത്തിൽ— ഭാരതഭൂമിയിൽ— ജന്മ സ്മൃതിയോടുകൂടിയ ജന്മം ഞങ്ങാക്ക് സംഭവിക്കട്ടെ— മന സ്മൃതിയിലും ഇതേ ആശയം തന്നെ വളരെയധികം വ്യക്ത മായി കാണാവുന്നതാണ്.

> സരസ്വതി ദൃഷദ്വത്യോ ദേവനദ്യോര്യദന്തരം തംദേവ നിർമ്മിതം ദേശം ബ്രഹ്മാവത്തം പ്രചക്ഷതേ

(മനുസ്മൃതി 2-ാം അദ്ധ്യായം ശ്ലോകം 12)

സരസ്വതി ദൃഷദ്വതി എന്നി നദികളുടെ മദ്ധ്യത്തിലുള്ള ദേവനിർമ്മിതമായ ദേശത്തെ ബ്രഹ്മാവത്തമെന്നു പറയുന്നു,

> ഏതദ്ദേശ പ്രസൂതസ്യ സകാശാ ദഗ്രജന്മനഃ സചം സചം ചരിത്രം ശിക്ഷേരൻ പ്രഥിവ്യാം സവ്വ മാനവാഃ

(മനു: 2-ാം അദ്ധ്യായം ശ്ലോ: 20)

ഈ ദേശത്തിൽ ജനിച്ച ശ്രേഷ'ഠജനങ്ങളിൽനിന്നു ലോ കത്തിലെ എല്ലാ മനുഷ്യരും തങ്ങളുടെതായ ആചാര മര്യാദ കളെയും സംസ്കാരത്തെയും പഠിക്കേണ്ടതാണ്.

> ആ സമുദ്രാത്തു വൈ പൂവ്വാ ഓ സമുദ്രാത്തു പശ്ചിമാൽ തയോരേ വാന്തരം ഗിര്യോരാര്യാവത്തം വിദുർബുധാ മന: അദ്ധ്യായം 2 ശ്ലോ: 22)

കിഴക്ക് സമുദ്രം മുതൽ പടിഞ്ഞാറ്റ് സമുദ്രം വരെ ഗി രികഠംക്കിടയിലുള്ള പ്രദേശത്തെ ആര്യാവത്തമെന്നു അറിവുള്ള വർ പറയുന്നു.

യജ്ഞം ചെയ്യാനുള്ള പുണ്യഭ്രമി ഏതാണെന്ന് മനുസൂൃ തി വ്യക്തമാക്കേയാണ്.

> കൃഷ്ണസാരസ്ത ചരതി മൃഗോയത്ര സ്വഭാവതോ സജ്ഞേയോ യജ്ഞിയോ ദേശാബ്ലെച്ച ദേശസ്തതപരം മനു: 2-ാം അദ്ധ്യായം ശ്ലോ: 23)

(സ്വാഭാവികമായും കൃഷ്ണസാരമെന്ന മാൻ സഞ്ചരിക്കു ന്ന ദേശമേതോ അതാണ് യാഗംചെയ്യാൻ യോഗ്യമായ ഭൂമി. അതിന പുറമെയുള്ളതെല്ലാം മ്ലേച്ഛഭ്രമിയാണ്.

ഈ ഭൂമി ഭാരതവർഷം തന്നെയാണ് എന്നു പറയാം.

300

കാരണം കൃഷ്ണസാരമൃഗം വേറേയെവിടെയും കാണപ്പെടുന്നില്ല. വേദങ്ങളിലും ഈ ദേശത്തിൻെറ മാഹാത്മൃത്തെ പ്രകീർത്തി ക്കുന്നുട്ട്.

> ഇമംമേ ഗംഗേ യമുനേ സരസ്വതി ശുത്രദ്രീസ്സോമം സമതാ പരുഷ്ണയാ അഡിക്ത്യ മരുവ്വധേശ വിതന്യയാ ജികിയെ ശുണുഹ്യം സുഷോമയ

> > (ഋഗേദം-10-57-5)

എന്നു ഋഗ്വേദസൂക്തത്തിൽ ഭാരതഭൂമിയിലെ പുണ്യ നദികളെ കീത്തിക്കുന്നതു് ശ്രദ്ധേയമാണ്.

യസ്യാമന്നും കൃഷ്ടയ സംബഭ്രവം

(അഥർവ്വവേദം 12-3)

സമുദ്രത്താൽ വലയം ചെയ്യപ്പെട്ടതും സിന്ധുനദിയാൽ സേചനം ചെയ്യപ്പെട്ടതും ധാന്യങ്ങളും ഭക്ഷ്യങ്ങളും നിറഞ്ഞതു മായ ദേശമേതോ ആ ദേശം.

> യസ്യാം പൂവ്വേ പൂവ്വജനാഃ വിചക്രിരേ യസ്യാം ദേവാഃ അസുരാനഭ്യവത്തയൻ

> > (അഥവ്വദം-12-5)

[ഏതൊരു ദേശത്തിൽ പഴയ കാലത്ത്ര° പൂർവ്വികന്മാർ വാണിരുന്നുവോ, ഏതൊരു ദേശത്തിൽ അസുരന്മാർ ദേവന്മാ ക്രം° കീഴടങ്ങിയോ ആ ദേശം]

> ഗിരയസ്ലേ പർവ്വതാം ഹിമവന്തോരണ്യം തേ പ്പഥിതിഭ്യോ നമസ്ല

> > (അഥർവ്വവേദം 12-1-22)

[ഉയർന്ന ഹിമാവൃതങ്ങളായ പർവൃതങ്ങളം മനോഹര ങ്ങളായ ആരണ്യങ്ങളം ഉള്ള ഭൂമിക്കും നമസ്കാരം]

> ഗസ്യാം ഗായന്തി നൃതന്തി ഭൂമ്യാം മത്ത്യാ വേ ഇവാം യുദ്ധ്യന്തേ യസ്യാമാക്രന്ദോയസ്യാം വദതി ദുനുഭിം (അഥർവ്വവേദം 12–1–44)

[വൈദിക കർമ്മങ്ങളോടൊപ്പം നൃത്തങ്ങളിൽ ഗാനങ്ങളം ഉതിക്കുന്ന ജനങ്ങളുള്ള ഭൂമി, യുദ്ധവീരന്മാക്കുള്ള ഭൂമി, യുദ്ധ വാദ്യങ്ങളായ ദുന്ദഭിയുടെയും മററും ഘോഷങ്ങരം മുഴ ങുന്ന ഭൂമി]

തുടങ്ങിയ അഥർവ്വവേദ സൂക്തങ്ങാം മാതൃഭൂമിയുടെ മഹത്വത്തെ അനുഗൃഹീതമാംവണ്ണം പ്രകീത്തിക്കുന്നുണ്ട് പുരാ ണങ്ങളിൽ.

301

ഉത്തരം യത<sup>ം</sup>സമുദ്രസ്യ ഹിമാദ്രേശ്ചൈവ ഭക്ഷിണം വർഷം തത<sup>ം</sup>ഭാരതം നാമഃ ഭാരതീ യത്രസന്തതി

എന്ന പാടിയ പൂവ്വികന്മാർ തന്നെയാണ് ''ദർലഭം ഭാരതേജന്മം'' എന്ന പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. പുണ്യാതിരേകം കൊ ങേ ഭാരതത്തിൽ മത്ത്യജന്മം ലഭിക്കൂ എന്ന് പുരാണങ്ങളിൽ പലയിടത്തും പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതായി കാണാം. അതേ പോലെ ഏതൊരു പുണ്യകർമ്മത്തിനും പുണ്യസ്സാനത്തിനും മുമ്പായി ചൊല്ലാറുള്ള\_

ഗംഗേച യമുനേ ചൈവ ഗോദവരീ സരസ്വതി നർമ്മദേ സിന്ധു കാവേരി ജലേസ്മിൻ സന്നിധിഷക്ത

എന്ന തീർത്ഥാവാഹന മന്ത്രത്തിൽ വടക്കു നിന്ന് തെ കുവരെയുള്ള ഭാരതത്തിലെ പ്രധാന നദികളെയെല്ലാം അനുസൂ രിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ നാടിൻെറ ഓരോ തരിമണ്ണം ഓരോ ജലകണ വം പവിത്രങ്ങളാണെന്ന് വിളംബരം ചെയ്യുന്ന രീതിയിലുള്ള ഇത്തരം സൂക്തങ്ങളും മന്ത്രങ്ങളും വേദപുരാണങ്ങളിൽ പലയി ടത്തും കാണാം.

> ''സമുദ്ര ഇവ ഗാംഭീര്യേ ധൈര്യേച ഹിമവാനിവ''

എന്ന<sup>്</sup> സമുദ്രത്തെയും ഹിമവാനെയും [ശീരാമചന്ദ്രൻറ ഇണഗണങ്ങളെ വണ്ണിക്കവാൻ ഉപയോഗിച്ച വാത്മീകി ആ ദർശവൃക്തിത്വത്തിൽ ഭാരതഭൂമിയെയല്ലേ അനസ്മരി ച്ചയ്.

പിൽക്കാലകവികളിൽ

അസ്തൃത്തരസ്യാം ദിശി ദേവതാത്മാ ഹിമാലയോ നാമ നഗാധി രാജഃ പൃവ്വാപരൗതോയ നിധീവഗാഹ്യ സ്ഥിതഃ പൃഥിവ്യഃ ഇവ മാനദണ്ഡഃ

എന്ന കമാരസംഭവത്തിലെ ഒന്നാം ശ്രോകത്തിൽ തന്നെ മഹാകവി കാളിദാസൻ ഹിമാലയത്തെയും പൂവ്വ് പശ്ചിമ ദി ക്കകളിൽ വിലസുന്ന സമുദ്രങ്ങളെയും അൽസൂരിച്ചുകൊണ്ടും നമ്മുടെ ഭാരതഭ്രമിയെ കാവ്യഭംഗിയോടെ അഭിവ്യഞ്ജിപ്പി ക്കുന്നുണ്ടും.

#### ഹിമവൽ സമുദ്രാന്തര മുദിചീനം യോചന സഹസ്ര പരിമാണം

എന്ന് സമുദ്രങ്ങരംക്ക് വടക്ക് ഹിമാലയം വരെ നമ്മുടെ രാജ്യത്തിൻെറ നീളം ആയിരം യോജനയാണെന്ന് കൗടിലീയത്തിൽ ചാണക്യനും പറയുന്നണ്ട്. അങ്ങിനെ താരതമ്യേന അവ്വാചീനന്മാരായ കവികളം മഹാപുരുഷന്മാരും ഈ പവിത്ര സങ്കല്പത്തെ അനുധാവനം ചെയ്യുന്നുവെന്ന് പറയാതെ നിവ്വത്തിയില്ല.

അനേകം നാടുകരം ഒന്നിച്ചുകൂടി താൽക്കാലികമായി ഒരു രാഷ്ടമായിത്തീന്ന് രാജ്യമല്ല ഭാരതഭ്രമിയെന്നും അനാദികാ ലം മുതൽതന്നെ ഈ നാട്ടിൽ നിവസിച്ചവരുന്ന ഹിന്ദജനത, ഹിമവൽ സേതുപര്യന്തമുള്ള ഈ ഭ്രമി ഒന്നാണെന്നും അതു് നമ്മു ടെ മാതാവിനു തുല്യമായ പവിത്രഭ്രമിയാണെന്നും കണക്കാ ക്കിയിരുന്നു.

നമ്മുടെ നാടിൻെറ പാരമ്പര്യപ്രകാരം ഒരു സ്ത്രീയെ അ വരുടെ മകൻെറ പേർ ചൊല്ലിയാണ് വിളിക്കാറുള്ളത്ല്. ഇന്ന യാളുടെ ഭാര്യ എന്നു വിളിക്കുന്നതും പാശ്ചാത്യരീതിയാണം. ''അവർ രാമൻെറ അമ്മയാണ്', കൃഷ്ണൻെറ അമ്മയാണ്'' എന്നാണ് നാം പറയാറുള്ളത്ര്. അതുപോലെ ഏതോ ഒരു പൂവ്വ് യുഗത്തിൽ നമ്മുടെ പൂവ്വികനായി ജനിച്ച ഭരതൻ തൻെറ ഉജ്ച ല പരാക്രമത്തിൽ വിജയശ്രീലാളിതനായ ഒരു മഹാപുരുഷനാ യിരുന്നു. ഭരതൻെറ അമ്മയെന്ന നിലക്ക് ഭാരതം എന്ന് നമ്മു ടെ ഭാരതഭൂമിയെ വിളിക്കുന്നതു് ഈ നാടിൻെറ മാത്രഭാവത്തെ യാണ് ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നതു്. അപവിത്രമായൊരു സങ്കല്പവും മാതാവിനെപ്പററിയുണ്ടാകുന്നതു് ഒരു പുത്രനു് സഹിക്കുവാൻ പററുകയില്ലല്ലോ. ഭാരതമെന്ന നാം നിവസിക്കുന്ന ഭൂമിയെ മാതാവായി കാണമ്പോരം ഈ പവിത്രതാബോധം അതിൻെറ അന്തർധാരയായി വത്തിക്കുന്നുവെന്ന് പറയേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഈ ബോധം മാതൃഭ്രമിയെ സാധാരണ മാതൃസങ്കല്പത്തിലേക്ക് ഉയത്തുന്നു. ദിവ്യയായ വിശ്ചമാതാവിൻെറ ചൈതന്യം തുള മ്പുന്ന പ്രത്യക്ഷ രൂപമായിട്ടാണ° മഹായോഗി അരവിന്ദൻ ഈ ഭൂമിയെ ദർശിച്ചത്ര്.

> ദേവി ഭുവന മനമോഹിനീ... നീല സിന്ധജല ധൗരാചരണതല

എന്നിപ്രകാരമാണ് ഈ നൂററാണ്ടിൽ ജനിച്ച രവീന്ദ്രനാഥ ടാ ഗോർ നമ്മുടെ മാതൃഭൂമിയെ സങ്കല്പിച്ചത്. ''ത്വംഹിദുർഗ്ഗാദശ പ്രഹരണധാരിണീ'' എന്ന് സപ്രസിദ്ധ ദേശീയഗാനമായ ''വന്ദേമാതര''ത്തിൻെറ കത്താവിനെക്കൊണ്ട് പാടിച്ചതും ഈ മാതൃസങ്കല്പം തന്നെയാണ് ഈജ്ജസാലമായ ഈ മാതൃസ കൽപ്പം തന്നെയാണ് പിന്നീട് വൈദേശിക മേധാവിതാത്തെ കടപുഴക്കിയെറിഞ്ഞു നമുക്ക് സാതന്ത്ര്യം നേടിതന്നതെന്നോർ ക്കുമ്പോരം ആ സങ്കല്പശക്തിയുടെ അപാരത നമുക്ക് അനുഭവ പ്പെടും.

## ഈ നാട്ടിലെ പർവ്വതങ്ങളും നദികളും നഗരങ്ങളും

അങ്ങനെ വടക്ക<sup>്</sup> ഹിമാലയം അതിന്റെ രണ്ടുകൈകളിൽ ഒന്നം ആര്യനിലും (ഇറാൻ) മറേറതു കിഴക്കു ശൃഗപുരിയിലും (സി കപ്പൂർ) ആഴ്ത്തിപ്പിടിച്ച്കൊണ്ടം തെക്ക് ദക്ഷിണ സമദ്രം പ രിശ്രദ്ധമായ തൃപ്പാദങ്ങളാൽ ലങ്കയാകന്ന താമരദളം അർപ്പി ച്ചുകൊണ്ടുമുള്ള നമ്മുടെ മാതൃഭൂമിയുടെ ഈ ചിത്രമാണ് അനേ ക് സഹസ്രാബൂങ്ങളായി നമ്മാടെ ജനങ്ങളുടെ മനസ്സിലുണ്ടായി **രു**ന്നത്. ഈ സങ്കൽപ്പം അതിപവിത്രമായ ജഗന്മാ്താവിൻേറ തു തന്നെയായിരുന്നു. ് ആമാതാവിൻെറ ശരീരത്തിലെ ഓരോ തരി മണ്ണും ഓരോ ജലകണവം നമക്ക് അതീവ പവിത്രങ്ങളാ ണ്. ആബോധത്തിൽ നിന്നാണ് അനേകം പവിത്രധാമങ്ങ ളടേയം പുണ്യതീർത്ഥങ്ങളടേയം സങ്കൽപ്പം ഉടലെടുത്തത്. ''ഗംഗേച യമ്നേ ചൈവ'' എന്ന തുടങ്ങന്ന് നമ്മടെ പവിത്ര നദികളെ ആവാഹിക്കുന്ന മന്ത്രമാണ് ലക്ഷക്കണക്കിന് ഭക്ത ന്മാരായ ഹിന്ദുക്കഠം നമ്മുടെ \_\_ മാതൃഭൂമിയുടെ പല്സ്ഥലങ്ങ ളിൽ വെച്ചം ദിവസേന ഉരുക്കഴിക്കാറുള്ളത്'. നദിക∞ മാത്ര മല്ല പർവ്വതങ്ങളം ഇവിടെ പവിത്രങ്ങളാണ്.

> ''മഹേന്ദ്രോ മലയഃ സഹ്യോ ശക്തിമാതൃക്ഷ പർവ്വതഃ വിന്ധൃശ്ച പാരിയാത്രശ്ച സപ്ലൈതേ കലപർവ്വതഃ (മഹാഭാരതം ഭീഷ്മപർവ്വം അദ്ധ്യായം 9)

ഇത് കേവലം ഭാവനാസമ്പന്നമായ ഒരു സങ്കൽപ്പമല്ല, പ്രത്യുത ചരിത്രവും പൗരാണികവുമായ പ്രാമാണ്യം നിരവധി ഉണ്ടെന്നു കാണാൻ പ്രയാസമില്ല. അമ്പത്തൊന്നു ശക്തിപീഠ ങ്ങളുടെ സങ്കൽപ്പം തന്നെ നോക്കുക. പാർവ്വതിയുടെ പൂർവ്വാ വതാരമായ സതീദേവി ദക്ഷയാഗത്തിൽ ദേഹവിയോഗം ചെയ്യവല്ലൊ. ആ സതീ ദേവിയുടെ ജഡശരീരവുമെടുത്തു് പ രി[ഭാന്തനായ പരമശിവൻ ശിവതാണ്ഡവം ആടിയപ്പോരം മഹാവിഷ<sup>്</sup>ണ തന്നെ ചക്രായധം കൊണ്ട് ഒാരോ അംഗമായി ഛേദിച്ച്° തള്ളിയെന്നും അങ്ങനെ മറിഞ്ഞതായ സതീ ദേവി യുടെ ദേഹഭാഗങ്ങരം വന്നുവീണ സ്ഥലങ്ങളാണ് ശക്തിപീഠ ങ്ങ⊙ ആയിതീർന്നതെന്നമാണ° പുരാണകഥക⊙ പറയുന്നത°. ഒരൊററ ദേവീസങ്കല്പത്തിൽ ഭാരതമെന്ന ഭൂവിഭാഗത്തെ മുഴവൻ ഒതുക്കി നിത്തിയിട്ടണ്ടെന്നതിനും വേറെ തെളിവ° ആവശ്യമ ണ്ടെന്നു തോന്നുന്നില്ല. ഈ അമ്പത്തിയൊന്നു' സ്ഥലങ്ങളിൽ ഒരു വിരൽ വന്നവീണ സ്ഥലമാണ<sup>ം</sup> കൽക്കത്തയിലെ കാളി ഘട്ടം, പഞ്ചാബിലെ കാംഗ്രയിലാണ് നാവ് വന്നവീണത്ര്; ആ സ്ഥലം ജ്വാലാമുഖിയായി മാറി. ഭ്രഗർഭത്തിൽ നിന്നുയൽ ന്ന അഗ്നിജ്ചാലയുടെ രൂപത്തിൽ ദേവി ഇന്നും അവിടെ പ്രത്യ ക്ഷീഭവിക്കുന്നുണ്ട്. വരദാനഹസ്തമായ ഇടതുകൈ വന്നു വീണ വിശാവിശ്രതമായ വരാണാസിയിലാണത്രെ അന്നപൂർണ്ണാദേ വി കടി കൊള്ളന്നത്ര്. തത്രചൂഡാമണി, കബ്ര്ജിക്ക് ത്ര്രം, ജ്ഞാനാണ്ണവം, തന്ത്രസാരം മത്സ്യ-സ്തന്ദ-പത<sup>്</sup>മപുരാണങ്ങ**ം** എന്നീ മഹ്ൽഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ പലരീതിയിലും ശക്**തി പീാ**ങ്ങ ളെ വിവരിക്കുന്നുണ്ട്.

തന്ത്രകർമ്മങ്ങളിൽ പ്രയോഗത്തിലുള്ള ഓരോ വിഭവ ത്തെയും ഇവിടെ പരാമർശിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. സമസ്ത്യബ്ര ഫാണ്ഡത്തെയും സാധകൻെറ സ്വന്തം ശരീരമായ പിണ്ഡ<del>ാണ്ഡ</del> ത്തിൽ ന്യസിക്കുന്നതായ മഹാഷോഢാന്യാസത്തിന്റെ ഒത കൊച്ചപതിപ്പായ . ലഘുഷോഢാന്യാസത്തിലാണ് ഇതുവത ന്നത്. 'ഗണ്േശഗ്രഹ നക്ഷത്രയോഗിനിരാശി രൂപിണിംദേവാ പീഠമയീം ധ്യായേൽ മാതൃകാം സന്ദരീംപരം' എന്ന അംഗ ങ്ങളോടുകൂടിയ ലഘുഷൊഡാന്യാസത്തിൽ അവസാനന്യ സം ശക്തിപീഠങ്ങളടെ ന്യാസമാണ്. അവയടെ മാതൃകാ ക്ഷരങ്ങളെ മൻനിത്തിക്കൊണ്ടുള്ള ഈ ന്യാസത്തിൻെറ ഓരോ ഖണ്ഡവും ബാഹ്യമാതൃകാന്യാസത്തിലെ അതായത് ലിപി ന്യാസത്തിലെ അതത് ദേഹഭാഗങ്ങളെക്കൊണ്ടാണ് ചെയ്യന്ന ത്. വിസ്താരഭയത്താൽ ആ ന്യാസം ഇവിടെ കൊടുക്കുന്നില്ല. ഈ ന്യാസം കൊണ്ട' സാധകൻ നിർവ്വഹിക്കുന്നതെന്താണ'? വിവിധ സ്ഥലങ്ങളിൽ വിരാജിക്കുന്ന അമ്പത്തൊന്നം' ശക'തി സ്രോതസ്സകയ ഓരോന്നിനെയും തൻെറ ദേഹത്തിൽ ന്യസിച്ച സാധകൻ്, ഭാരതവർഷത്തിൻെറ യുഗയുഗാന്തരങ്ങളായി കുന്ന കൂടിക്കിടക്കുന്ന ആദ്ധ്യാത്യമിക ശക്തിനെ മുഴുവനായും തൻെറ സ്ഥൂല സൂക്ഷൂദേഹങ്ങളിലേക്ക് ആവാഹിക്കകയാണ് ചെയ്യ ന്നത്. ഭാരതഭൂമിയിൽ ഈശ്വരൻതന്നെ ചെയ്യവെച്ച ന്യാസം

[ബഹമാണ്ഡത്തിൻെറ തനിപ്പകർപ്പ് തന്നെയാണ് മാന സിക ദേഹമായ പിണ്ഡാണ്ഡം എന്ന പ്രപഞ്ചരഹസ്യത്തി ഒൻറ പശ്ചാത്തലത്തിന് കറെക്കൂടി ആഴത്തിലുള്ള സംഗതി കഠം നമുക്ക് മനസ്സിലാകം. അകാരാദിക്ഷകാരാന്തം 51 മാതൃ കാക്ഷരങ്ങളോട് ബന്ധപ്പെട്ട ഈ ശക്തി പീഠങ്ങളെ നമ്മുടെ മാതൃഭ്രമിയുടെ ദേഹത്തിൽ ന്യസിച്ചുവെച്ചത് ജഗൽ സൃഷ്ടി കാരിണിയായ പരാശക്തി തന്നെയായിരിയ്ക്കണം. കാരണം ഏതെങ്കിലും ഒരു ഋഷീശ്വരൻറെ സൃഷ്ടിയാണ് ഈ ശക്തി പീഠങ്ങളെന്ന് പുരാണങ്ങളിലോ വേദങ്ങളിലോ പറഞ്ഞു കാ അന്നില്ല. സതീദേവിയുടെ മേലുദ്ധരിച്ച കഥയെ നാം കാര്യ മായെടുക്കേയാണെങ്കിൽ സാക്ഷാൽ വിഷ്ണ ഭഗവാൻ തന്നെ യാണ് ഈ ന്യാസക്താവ്. വാന്തവത്തിൽ ആ 51 ശക്തി കഠം, ജഗദംബികയുടെ ദേഹഭാഗങ്ങരം ഒരുമിച്ച് ഉരുകിച്ചേ ന്ന് രൂപം കൊണ്ടതു തന്നെയല്ലെ ഭാരതത്തിൻറെ സ്ഥൂലദേഹ

ഇതുകൊണ്ടുതന്നെയാണ് ഭാരതം ഒരു പുണ്യഭൂമിയായി ത്തീന്നത്. ജഗദംബികയുടെ സമ്പൂർണ്ണ ലക്ഷണങ്ങഠം തിക ഞ്ഞ ശരീരം പുണ്യമാണെന്ന് സംശയലേശം കൂടാതെ നമുക്ക് പറയാമല്ലോ. ദേവതാ സാത്രപത്തിലെ സൃക്ഷ്മരൂപമായ മന്ത്ര സ്പന്ദത്തിലെ അംശങ്ങളെ ഓരോന്നായി ദേഹത്തിൽ തൊട്ട പുരട്ടക എന്ന ക്രിയയാണല്ലോ ന്യാസമെന്നതു തന്നെ. ആ ക്രിയ സാധാരണ ദേഹത്തിൽ ചെയ്യുന്നത്ര് അദ്ദേഹത്തെ ദേവതാമയമാക്കിതീക്കുവാനാണ്. അതായത് ന്യാസം കഴിഞ്ഞ ദേഹം ദേവതാമയവും തന്മൂലം പവിതുവുമായിത്തീരുന്നു. സാക്ഷാൽ ശ്രീനാരായണൻതന്നെ 51അക്ഷരസ്പന്ദനങ്ങളുമായി ബന്ധപ്പെട്ട ശക്തികളെ ഈ ഭൂവിഭാഗത്തിൽ ന്യസിക്കുക മൂലം നമ്മുടെ ഭാരതം പവിതുമായിത്തീന്വെന്നത്ര് തന്ത്രശാസ്ത്രമൃഷ്ട്യാ ഒരു ശാസ്ത്രീയ സത്യം മാത്രമാണ്.

#### പരശുരാമൻ കേരളത്തിൽ ചെയ്തത്

പുതിയതായി ഭൂവിഭാഗങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ച് കടിയേ റിപ്പാർപ്പ് തുടങ്ങിയാലും ആ ഭൂവിഭാഗത്തേയും ഈ വിധത്തിൽ നമ്മുടെ ആദ്ധ്യാത് മിക സംസ്കാരത്തിൻേറതായ തന്ത്രമാഗ്ഗത്തി ലൂടെ സംസ്കരിക്കുകയും പവിത്രീകരിക്കുകയും ചെയ്യാറുണ്ടെ നുള്ളതിന് പ്രത്യക്ഷലക്ഷണമാണ് പരശുരാമൻ കേരളത്തിൽ ചെയ്തവെന്ന് പറയപ്പെടുന്ന ശിവാലയ പ്രതിഷ്ടകളും ഒർഗ്ഗാല യപ്രതിഷ്ടകളും. മഴവെറിഞ്ഞു് പശ്ചിമസമുദ്രത്തിൽ നിന്ന് വീണ്ടെടുത്തുവെന്ന കഥ അതിൻെറ അക്ഷരാത്ഥത്തിൽതന്നെ എടുത്താലും അതിൽ വ്യംഗമായ കാവ്യാത്ഥത്തെ ചരിത്രമായി വ്യാഖ്യാനിച്ചെടുത്താലും കേരളം ഒരു പുതിയ ഭൂവിഭാഗമാണെ ന്ന് സിദ്ധിക്കുന്നുണ്ടുല്ലോ. അഞ്ജിനെ പുതുതായി കുടിയേറി പ്പാർപ്പു തുടങ്ങിയ ഈ ഭൂമിയിൽ സാക്ഷാൽ പരശുരാമൻ 108

ശിവാലയങ്ങളും 108 ഒർഗ്ഗാലയങ്ങളും പ്രതിഷ്ഠിച്ചുവത്രെ ശൈവമായും ശക്തമായും ഉള്ള ന്യാസങ്ങഠം ചെയ്ത് ഈ പുതിയ ഭൂവിഭാഗത്തെ മന്ത്രപുതമാക്കിത്തീത്ത് ഭാരതഭൂമിയിൽ വില യിപ്പിക്കുകയെന്ന മഹൽ കൃത്യമാണ് അദ്ദേഹം ചെയ്തത്. ആ പരശുരാമനാകുട്ടെ പ്രമുഖ തന്ത്രശാസ്ത്രങ്ങളിൽ ഒന്നായ പരശുരാമ കല്ലസൂത്രത്തിൻെറ കത്താവാണ്.

ഈ ഭാരതഭൂമി പല യഗ്രങ്ങളിലും ആസുരശക്തികളമാ യി ഏററുമുട്ടീട്ടുണ്ടെങ്ക്ിലും അവയിലെല്ലാംതന്നെ അവസാന്വി ജയം കൈവരിച്ചിട്ടമുണ്ട്യ. ലോകത്തിലെ ഏത്ര പ്രചണ്ഡ ആ സുരശക്തിക്കം നശീപ്പിക്കുവാൻകഴിയാത്ത മരണമില്ലാത്ത ഒരേ ഒരു രാഷ്ട്രം ഭാരതവർഷം തന്നെയാണ്. ഈ യുഗത്തിൽ ഇന്നത്തെ കാലഘട്ടത്തിൽ ഭൗതികപ്രധാനമായ പാശ്ചാത്യസം സ്കാരത്തോട് ഏററുമുട്ടിയെങ്കിലും, തകരാതെ മന്നേറി, ്സുനിശ്ചിതമായ അന്തിമവിജയത്തെ പ്രതീക്ഷിച്ചകൊണ്ടുള്ള തായ ഈ നവോത്ഥാനത്തിന്റെ സുപ്രധാനത്തിൽ ഈ ആർഷ ഭൂമിയുടെ ആദ്ധ്യാത്മിക ചൈതന്യത്തെ കാത്തുസൂക്ഷിക്കേണ്ട ത്രം നമ്മുടെ ചരിത്രപരമായ കത്തവ്യമാണ്, ഈ യുഗത്തി<mark>ന</mark>െറ പവിത്രധർമ്മമാണ്'.ഇത്തരത്തിലുള്ള ഒരു നവോത്ഥാനപ്രസ്ഥാ നത്തിൻെറ അഭേദ്യമായ ഘടകമായി വേണം കേരളത്തിലെ ക്ഷേത്രങ്ങളേയും പുനന്ദദ്ധരിക്കേണ്ടതും സംരക്ഷിക്കേണ്ടതും. സാങ്കേതിക പരിശീലനപദ്ധതിയയംക്കൊള്ളന്നതും നിമ്മാണ പരവും സാമ്പത്തികവും നിയമുപരവും സാമൂഹ്യവുമായ ഒരു ബ്ബഹൽ പദ'ധതിയാണിവിടെ ഉടലെടുക്കേണ്ടത്ര'. അതിൻെറ കളമൊരുക്കുന്നതിൽ നമ്മുടെ ഈ പ്രസ്ഥാനം മനസ്സവെക്കേണ്ട തും ആ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ക്ഷേത്ര സംരക്ഷണപ്രക്രിയക**ംക്ക**് ത്രപം കൊടുക്കേണ്ടതുമാണ്. ഇന്നും ജനജീവിതത്തിന്റെ കേ [ന്ദബിനുക്കളായിത്തീന്ന് രണ്ടാമതും ഉയിത്തെഴുന്നേല്ലാൻ ക്ഷേ ത്രങ്ങയക്കും ശക്തിയുണ്ടും. സോമനാഥക്ഷേത്രവും നമ്മുടെ തളിക്ഷേത്രം പോലും അതിനത്തമോദാഹരണങ്ങളാണ്. രാഷ്ട ഹൃദയ മിടിപ്പമായി ക്ഷേത്ര സം ര നവോത്ഥാനത്തിൻെറ ക്ഷണപ്രസ°ഥാനത്തിനു° സജീവബന്ധമുണ്ടായേ മതിയാവു. ഇതിൻെറ കളമൊരുക്കലോടൊപ്പം ഈ പ്രക്രിയയ്ക്ക് ഏററവും ആ വശ്യമായിട്ടുള്ള കാര്യം തന്ത്രശാസ്ത്രത്തിന്റെയം മന്ത്രോപാസനാ ജന്യമായ ആദ്ധ്യാത്മിക ചൈതന്യത്തിന്റെയും പ്രകാശത്തെ സ്വന്തം ജീവിതങ്ങളിൽ സാക്ഷാൽക്കരിക്കുന്ന ഒരു പുതിയ തല മറയെ വളർത്തിയെടുക്കുകയാണ<sup>ം</sup>. രാമക്പഷ<sup>ം</sup>ണദേവനം ചട്ട മ്പിസചാമിയും നാരായണ ഗുരുദേവനും മററും തുടങ്ങിവെച്ചതു ഇതാണെന്ന<sup>്</sup> അവരുടെ ജീവിതം വിളംബരം ചെയ്യന്നു.

# 108 ശിവാലയങ്ങളം 108 ദർഗ്ഗാലയങ്ങളം

#### ശിവാലയങ്ങൾ

ശ്രീമദ്ദക്ഷിണ കൈലാസം ശ്രീപേത്രത രവീശ്വരം ശുചീന്ദ്രം ചൊവ്വരം മാത്തുർ തുപ്പുത്ങോട്ടഥ മുണ്ടയൂർ ശ്രീമാന്ധാംകുന്നു ചൊവ്വല്ലൂർ പാണഞ്ചേരി കൊരട്ടിയും പൊരണ്ടേക്കാട്ടവുങ്ങന്നൂർ്കൊല്ലൂരും തിരുമംഗലം തൃക്കാരിയുരു കുന്നപ്രം [ശിവെള്ളൂരഷ്ടരംഗലം ഐരാണിക്കളവും കൈനൂർ ഗോകണ്ണമെ ണാകുളം പാരിവാലൂരടാട്ടം നൽപ്പരപ്പിൽ ചാത്തമംഗലം പാറാപറമ്പു തൃക്കുത പനയ്യത വയററില വൈക്കം രാമേശ്വര രണ്ടുമേററുമാന്തരെടക്കൊളം ചെമ്മന്തട്ടാലുവാ പിന്നെ തൃമിററക്കോട്ട ചേത്തല കല്ലാറുപുഴ തൃക്കുന്നു ചെറുവത്തുരു പൊങ്ങണം തൃക്കപാലേശ്വരം മൂന്നു മവിട്ടത്തൂർ പെരുമ്മല കൊല്ലത്തും കാട്ടകമ്പാല പഴയന്ത്വരു പേരകം ആതമ്പള്യേർമ്പളിക്കാടു ചേരാനെല്ലൂരു മാണിയൂർ തളിനാലു കൊടുങ്ങല്ലൂർ വഞ്ചിയൂർ വഞ്ചുളേശ്വരം പാഞ്ഞാർകളം ചിററുകള മാലത്തുരഥ കൊട്ടിയൂർ തൃപ്പാളൂരു പെരുന്തട്ട തൃത്താല തിരുവല്ലയും വാഴപ്പള്ളി പതുപ്പള്ളി മംഗലം തിരുനക്കര കൊടു്നുരഷ്ടമിക്കോവിൽ പട്ടിണിക്കാട്ട നഷ്ടയിൽ കിള്ളിക്ക്റിശ്ശിയം പ<u>ുത്ത</u>ർ കംഭസംഭവമന്ദിരം സോമേശചര്രഞ്ച വെങ്ങാല്ലർ കൊട്ടാരക്കര കണ്ടിയൂർ പാലയുരു മഹാദേവ നെല്ലൂര്ഥ നെടുമ്പുര മണ്ണൂർ തൃച്ചളിയൂർ ശൃംഗപ്രം കോട്ടൂരു മമ്മിയൂർ പറമ്പത്രള്ളി തിരുനാവയ്ക്കരീക്കാട്ട ചേത്തല കോട്ടപ്പറം, മുതുവറവളപ്പായ° ചേന്ദമംഗലം തൃക്കണ്ടിയൂർ പെരുവനം തിരുവാലൂർ ചിറയ്ക്കലും ഇപ്പറഞ്ഞവ നൂറെറട്ടം ഭക്തിയൊത്ത പഠിയ്ക്കവോർ ദേഹം നശിക്കിലെത്തീടും മഹാദേവൻെറ സന്നിധൗ പ്രദോഷത്തിൽ ജപിച്ചാലഖിലശേഷ ദരീതം കെടും യത്ര യത്ര ശിവക്ഷേത്രം തത്രത്ത നമാമ്യഹം.

#### ദുർഗ"ഗാലയങ്ങൾ

ഭർഗ്ഗാലയങ്ങഠം ആറെറട്ടം ദുഷ<sup>്</sup>കൃതം ദൂരെനീങ്ങുവാൻ **ളഃഖ്ം പോക്കേണമെൻ്പോററി**് ജഗ്ഗാദേവീ നമോസ്തതേ വലയാലയമാദിക്കം, തൈക്കാടും, കടലായിലും കന്യാകമാരി, കാമാക്ഷി, മൂകാംബീ, ചെറുകന്നിലും കമാരനെല്ലൂർ, കാവിടം ചേരനെല്ലൂരു, ചെങ്ങളം തോടിപ്പള്ളി, ഇടപ്പള്ളി, പേത്രർകാവ്<sup>ം</sup>, മയിൽപുറം വെള്ളിത്തട്ടഴകത്തെന്നും ചാത്തന്നൂർ, നെല്ലവായിലും അന്തിക്കാടവണങ്ങോട, ങ്ങയ്യന്തോള, യ്യങ്കുന്നിലും കടപ്പൂരുഴലൂരെന്നും ചൊല്ലാം പുന്നരിയമ്മയും കാരമുക്കു, മിടക്കുന്നി, ചെമ്പുക്കാവീടനാടുമേ പൂവ്വത്തിശ്ശേരി ചേർപ്പെന്നം കുട്ടനെല്ലൂരു ചേർത്തലെ വെള്ളിക്കുന്നെന്നു ചൊല്ല്ന്നു വേണ്ടൂർ മാണിക്ക മംഗലം വിളപ്പാ, വെളിയന്ത്രങം, വെളയാകോട്ട്, വിടക്കൊടി ഈങ്ങയുരു, മിടപ്പെററ, കട്ടലം, കരുമാപ്പറെ. ചൊല്ലാം, കൈവാലയും, പുത്തു, റാറൂറൂർ, ചെഞ്ങണകുന്നിവ പോത്തന്നൂരു, ളിയന്നൂരും, പന്തലൂർ, പന്നിയങ്കര മരുതുർ, മറവഞ്ചേരി, ഞാങ്ങാട്ടിരി, പകണ്ണന്തർ കാട്ടൂർ, പിഷാരി, ചിററണ്ട ചോററാനിക്കര രണ്ടിലും അയത്ര, രിടയന്നൂരും, പുതുക്കോട്ട്, കടലുണ്ടിയും തിത്ര കളം, കിടങ്ങത്ത, വിരങ്ങാട്ടൂർ, ശിരസ്സിലും പേച്ചങ്ങന്നൂത് മങ്ങട്ടൂർ, തത്തപ്പള്ളി, വരക്കലും കരിങ്ങാച്ചിറ്, ചെങ്ങന്നൂർ, തോഴാന്നൂഅ' കൊരട്ടിയം തേവലക്കോടിളം പാറ, കറഞ്ഞിക്കാട്ടകാരയിൽ തൃക്കണിക്കാടുമിയിടെ, ഉണ്ണൂർ, മംഗലമെന്നിവ തെച്ചിക്കോട്ടോല, മൂക്കോല്, ഭക്തിയാൽ ഭക്തിശാലയം കിഴക്കനിക്കാ, ടഴിയൂർ വള്ളൂർ വള്ളൊടിക്കുനിവ പത്തിയൂർ തിരുവാലത്തൂർ ചൂരക്കോടെന്നു' കീഴട്ടൂർ ഇരിങ്ങോളം കടമ്പേരി തൃച്ചംബര മിതാദര**ാ**ൽ മേഴക്കുന്നത്തു മാവട്ടൂർ തൃപ്പളേരി കളമ്പിലും ഋണനാരായണം, നെല്ലൂർ ക്രമത്താൽ ശാലരണ്ടിലും അഷ്യമി കാർത്തിക ചൊവ്വ നവമി വെള്ളിയാഴ്ചയം പതിന്നാലും തിങ്ക⇔ മുതൽ സന്ധ്യാകാലേ വിശേഷത: ആതുരന്മാർ ജപിച്ചീടിൽ ആരോഗ്യമളവായ്വരും മംഗല്യസ്ത്രീകളെണാകിൽ നൽകുന്നു നെടുമംഗലം ഗർഭമുള്ളോർ ജപിച്ചീടിൽ സൽപത്രങളവായ വരും ആയുസ്സിനും ശിശുക്കരംക്കും ഭക്തിവദ്ധന നൽകുമേ ഭൂതപ്രേത പിശാചക്കാം ജപിച്ചാലകലം തുലോം ദാരിദ്രഭയ ദുംഖങ്ങളാപത്തുകളനത്ഥവം നീക്കിരക്ഷിക്കമെന്നമ്മേ ഭർഗ്ഗാദേവി നമോസ്തുതേ.

## തന്ത്രസമുച്ചയത്തിലെ ധ്യാന്റ്റോകങ്ങളും മൂലമന്ത്രങ്ങളും

#### ധ്യാനശ്ലോകങ്ങൾ വിഷ<sup>ം</sup>ണു

ഭാസാൽ ഭാസാൽ സഹസ്രപ്രഭമരിദര കൌമോദകീ പങ്കജാനി ദ്രാഘിഫ്യൈർബ്ബാഹ ദണൈധർദ്ദധതമജിത മാപീത വാസോവസാനം

ധ്യായേൽ സ്ഫായൽ കിരിടോജ്ചല മകട മഹാകണ്ഡലം വന്യമാലാ

വത്സ[ശീ കൌസ്തഭാഢ്യം സ്ഥിത മധരമുഖം [ശീധരാശ്രിഷ്ടപാർശ്വം

അത്ഥം:—ശോഭിച്ചിരിക്കുന്ന ആയിരം ആദിത്യൻറെ തേജസ്സോടം നീണ്ടുങ്ങ നാലു തൃകൈകളിൽ ചക്രം, ശംഖ്, കൌമോ ഒകി എന്ന ഗദ, താമരപ്പവ് എന്നിവ ധരിച്ചും, മഞ്ഞപ്പട്ടുട്ടുത്തം അതീവ ശോഭയോടു കൂടിയ കിരീടം, മകടം മകരകണ്ഡലങ്ങരം വനമാല, കൌസ്തുഭമെന്ന തേനം, ശ്രീവത്സമെന്ന അടയാളം എന്നിവകൊണ്ട് അലങ്കരിക്കപ്പെട്ടം മധുര മന്ദസ്തിതത്തോടുകൂടിയ മുഖാരവിന്ദത്തോടും വലത്തുവശത്ത് [ശീ ഭഗവതിയാലം ഇടത്ത്ര് ഭൂമിദേവിയാലും ആശ്രേഷിക്കപ്പെടു കൊണ്ടുമുള്ള വിഷ്ണം ഭഗവാനെ ധ്യാനിക്കുന്നു.

#### മൂലമന്ത്രം:- ഒാം നമോ നാരായണായ ശീവൻ

ബി[ഭദ്ദോർഭി: കഠാരം മൃഗമഭയവരൌ സുപ്രസന്നോ മഹേശ; സർവ്വാലങ്കാരദീപ്ല: സരസിജനിലയോ വ്യാ[ഘചമ്മാത്ത വാസാ

ധ്യേയോ മുക്താപരാഗാമൃതരസകലിതാ[ദിപ്രഭ പഞ്ചവ[ക്കു: സ്ത്രൃക്ഷ: കോടീരകോടി ഘടിത തുഹിനരോചിഷ്കലാ തുംഗമൗലി:

അത്ഥം:— നാലുതൃകൈകളിൽ പരശു, മൃഗം, അഭയം, വരദം എന്നിവ ധരിച്ചും ഏറ്റവും പ്രസന്നമായ മുഖത്തോടും കടകാംഗു ലീയ കേയൂരനൂപുരാദി സവ്വാലങ്കാരങ്ങളെക്കൊണ്ട് ശോഭിച്ചും, താമര പൂവിൽ ഇരിക്കുന്നതായം, പുലിതോൽ ഉടുത്തും, മുത്തു പ്രൊടികളം, അമൃതരസവും കൂടിയ പർവ്വതം എന്നപോലെ വെ മുത്ത നിറവും അഞ്ചുമുഖങ്ങാം മുമ്മൂന്ന തൃക്കണ്ണുകളോടും, ജടാം ഭരത്തിന്റെ അഗ്രത്തിങ്കൽ ബന്ധിച്ചിരിക്കുന്ന ചന്ദ്രക്കലയും, ഉന്നതമായ കേശഭാരം കൊണ്ടു് പ്രശോഭിക്കുന്ന പരമേശ്വരനെ ധ്യാനിക്കുന്നും

#### മൂലമന്ത്രം: ഓം നമഃശ്ശിവായ ശങ്കരനാരായണൻ

ധ്യേയോ ജടാമകട ചന്ദ്രകലേദ്ധ മൂർദ്ധാ ത്ര്യക്ഷസ്തരക്ഷാ ജനപീതദുകൂലവാസാഃ ഈശാച്യത സ്ത്രീ ശിഖചക്ര കപാലശംഖാൻ ബിഭ്രത്സിതാസിത വപർദ്യചിതാത്മഭൂഷ. അത്ഥം:—ജട. മകടം, ചന്ദ്രക്കല, എന്നിവയാൽ ശോഭിച്ചിരി ക്കുന്ന ശിരസ്സ്, മൂന്ന തൃക്കണ്ണുകരം, പലിത്തോലും മഞ്ഞപ്പട്ടം ധരിച്ചും, തൃകൈകളിൽ ശൂലം, ചക്രം, ശംഖ്, കപാലം എ ന്നീ ആയുധങ്ങരം ധരിച്ചും വലതുഭാഗം വെളുപ്പ് നിറവും, ഇടതു ഭാഗം കറുത്ത നിറവും ശിവൻെറയും വിഷ്ണവിൻെറയും ആഭ രണങ്ങളോടും കൂടിയ ശങ്കരനാരായണ്നെ ധ്യാനിക്കുന്നു.

### മൂലമന്ത്രം—ഓം ഹും ശിവനാരായണായ നമ<mark>:</mark> ഗണപതി

വിഘ്നേശം സപരശാധാക്ഷവടികാ ദന്തോല്ലസലഡ്ഢുകൈ ട്രോർഭിഃ പാരസ്വണിസ്വദന്തവരദാ ഡ്ല്യൈറ്റ്വ്യാ ചത്രർഭിർയ്യതം ശുണ്ഡാഗ്രാഹിത ബീജപൂരമുരുകക്ഷിം ത്രീക്ഷണം സംസൂരേൽ സിന്റേരാഭമിഭാസ്യ മിന്ദ്യക്കാലാദ്യാകല്ല മബ്ജാസനം അത്ഥം:—നാലു തുകൈകളിൽ പരശാധം,അക്ഷമാല സ്വദന്തം ലഡ്ഢുകമണി എന്നിവ അല്ലെങ്കിൽ പാശം, അങ്കശം, സ്വദന്തം, വരദം എന്നിവ ധരിച്ചം, തുമ്പിക്കൈയ്യിൽ മാതളനാരങ്ങയും വലിയ വയറോടും, മൂന്ന തുക്കണ്ണുകളോടും കൂടിയ രക്തവർണ്ണവും, ആനയുടേതുപോലുള്ള മുഖവും, ചന്ദ്രക്കലയോടുകൂടിയ അലങ്കാരങ്ങളും പത്രമാസനസ്ഥിതിയും ആയ ഗണപതിയെ സമ്യക്കാകംവണ്ണം ധ്യാനിക്കുന്നു.

#### മൂലമന്ത്രം – ഓം ഗം നമഃ ശാസ്താവ

സ്നിശ്ധാരാള വിസാരികന്തളഭരം സിംഹാസനാദ്ധ്യാസിനം സ്ഫൂജ്ൻ പത്രസൂക്രപ്പകണ്ഡലമഥേഷ്ഥിഷ്വാസഭ്യദ്ദോർദ്വയം നീലക്ഷൌമവസം നവീന ജലദശ്യാമംപ്രഭാ സത്യക സ്ഫായൽ പാർശ്വയഗം സൂരക്തസകലാകല്ലം സൂരേദാര്യകം അത്ഥം:— മനോഹരമായ കുറനിരകളോടുകൂടിയ കേശഭാരത്തൊടും, സിംഹാസനത്തിന്മേൽ ഇരിക്കകയും പത്രകണ്ഡലങ്ങളും കൈകളിൽ വില്ലം, ശരവം, ധരിച്ചം നീലനിറമുള്ള പട്ടവസ്ത്രം ധരിച്ചം പതുമേഘംപോലെ ശ്യാമവണ്ണവും. പ്രഭ എന്ന പത്തിയോടും 'സത്യകൻ' എന്ന പത്രനോടുംകൂടിയ ചുവപ്പ് നിറമുള്ള അലങ്കാരങ്ങളോടും കൂടിയ ശാസ്താവിനെ സൂരിക്കുന്നു.

## മുളലമന്ത്രം: ഓം ഘും നമ: പരായഗോപ്ത്രേ സുബഹം മണുൻ

സ്ഫുരന്മകട പത്രകണ്ഡല വിഭ്രഷിതം ചമ്പക സ്ജാ കലിത കന്ധരം കരയുഗേന ശക്തിംപവീം ദധാനമഥവാ കടീകലിത വാമഹസ്തേഷ്ടദം ഗുഹം ഘുസ്തണ ഭാസുരം സൂരതു പീതവാസോവസം അത്ഥം:— ശോഭിച്ചിരിക്കുന്ന മകടം പത്രമയകുണ്ഡലങ്ങരം ചമ്പകമാലയണിഞ്ഞ കൃത്തു തുകൈകളിൽ വിജം, വേൽ, അ ല്ലെങ്കിൽ ഇടതുകൈ കടീബന്ധമായം വലതുകെ വരദമുദ്രയാ യം കുങ്കുമം കൊണ്ട് ശോഭിച്ചിരിക്കുകയും മഞ്ഞവണ്ണത്തിലുള്ള പട്ടം ധരിച്ചുകൊണ്ടുള്ള സുബ്രഹ്മണ്യനെ ധ്യാനിക്കുന്നു,

## മൂലമന്ത്രം - ഓം വചൽഭുവേ നമ:

#### ദൂർഗംഗ

ഭർഗ്ഗാം ധ്യായതുഭർഗ്ഗതി പ്രശമനീം ഭവ്വാദളശ്യാമളാം ച[ന്ദാർദ്ധോജ്യലശേഖരാം ത്രിനയനാ മാപീത വാസോവസം ചക്രം ശംഖമിഷ്യം ധനയ്വദധതീം കോദണ്ഡബാണാം ശയോർ മൂദ്യേ വാ∫ഭയ കാമദേ സകടിബന്ധാഭീഷ്യദാം വാനയോഃ അത്ഥം:—ഭാരിദ്ര്യനാശനശീലയം കറുകനാമ്പുപോലെ പച്ചനി റത്തോടും ചന്ദ്രക്കലയോടും കൂടിയ ശിരോലങ്കാരത്തോടുംകൂടിയും മൂന്നു തുക്കണ്ണുകളോടും മഞ്ഞപ്പട്ടും ധരിച്ചും 1 ചക്രം, 2 ശംഖ്, 3 ശരം, 4 ധന്ദസ് അല്ലെങ്കിൽ 3ഉം 4ഉം അഭയവും വരദവുമാ യിട്ടും അതുമല്ലാതെ 3⊐ാമത്തേത്ര് കടിബന്ധവും 4⊐ാമത്തേത്ര് വരദവും ഇങ്ങനേയും ആയിട്ടുള്ള ഭർഗ്ഗയെ ധ്യാനിക്കുന്നു.

## മൂലമന്ത്രം – ഓം (ഹീം ദും ദുർഗ്ഗായൈ നമ: ഭഭരം ഉളി

ഖരംഗം കപാലം ത്രിശിഖം ചഖേടം ഭുജൈർ ദൃധാനാം ശിശുച[ന്ദഭൂഷാം ഭൂജംഗമൈർ ഭൂഷിത കാന്തദേഹാം കാളീം നവാം ഭോദ നിഭാംനമാമി

അത്ഥം: വാഠം കപാലം, ത്രിശൂലം, പാനപാത്രം എന്നിവ ധരിച്ചം, ചന്ദ്രകലയം, സപ്പ്മാല്യവം ധരിച്ചം പുതുമേഘത്തി ഒൻറ നിറത്തോടുംകൂടിയ ഭദ്രകാളിയെ ഞാൻ നമസ°കരിക്കുന്ന.

മുലമന്ത്രം—ഓം ഐം ക്ലീം സൗ: (ഹീം ഭദ്രകാളെൂ. നമ:

#### ഭിദകാളിയുടെ മറെറാരു ദൗധ്യാനം

അഞ്ജനാചലനിഭാ ത്രിലോചനാ

സേന്ദുഖണ്ഡവിലസൽകപദ്<mark>ദികാ</mark>

രക്തപട്ടപരിധായിനീചതു\_

ശ്ചാരുദംഷ്ട **പ**രിശോഭിതാനനാ

ഹാരന്തപുര മഹാർഹകണ്ഡലാ

ദ്യ ജ്യലാ ഘുസൃണ രഞ്ജിതസ്തനാ.

പ്രേതരൂഢഗുണ സൽ കപാലിനീ

ഖഡ്ഗ ചമ്മഭൃദിഹാസ്തഭൈരവീ

അഞ്ജനപവ്തം പോലെയുള്ളവളം, മൂന്ന് കണ്ണുകരം ഉള്ളവളം, ചന്ദ്രക്കല, ജഡാബന്ധം, ചുവന്ന പട്ടവസ്ത്രം, നാലു ദംഷ്യകരംകൊണ്ട ശോഭിച്ചിരിയ്ക്കുന്ന മുഖം, മത്തുമാല, ചിലമ്പു്, കണ്ഡലം മുതലായവയോടുകൂടിയവളം, ന്തുനങ്ങളിൽ കുകമം അ ണിഞ്ഞവളം, ബ്രഹ്മാവ്, വിഷ്ണ, അദ്രൻ, ഈശ്വരൻ, സദാശി വൻ ഇവരാൽ പ്രാപ്യമായിരിയ്ക്കുന്ന ആസനത്തിങ്കൽ ഇരിയ്ക്കുന്ന വളം, ശൂലം, കപാലം, ഖരംഖം, ഖേടം. [''ശുലായ നമഃ കപാലായ നമഃ ഖരംഗായ നമഃ ഖേടായ നമഃ] എന്നീ ആയുധ ങ്ങളോടും കൂടിയിരിയ്ക്കുന്നവളമായ ഭദ്രകാളി [ശേഷസമുച്ചയം മൂന്നും പടലം ശ്രോകം 105]

## ശുദ്ധിപത്രം

| പേട | ൂ് വര  | റി അബദ്ധം         | സുബദ്ധം                                 |
|-----|--------|-------------------|-----------------------------------------|
| 36  | 7      | ക്ഷേത്രാധിപാ / ഥര | രുജീൽ                                   |
|     |        | 6                 | <b>ക്ഷ</b> ത്രാധിപോ ∫ഥതതജിൽ             |
| ,,  | 8      | ഗീരിശാഭിരൂപാണി    | ഗിരിശാ്ദിത്രപാണ <b>ീ</b>                |
| 41  | 3      | ൃതാധാര∫ധേയ        | ൂതാധാരാ √ധേയ                            |
| ,,  | 5      | ദൊഫൈ ∫്ത്യൈകം     |                                         |
| 45  |        | മധ്യാപട <u>്</u>  | മദ്ധ്യാ ∕ വടെ                           |
| 56  | 7      | സുധിഃ             | ັ                                       |
| "   | 8      | സംബുദ്ധാഗച്ഛ      | ഗംബ്ങിാ \്റ™്                           |
|     | 10     | തോയേവതാര്യ        | തോയേ 🖍 വ്താര്യ                          |
|     | 10     | നിമ്മലാ           | ്നിമ്മലാം                               |
| 400 | 12     | ശംഖമത്വന്വയഃ      | <b>ശംഖമിതൃന</b> ചയഃ                     |
| 123 | 26     | 116ാംപേജിൽ ചിത്ര  | )ം രണ്ട് <sup>യ</sup> നമ്പർപ്രകാരം ക്രമ |
|     |        | ത്തിൽ ചേക്കുന്നു. |                                         |
| 75  | ചിത്രം | 5 8 ഗണപതി 9 വ     | ീരഭദ്രൻ                                 |

313

8 വീരഭദ്രൻ 9 ഗണപതി

| 136        | 2         | ഡക്കാ ഡുക്കാ          | ഢക്കാ ഢുക്കാ             |
|------------|-----------|-----------------------|--------------------------|
| ,,         | 21        | വിധരിണോ ∫ ഭ           |                          |
| ,,         | 6, 7      | ഡക്ക                  | ഡുക്കാ                   |
| ,,         | 8         | ഡുക്കാ                | ഡു്ക്കാ                  |
| 154        | 1         | ദോഷെത്വ               | ദോഷൈസ്തുച                |
| ,,         | 8         | സമാധ്യ                | സമാദ്ധ്യ                 |
| 155        | 28        | വിതുന്ന               | സ്റ്റർശിയ്ക്കുന്നു       |
| 156        | 2         | ഇതു                   | മേല്പറഞ്ഞ അസ്രുകലശം      |
| 160        | 1         | <br>പ്രതിഷ <b>്</b> ഠ | ്പാസാദപ്രതിഷ <b>്</b> ഠ  |
| 170        | 21        | പ്രച്ഛിന്നത്തി        | പ്രച്ഛിന്നതി             |
| 1 ,,       | 27        | വിവജ്ജിതൌ             | വജ്ജിതൌ                  |
| 171        | 21        | വാഞ്ചിതാത്ഥദം         | <b>വാ</b> ഞ്ഛിതാത്ഥദം    |
| 172        | 10        | ചത്വംരി               | ചതചാരി                   |
| 174        | 17        | നിഗുഡ                 | നിഗുഢ                    |
| 80         | 27        | തരകളായാവലി            | തരകളായാവലീ               |
| •,         | 28        | പീയ്യഷാപ്പാ           | പീയൃഷാ_∕ ഏാ              |
| 206        | 1         | ചകാരം                 | പ്കാര                    |
| <b>262</b> | 4         | പ്രഹസ്യ               | പ്രസഹ്യ                  |
| ,,         | 5         | വിദസ                  | വിദസ്സ                   |
| ,,         | 6         | ച്യതോ                 | പുതോ                     |
| ,.         | 17        | മിഥുനഭാ               | മിഥ്നഭം                  |
| ,,         | 18        | കക്കിട                | കക്ട                     |
| ,,         | 20        | മീനഭാ                 | മീനഭം                    |
| 262        | 22        | വൃച്ഛകേ               | പ്പച്ഛകേ                 |
| 267        | <b>2</b>  | ദാന                   | ഭാന                      |
| ,,         | 3         | ദാന്ദ                 | ദാന                      |
| 82         | 19        | കാരയതേ                | കാരയേ <b>ൽ</b>           |
| ,,         | 14        | വിഭജാ                 | വിഭജ്യ                   |
| ,,         | 13        | വിധരാ                 | വതരാ                     |
| 78         | <b>2</b>  | 12 ബ്രാഹ്മീ.          | 12 ഗണപതി. വീരഭദ്രൻ കഴി   |
|            |           | •                     | ഞ്ഞാൽ ഗണപതി വേണം.        |
|            |           |                       | പിന്നെ എഴതിയതുപോലെ.      |
| 59         | 19        | പ്രതീകമായ             | പ്ര <b>തീ</b> കമായ       |
| 44         | 16        | എല്ലാ                 | എല്ലാം                   |
| 46         | 11        | സ്ംതൃപ്തയാ            | ദേവ്യാജ്ഞയാ              |
| χi         | <b>21</b> | P.K. മാനവിക്ര         | മൻരാജാ                   |
|            |           |                       | P. K. ശ്രീമാനവിക്രമൻരാജാ |
| хi         | 31        | 110 മാക്ട്            | 100%ൽ കൂടുതര             |
| 314        |           |                       |                          |
| OLZ        |           |                       |                          |

## ഗ്രസ്ഥസൂചിക

- 1. അഥവ്വാദം
- 2. അനുഷ്യാന പ്രകാശി**ക**
- 3. ആഗമ രഹസ്യം
- 4. ആർഷജ്ഞാനം
- ഈശാവാസ്യ ഉപനിഷത്ത്
- 6. ഋഗോദം
- 7. കുമാരസംഭവം
- 8, കഴിക്കാട്ട് പച്ച
- 9. ഗദ്യമാലിക—അപ്പൻതമ്പുരാൻെറ ലേഖനം
- 10. ജാതകാദേശം
- 11. തന്ത്രദർപ്പണം
- 12. തന്ത്രസമുച്ചയം
- 13. താളവാദ്യങ്ങ≎ (പ്രബന്ധങ്ങ≎) –പി. എസ°. വാരിയർ
- 14. ദേവാർച്ചാപദ്ധതി
- 15. നാരായണസൂക്തം
- 16. നാരായണീയം
- 17. നിത്യോൽസവം
- 18. പരശുരാമകുല്പസൂത്രം
- 19. പാതഞ്ജലയോഗസൂത്രങ്ങ⊙ം
- 20. പ്രപഞ്ചസാരതന്ത്രം
- 21. പ്രപഞ്ചസാര സാര സംഗ്രഹം
- 22. പ്രശ്നമാഗ്റ്റം
- 23. പുടയ്യർഭാഷ
- 24. ഭസൂജാബാല്യോപനിഷത്ത<sup>ം</sup>
- 25. ഭാവനോപനിഷത്ത്
- 26. മന്ത്ര ഔർ മാതൃകാവോം കാ രഹസ്യ
- 27. മന്ത്ര മഹോദധി
- 28. മനസ്മതി
- 29. മാഹേശചരസൂത്രങ്ങയ
- 30. മഹാനാരായണോപനിഷത്ത്
- 31. മന്ത്രപ്രയോഗങ്ങ⊙
- 32. മനഷ്യാലയചന്ദ്രിക
- 33. യജ്ജർവേദം
- 34. യോഗതാരാവലി\_ ശങ്കരാചാരൃസ്ചാമികയ
- 35. യന്ത്രചിന്താമണി
- 36. രണ്ടുചൈനയിൽ–സർദാർ കെ. എം. പണിക്കർ
- 37. ലളിതാരഹസ്യം (ബ്രഹ്മാണ്ഡപുരാണാന്തറ്റതം)

- 38. ലളിതാ സഹസ്രനാമഭാഷ്യം (ഭാസ്സരരായർ)
- 39. വരിവസ്യാരഹസ്യം
- 40. വാത്മീകി രാമായണം
- 41. വിഷ്ലപുരാണം
- 42. വിശ്വകമ്മ്യം
- 43. വിവേകാനന്ദ സാഹിത്യ സവ്വസ്ഥം
- 44. വിചാരധാര
- 45. ശാരദാതിലകം
- 46. ശിവപുരാണം
- 47. ശിവാഗമപ്രയോഗചന്ദ്രിക
- 48. ശേഷസമച്ചയം
- 49. ശില്പിരത്നം
- 50. ശ്രീവിദ്യാരത്നാകരം (കർപാത്രിജി മഹരാജ്്)
- 51. ശ്രീമദ് ഭാഗവതം
- 52. ശ്രീമദ് ഭഗവദ്ഗീത
- 53. ശ്രീമഹാഭ്ഗരതം
- 54. ശ്രീനാരായണ ഗുരുദേവന്റെ സമ്പൂണ്ണകൃതികം
- 55. ഷട<sup>്</sup>ചക്രനിരുപണം
- 56. സകലാഗമ സാരസംഗ്രഹം
- 57. സപരിവാരംപൂജക∞
- 58. സ്വാമി വിവേകാനന്ദൻെ ജീവചരിത്രം
- 59. ഹായോഗ പ്രദീപിക
- 60. ഹോരാശാസ്ത്രം
- 61. Introduction to Thanthra Sasthra
- 62. Kundalini bv Pandit Gopikrishna
- 6°. Gayathri Taimini
- 64. Laya Yoga
- 65. Quantum Mechanics
- 65. Power as world series
- 67. Principles of Thanthra vol. I
- 68. Do. vol II
- 67. Rig Veda
- 70. Serpeant Power
- 71. Sakthi and Saktha
- 72. Soundarya Lahari Sree Sankaracharya
- 73. Sakthi Peedhas D. C. Sorcar
- 74. Sethu Bandha Bhaskara Raya
- 75. The Garland of letters
- 76. Tao on Physics Frid Tjoff Copra



